### يه كتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.



منجانب.

سبيلِ سكينه

يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان

www.ziaraat.com



۷۸۲ ۱۱-۱۲ پاصاحبالة مال ادركق \*

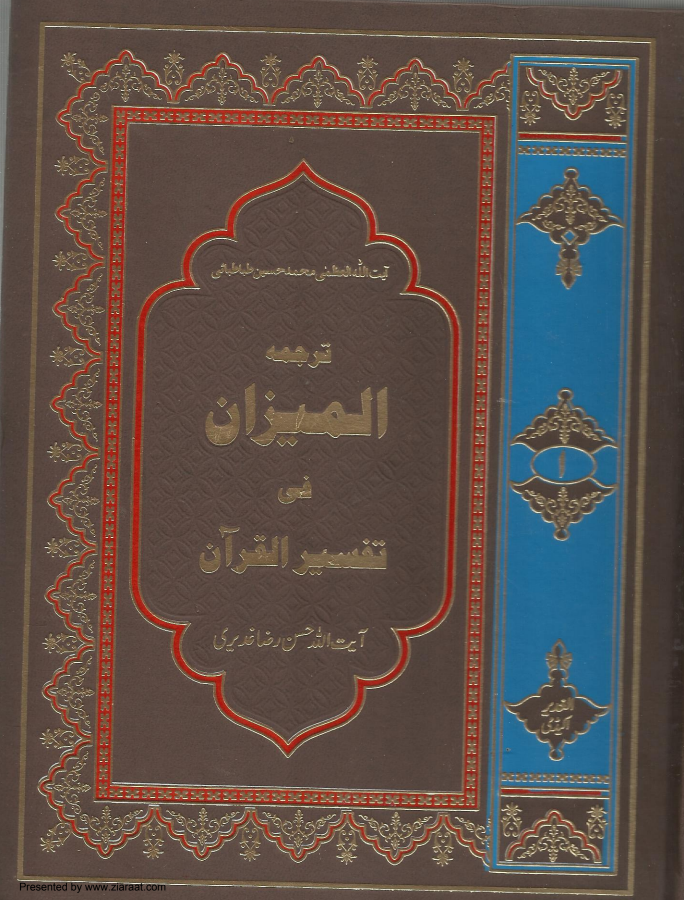


Bring & Kin

نذرعباس خصوصی تعاون: رضوان رضوی اسملا می گتب (اردو) DVD ویجیٹل اسلامی لائبریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

Presented by www.ziaraat.com



تأليف

آيت الله السيد محمد حسين الطباطبائى

# الميزان

فى تفسير القرآن

(علمی، فلسفی، ادبی، تاریخی اور حدیثی معارف سے مزین تفسیر القرآن بالقرآن)

جلدا



زجمه

آيتالله حسن رضاغديري

ناشر

الغديراكيري، پاكستان

## جمله هوق بحق الغديرا كيرمي پاكستان محفوظ بين انزيشنل سنيندرد بك نمبرنگ ايجنبي،اسلام آبادسے رجسزد

### ISBN 969-8947-02-7

| " الميز ان" في تفسير القرآن                    | تام كتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                | جلر <u>. مار</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| آيت الله علامه السير محمسين الطباطبائي طاب راه | تالیف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| آیت الله حسن رضا غدیری مرظله العالی            | and a second companies of the |
| سیددولت علی زیدی                               | ا مِتْمام وتزكين مستدر سد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ابومزل الثينح باشم رضاالغديرى لنجفى            | يحميل مذوين وترتيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| . چولائي 2002ء                                 | تارخ اشاعت باراوّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المعراج تمپنی پاکستان                          | ناشر المستعدد المستعدد المستعدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| . ايريل 2004ء                                  | تارخُ اشاعت باردوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المعراج نمينى پاکستان                          | ئاشر دەرىيى سىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدىدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| متبر 2006ء                                     | تاریخ اشاعت بارسوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ارچ2011ء                                       | تارخُ انثاعت بارچهارم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الغد يراكيدي پاكتان                            | ئاڭر مىسىدىن دارىيىدىن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| حیدری پریس لا ہور                              | مطبع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| وپ روزه الوكوشير، لا بور- 54900 (يا كتان)      | ملئ اية: ﴿ الغديراكيدي حسينيه بال، م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (+92-42)36840622                               | فون 36862267 /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                | ﴿ حَلَّ بِرَأُورِزْ بِـُوْرِ فِي سُرِّ بِيكَ الْحُمْ<br>فون 4431382 وَفِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Hussaini Research C                            | Center ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 45-Peter Avenue, London, N                     | NW10 2DD U.K                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

Tel & Fax: (+44) 208 621 4088

### فهرست

| مدا کے چارصفاتی اسائ                 | ė |
|--------------------------------------|---|
| المين علام                           |   |
| امت كون كى ملكيت وحاكميت             |   |
| يك الهم نكته                         | 1 |
| وایات پرایک نظر ۸                    | J |
| ام رضًا كاارشاد كراي                 |   |
| م إعظم سيمثيل                        |   |
| ئيت بسم الله كى جزئيت كاواضح بيان 29 |   |
| نظيم ترين آيت                        |   |
| رکام سے پہلے                         |   |
| بن عباس کی روایت                     |   |
| ند، رحمان ورحيم كامطلب               |   |
| ام جعفرصا ون كاجامع ارشاد            | - |
| كشف الغمه كي روايت                   |   |
| تىدىڭدى تفسيرامام على كى زمانى       |   |
| يك فلسفيانه بخث                      |   |
| بإدت داستعانت كاخصاص                 |   |
| يك الهم كلته                         |   |
| يعاتم مطالب                          |   |
| • •                                  | • |

| KK        | عرض ناخر                              |
|-----------|---------------------------------------|
| ra        | ابتدائيه (مقدمه مولف)                 |
| ج اول) ٢٨ | حرف اول (مقدمه مترجم لطخ              |
| صوصیات ۲۷ | سبت پہلے کتاب کی اہم                  |
|           | مولف:ایک عظیم شخصیت                   |
| ۵۴        | مقدمه طبع سوم                         |
| <u></u>   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ۵۷        | سورهٔ فاتخه                           |
| · 🌣 9     | مبلی پانچ آیات                        |
| 4+        | تفسيروبيان                            |
|           | بہلی آیت<br>منگی آیت                  |
| ۲۳        | ايك اد بي نكته                        |
|           | اسم کی بحث                            |
|           | ایک سوال اوراس کا جواب                |
|           | ايك تارىخى تجزيه                      |
|           |                                       |
|           | الله                                  |
|           | لفظ "الله" كاختصاص كي وج              |
|           | رحمان ورحيم                           |
|           | حمدوستائش كااختصاص (الحمد             |
|           | ایک اہم نکتہ                          |

|             | کن لوگوں کا راستہ             |
|-------------|-------------------------------|
| irr         | سورهٔ فاتحه کی معنوی تقسیم    |
| 1r4 <u></u> | ديگرروايات پرايك نظر          |
|             | صراطم تنقیم ہے مراوکیا ہے     |
|             | معانی الاخبار کی روایت        |
| 172 <u></u> | امام زين العابد ين كا فرمان   |
| 174         | محبت إمليبيةً كي دعا          |
| 174         | قرآن كاظاهروباطن              |
|             |                               |
| اسا         | سورة بقره                     |
| IPP         | پېلى يا څچ آيات               |
|             | تفسيروبيان                    |
|             | الم                           |
| مس          | متقین کے لئے سرچشمہ ہدایت     |
|             | ايمان كاحواليه                |
| 1p=4        | ا يمان كي مر بوطه جهت كاحواله |
| ٠٠٠١ الم    | آخرت پریقین کاحواله           |
|             | تقوى كانتيجه                  |
|             | روایات پرایک نظر              |
| irr         | غیب پرایمان لانے والے         |
| ۱۳۲         | خدائی رزق سے خرچ کرنے والے    |
|             | تلاوت قِرآن کرنے والے         |
|             | ايك فلسفيانه بحث              |
|             | دوسرى فلسفيأنه بحث            |

| ۹۱         | ایات ۱ و ک                              |
|------------|-----------------------------------------|
|            | تفییروبیان                              |
|            | سیدھےراستہ کی ہدایت کے حصول کی دعا .    |
| 94         | ایک اد بی نکته<br>عله                   |
| 9A <u></u> | منع عليهم                               |
| f++        | صراطاورسبیل کی بحث                      |
|            | صراطِ منتقم اور دیگرراستے               |
| I+1        | پانچ آنم نکات                           |
|            | صراطمتنقیم کی اہمیت<br>د : "            |
|            | صراطِمتنقیم والول کامقام ومنزلت         |
|            | ہدایت کی حقیقت                          |
|            | ہدایت کے بعد طلب پدایت کاراز            |
|            | ايك سوال اوراس كاجواب                   |
|            | ایک اعتراض اوراس کاجواب                 |
|            | صراطم متقیم کی وجدامتیاز                |
|            | روایاٹ پرایک نظر                        |
|            | عبادت کی تین قشمیں                      |
|            | حضرت اميرالموشين كاارشاد گرامي          |
|            | امام جعفر صادق کا قول                   |
| 119        | الل سِنت كى بيان كرده حديث              |
| 11.        | محف العقول کی ایک روایت<br>است به میروی |
| 17+        | اهدناالصراط المتنقيم كي تفيير           |
| Ir+        | حضرت علیٔ کاارشاد گِرامی                |
| 171        | غلواور تقفیرے پاک راستہ                 |

| 149            | تفسيروبيان                          |
|----------------|-------------------------------------|
|                | عبادت كاعموى حكم                    |
| 12+            | خدا کےمقابل وہمسر بنانے کی ممانعت   |
| 14             | قرآن کے بارے میں کھلاچیلنے          |
| 127            | معجز وادراس کی حقیقت                |
|                | معجزه کی بابت ایک فنی سوال          |
| 14"            | جواب                                |
| 12"            | قرآن كالمعجزه بونا                  |
|                | ایک امکانی سوال اوراس کا جواب       |
| iΔΛ            | علم كے حوالہ ہے لئج                 |
| IA+:           | ایک غلطفهی اوراس کااز اله           |
|                | ال شخصيت كے حواله سے چينے جس پر     |
| i^+            | قرآن نازل کیا گیا                   |
| iar            | نيبي خرين دينے كے حوالد سے بيلنج    |
| یے بینے یہ ۱۸۷ | قرآن میں اختلاف نہ ہونے کے حوالہ    |
| IA9            | ايك سوال يااعتراض                   |
| 1/4            | جواب                                |
| 19+            | ایک اور سوال اوراس کا جواب          |
| 191            | بلاغت کے ذریعے گئے                  |
| 191            | ايك سوال اوراس كاجواب               |
|                |                                     |
| ۱۹۵            | جواب يا تاويل                       |
|                | جواب یا تاویل<br>اصل اعتراض کا جواب |
| 19.            |                                     |
| 19A<br>۲+۲     | اصل اعتراض كاجواب                   |

| ۱۳۷  | وضاحت                                  |
|------|----------------------------------------|
|      | ىمىلى دلىل كاجواب                      |
| 16.4 | دوسری دلیل کا جواب                     |
| 10+  | ايك مغالطه اوراس كاازاله               |
|      |                                        |
| 10°  | آیات ۲وک                               |
| 10°  | تفسيرو بيان                            |
| ior  | کفراختیارکرنے والوں کے بارے میں        |
| 100  | دلوں اور کا نول پرمہریں آنکھوں پر پردے |
|      | روایات پرایک نظر                       |
| ۱۵۲  | کفرکی پانچ اقسام اوران کی تشریح        |
| 161  | کفر جحودکی پہلی قشم                    |
| 104  | کفر جحو د کی دوسری فشم                 |
| 104  | کفرکی تنیسری قشم                       |
| ۱۵۸  | کفری چوتھی قسم                         |
| 169  | کفرکی پانچویں قشم                      |
|      |                                        |
|      | آيات۲۰۴۸                               |
| M6   | تفسيروبيان                             |
|      | بعض الفاظ کے معانی                     |
|      | منافقون کی بابت ایک خمثیل              |
| 170  | ہارش کے ذریعے مثیل                     |
| -    | ***                                    |
| NZ   | آيات ۲۵۲۲                              |
|      |                                        |

| ተኖኘ            | جبروتفویض کی بحث                        |
|----------------|-----------------------------------------|
|                | روایات پرایک نظر                        |
| ۲۵۳            | جروتفويض كي مطلق نفي                    |
| rom            | قضا وقدر کی بابت حضرت علیٰ کاواضح بیان  |
| <b>707</b>     | تېم وو تېر پې <sub>ه</sub>              |
| ray            | جبروتفویض کی بابت امام رضاً ارشاد گرامی |
| r4+            | استطاعت کے معنی کی وضاحت                |
|                | مخلوق کے افعال کا خالق سے تعلق          |
| ۲۲۳            | جبرواستطاعتُ كي مزيدوضاحت               |
|                | فضاوخلاسے زیادہ وسیع                    |
|                | محد بن عجلان کی روایت سے استناد         |
|                | أمام صادق كامهرم سے مكالمه              |
| r44 <u></u>    | فرمان نِبويً بزبان إمامٌ                |
| <b>۲</b> 44    | چاراصحاب کاایک ہی بیان                  |
| <b>۲</b> 42    | امام جعفرصا دق كاعظيم بيان              |
| ήγΑ            | توحیدی بابت امام علی کا جامع ارشاد      |
|                | لبعض مر بوطه روایات                     |
| 141            | ايك فلسفيانه بحث                        |
| 140            | ايك احتمالي سوال اوراس كاجواب           |
|                |                                         |
| rai            | آيات ۲۸ و ۲۹                            |
| ۲۸۲            | تفسيروبيان                              |
| ram :          | الله كاا نكارمكن تبين                   |
| ۲۸۵ <u>:</u> , | زندگی سے پہلے موت کا ذکر                |
|                |                                         |

| قانونِ علیت عامد کے بارے میں قرآنی تفیدیق ۲۰۴                      |
|--------------------------------------------------------------------|
| قرآن میں خارق العادت امر کا ثبات                                   |
| ایک نهایت انهم سوال اوراس کا جواب                                  |
| قرآن ان تمام موجودات كي نسبت خداكي طرف ديتا                        |
| ہےجس کی نسبت مادی علت کی طرف جاتی ہے ۲۱۴۲                          |
| معجزات مين انبياء كي خاص قوت كاقر آني اثبات ٢١٦                    |
| قرآن مجيد مجزات كوانبياء كے ساتھ ساتھ                              |
| خدا کی طرف منسوب کرتا ہے                                           |
| قرآن معجزے كومھى مغلوب ندہونے والے                                 |
| سبب کی طرف منسوب کرتا ہے                                           |
| ايك سوال يااعتراض                                                  |
| جواب                                                               |
| قر آن کی نظر میں معجزہ عام دلیل نہیں                               |
| بلكدرسالت كى حقانيت كاواضح ثبوت ہے                                 |
| جہنم کا ایندھن انسان اور پتھر ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| وقود (ایندهن)                                                      |
| قاره (پتر)                                                         |
| بهشت میں پاکیزه بیویاں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔        |
| روایات پرایک نظر                                                   |
| , - <b>, - , - , - , - , - , - , - , - , -</b>                     |
| آيات ٢٦ و ٢٧                                                       |
| نفسيروبيان                                                         |
| مثیل کاخدائی انداز                                                 |
| اسقین کااستثای                                                     |
|                                                                    |

| ۳۱+ <u>:</u> | ایک اہم مطلب کی وضاحت         |
|--------------|-------------------------------|
| ۳۱۲          | روایات پرایک نظر              |
|              | تخلیق آ دم اور هم سِجده       |
|              | سجده تعظیمی تفا               |
|              | پغیمر اسلام کی نضیلت          |
|              | امامٌ موكىٰ كاظم كافرمان      |
| ۳۱۵          | عبادت کی اصل واساس            |
|              |                               |
|              | آيات ۳۹۶۳۵                    |
|              | تفسيروبيان                    |
|              | بہشت میں قیام کرنے کا حکم     |
|              | سیر ہوکر کھانے کیا جازت       |
|              | درخت کے قریب جانے کی ممانعت   |
| ۳۲۸ <u></u>  | خدا کی حکم عدو کی ظلم ہے      |
|              | شیطان کا برکاوه               |
|              | بہشت سے نکلنے کا تھکم         |
|              | آدم کا کلمات سیکھنا           |
|              | ايك سوال اوراس كأجواب         |
| <b></b> אושש | ايك لطيف نكته كي طرف اشاره    |
|              | سبسے پہلادینی فرمان           |
|              | آ دم کی خطاء سے کیا مراد ہے   |
|              | ایک امکانی سوال اوراس کا جواب |
| ۳°۲          | ایک نهایت اهم مطلب کی وضاحت   |
| سهم ش        | روایات پرایک نظر              |

| 19 A  | سات آسانول لي فليل                   |
|-------|--------------------------------------|
|       |                                      |
|       | آیات • ۳۳۳۳                          |
|       | تفسيروبيان                           |
|       | فرشتول سے خدا کا خطاب                |
|       | فرشتوں کے اظہارات                    |
| r9Z   | آ دمٌ کو تعلیم اِسای                 |
| 19A   | نامول کا تذکره                       |
| p*++  | خداظا ہروباطن ہے آگاہ ہے             |
|       | کتمان د پوشیدہ کئے گئے امور سے آگاہی |
|       | روایات پرایک نظر                     |
| J*+1  | فرشتوں کے جواب کی وضاحت              |
| ۳٠١   | قدرىيكامنەتوڑ جواب                   |
| ۳۰۲   | اساء کے ایک مصداق کا ذکر             |
|       | فضیل بن عباس کی روایت                |
| ۳۰۳   | داود بن مرحان کابیان                 |
| سوه س | خلافت إلهيه كاستحقال كي حامل شخضيات  |
|       | توضيح وشخقیق                         |
| ۱۹۰۳  | روایات طِینت کا تذکره                |
| ۳۰۵   | تفكر وتدير                           |
|       |                                      |
| ۳٠٤   | آیت ۳۴                               |
| ۳٠۸   | تفسيروبيان                           |
| ۳.9   | تفسیروبیان<br>سجدهٔ آ دم کاحکم       |

|                | روایات پرایک نظر                      |
|----------------|---------------------------------------|
|                | نما زِ حاجت کابیان                    |
|                | عاجت روائی کاروزه                     |
|                | غافشعین سےمرادکون ہیں                 |
| ٣٧١            | امام علی کاارشاد گِرامی               |
| ٣٧١            | آیت کاشان نِزول                       |
|                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| m_m            | آيات ٢٧و٨م                            |
|                | تفسيروبيان                            |
| ٣٧٢            | قیامت کے دن کا تذکرہ                  |
| ۳۸۲            | شفاعت سے کیا مراد ہے                  |
| إضات           | شفاعت پر کئے جانے والے اعتر           |
|                | يبلااعتراض                            |
| mgm            | دوسرااعتراض                           |
| ٣٩٢            | جواب                                  |
|                | تيسرااعتراض                           |
|                | جواب                                  |
|                | چوتھااعتراض                           |
| ۳۹۸            | چواپ                                  |
| ſ <b>*</b> + + | پاڻچواں اعتراض                        |
| <b>1</b> 4+4   | جواب                                  |
| l. + l         | چھٹااعتراض                            |
|                | جواب                                  |
| r+0            | ساتوان اعتراض                         |
| r + a          | <i>جو</i> اب                          |

| ۳,۳۳                            | تضرت آدمٌ کا قصدامام صادق کی زبانی                                                                                                 |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                 | ىلىيى كى آ دم <sup>م</sup> تك رسائى كامسئلە                                                                                        |
|                                 | بلیس کیونکر بهشت می <i>ن پہنچ</i> ا                                                                                                |
|                                 | منوعہ درخت کے بارے میں ایک روایت                                                                                                   |
| ۳۵۳                             | مفكرين ودانشورول كالهام رضّا سے مناظرہ                                                                                             |
| ت ۳۵۳                           | امون رشید کے در بار میں امام رضاً کے ارشا وا                                                                                       |
| ۳۵۲                             | بہشت میں حفرت آدم کے قیام کی مدت                                                                                                   |
| ۳۵۸                             | کلمات کے بارے میں ایک روایت                                                                                                        |
| ۳۵٩                             | بختن باک کےواسطہ سے طلب <sub>م</sub> غفرت                                                                                          |
|                                 | تفرت موکی اور حضرت آ دم کی ملا قات                                                                                                 |
|                                 | آ دم کی تخلیق د نیا کے لئے ہوئی                                                                                                    |
| <b>""</b> "                     | ر مین پرسب سے باعظمت جگد                                                                                                           |
| ۳۲۲ <u></u>                     | بغمبر إسلام کاارشاد گرامی                                                                                                          |
|                                 |                                                                                                                                    |
| ۳ <del>۷۳</del>                 | آيات • ٢٠ تا٢٢٨                                                                                                                    |
|                                 | _                                                                                                                                  |
| ۳۲۵                             | تفسيروبيان                                                                                                                         |
| ۳۲۵                             | نفسيروبيان.<br>يفائےعہد کا تھم                                                                                                     |
| ۳48                             | نفسیروبیان<br>یفائےعہد کا حکم<br>بہت کا حکم                                                                                        |
| ۳46                             | نفسيروبيان.<br>يفائےعہد کا تھم                                                                                                     |
| ۳46                             | نفسیروبیان<br>یفائےعہد کا حکم<br>بہت کا حکم                                                                                        |
| ۳۲۵<br>۳۲۲                      | نفسروبیان<br>یفائے عہد کا تھم<br>ہمت کا تھم<br>فرآن کا انکار نہ کرو<br>آیات ۴۵ مو ۲۷                                               |
| ۳۲۵<br>۳۲۲<br>۳۲۷               | نفسيروبيان<br>يفائے عہد کا تھم<br>بہت کا تھم<br>فرآن کا انکار شکرو<br>آيات ۵ ۴ و ۲۹                                                |
| ۳۹۵<br>۳۹۹<br>۳۹۷<br>۳۹۸        | نفسيروبيان<br>يفائے عہد کا تھم<br>بہت کا تھم<br>فرآن کا انکار نہ کرو<br>آيات ۴۵ مولام<br>نفسيروبيان<br>مبراورنماز کے ذریعے استعانت |
| ۳۲۵<br>۳۲۲<br>۳۲۷<br>۳۲۸<br>۳۲۸ | نفسيروبيان<br>يفائے عہد کا تھم<br>بہت کا تھم<br>فرآن کا انکار شکرو<br>آيات ۵ ۴ و ۲۹                                                |

| المالما  | تفبيروبيان                              |
|----------|-----------------------------------------|
| ٣.٠٩     | آل فِرعون کےمظالم                       |
|          | بنی اسرائیل پرخدا کی عنایت              |
|          | چاکیس َراتوں کاوع <i>د</i> ہ            |
|          | ت<br>توبه کاتھم                         |
| <u> </u> | خداکے زدیک بہتری                        |
| rar      | روایات پرایک نظر                        |
|          | بداء کاایک مصداق                        |
|          | ایک دوسرے کے آل کا تھم                  |
|          | وَّن بِرَارافْرادِ كَاقْلَ              |
|          | من وسلوي كانزول اورباره چشمون كا پھوٹئا |
|          | تىزىل كىمصداقى تصوير                    |
| ray      | انبیاء کے آگ کی حقیقت                   |
|          |                                         |
| ۳۵∠      | آیت ۱۲ <u></u>                          |
|          | تفسيروبيان                              |
| ۳4٠      | روایات پرایک نظر                        |
|          | سلمان فارسی کے سوال کا جواب             |
| ۳        | نصاریٰ کی وجه تسمیه                     |
| ۳۲۰      | سابئين كاوين                            |
|          | ایک تاریخی بحث                          |
|          | •                                       |
| ۳۲۵      | آیات ۲۳ تا ۲۸                           |
|          | تفسيرو بيان                             |
|          | کوه طِور کا تذکره                       |
|          | ,                                       |

| ۳+۵         | شفاعت کن لوگول کی ہوگی               |
|-------------|--------------------------------------|
| ۳۱۱         | كون شفاعت كرے گا                     |
| ۳۱۷ <u></u> | شفاعت کا تعلق کس چیز ہے ہے           |
|             | شفاعت کب فائدہ دے گی                 |
|             | روایات پرایک نظر                     |
|             | شفاعت کی بابت قرمانِ نبوی            |
|             | پنیمبر إسلام کیلئے خدا کی خاص عنایت  |
|             | شفاعت کے بارے میں امام صادق کاارشاد  |
|             | سب سے زیادہ امید دلانے والی آیت      |
|             | شفاعت کے وسیع دائرہ کا تذکرہ         |
|             | مر مصطفی شفع روز جزا                 |
|             | شفاعت کرنے والے تین گروہ             |
| ۰۰۰۰ برم    | حديث الاربعته ما ة سےاستناد          |
|             | بہشت کے آٹھ دروازے                   |
| ۳۳۱         | امام جعفر صادق كاايك خط              |
|             | سیدہ فاطمہ زہڑا کی شفاعت کے بارے میں |
| سسم         | شفاعت پېغېرگا تذکره                  |
|             | روایت کی تشریح                       |
| ۳۳۵         | قیامت کے دن بجلی پروردگار            |
| ۲۳۳. ا      | پغیبر إسلام کاکھلکھلا کرہنستا        |
| ۲۳Y         | ابلیس کی تمنائے شفاعت                |
| ۳۳∠         | فلسفيانه بحت                         |
| ٠٠٠٠٠       | ایک معاشرتی بحث                      |
|             |                                      |
| <u> </u>    | آيات ۱۹۳۹                            |
|             |                                      |

|     | برے کام کا براانجام                     |
|-----|-----------------------------------------|
| ۵٠٩ | روایات پرایک نظر                        |
| ۵۰۲ | یبود بول کے ایک گروہ کا تذکرہ           |
| ۵۰۹ | ولايت كے منكرين كاانجام                 |
|     |                                         |
|     |                                         |
|     | آیات ۸۸۵۸                               |
| ۵۱۱ | تفسيروبيان                              |
| ۵۱۱ | بنی امرائیل سے عہدو پیان                |
|     | والدین کے ساتھ حسن سِلوک                |
|     | ایک سوال اوراس کا جواب                  |
| 016 | خوزیزی کی ممانعت                        |
|     | بالهمی پشت پناہی                        |
|     | ایک ممنوع عمل کاذ کر                    |
|     | ا يمان اور كفر كاساته ساتهه مونا كيونكر |
|     | دلول پر پردے                            |
|     | روایات پرایک نظر                        |
| ۵۱۲ | اچھی ہاتیں کرنے کا تھم                  |
| 014 | امام محمه باقرا كاارشاد گرامی           |
| ۵۱۷ | پانچ تلوارول میں سے ایک                 |
| _   |                                         |
| ۵۱۹ | آيات ٩٣٥٨٩                              |
|     | تفسيروبيان                              |
|     | نزول قِر آن كاذ كر                      |
|     |                                         |

| ۴۷.      | ا یک غلاقبمی اوراس کااز اله       |
|----------|-----------------------------------|
| r/41     | تقویٰ کے حصول کی ترغیب            |
| ۳۷۱      | گائے ذریح کرنے کا حکم             |
| ۳.۷Ä     | بنی اسرائیل کاقتل کی بابت تنازع   |
| r 49     | قاتل كاسراغ نگانے كاطريقه         |
| ۴۸۰      | بنی اسرائیل کی سنگد لی کا تذکرہ   |
|          | خشیت إلهی کاحواله                 |
| <u> </u> | روایات پرایک نظر                  |
| <u> </u> | قلبی وبدنی قو توں سے استفادہ      |
| ۳۸۲      | حلبی کی روایت                     |
| <u> </u> | ایک حدیث نبوئ                     |
| ۳۸۳      | بی اسرائیل کے بےجاسوالات کا نتیجہ |
|          | قتل کے واقعہ کا تذکرہ             |
|          | ايك فلسفيانه بحث                  |
|          | ایک علمی داخلاقی بحث              |
|          |                                   |
| m92      | آيات20م۲۲۸                        |
| ۳۹۹      | تفييروبيان                        |
| m99      | يېود يول سے بے جاتو قعات كاذ كر   |
| ۵۰۰      | اہل کاب کے نفاق کا بیان           |
| ۵٠٣      | من گھڑت باتیں کرنے والے لوگ       |
| ۵٠۴      | شخت عذاب كاشكارا فراد             |
| ۵•۳      | نحریف کرنے والوں کی سزا           |
|          |                                   |

| علم إلهي كي وسعت                     |
|--------------------------------------|
| جريل سے دهمني كيوں؟                  |
| جريل كى وساطت سے قرآن كانزول ماطت سے |
| خدا کی کافروں سے عداوت               |
| فسق ، كفرى اصل وجه                   |
| روایات پرایک نظر                     |
| يهودى عالم كي آخضرت سيسوالات سيم     |
| روایت کی تشریح                       |
|                                      |
| آیات ۱۰۱ و ۱۰۱                       |
| تفسيروبيان                           |
| پنیمر اسلام کی آمدکاحواله            |
| F 2                                  |
| آیات ۱۰۳ و ۱۰۳                       |
| تغییروبیان                           |
| عبدسِلیمان میں جادوکی تعلیم کاذکر    |
| پیردی کرنے والے؟                     |
| علاوت؟                               |
| شياطين كون ؟                         |
| سليمان كاملك؟                        |
| شيطانون كاكفر؟                       |
| جادو کی تعلیم؟                       |
| كيانازل بوا؟                         |

|                                                                                     | يبود يون کی تمناوانتظار                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                     | پچانے کے بعدا نکار                                                                                                                                                  |
| orr                                                                                 | بغاوت اور حسد کا نتیجه                                                                                                                                              |
| orr                                                                                 | پەدر پەغضب إلىي                                                                                                                                                     |
|                                                                                     | تورات كيمكر                                                                                                                                                         |
|                                                                                     | انبيائے البی کاقل                                                                                                                                                   |
|                                                                                     | بچیزے کی محبت                                                                                                                                                       |
|                                                                                     | خدائی سرزنش داستهزای                                                                                                                                                |
| orr.                                                                                | روایات پرایک نظر                                                                                                                                                    |
| ۵۲۳                                                                                 | يبوديون كى كهانى امام صادق كى زبانى                                                                                                                                 |
| ۵۲۵                                                                                 | ابن عِباس کی روایت                                                                                                                                                  |
|                                                                                     | ,                                                                                                                                                                   |
|                                                                                     | <del>4</del>                                                                                                                                                        |
| ۵۳۱                                                                                 | آيات ٩٩٣٩                                                                                                                                                           |
| ۵۳۱                                                                                 |                                                                                                                                                                     |
| ori                                                                                 | آيات ٩٩٣٩                                                                                                                                                           |
| ori                                                                                 | آیات ۹۴ تا۹۹<br>تفسیروبیان                                                                                                                                          |
| 071<br>077<br>077                                                                   | آیات ۹۴ تا ۹۹<br>تفسیر دبیان<br>یهود یول کے اظہارات کا جواب                                                                                                         |
| ori orr                                                                             | آیات ۹۴ تا ۹۹<br>تغییر و بیان<br>یهود یول کے اظہارات کا جواب<br>اللہ کے پاس                                                                                         |
| orr                                                                                 | آیات ۹۴ تا ۹۹<br>تفیروبیان<br>یهود یول کے اظہارات کا جواب<br>اللہ کے پاس<br>دعوائے اختصاص                                                                           |
| 0"1       0""       0""       0""       0""       0""       0""       0""       0"" | آیات ۹۴ تا ۹۹<br>تغییرو بیان<br>یهود یول کے اظہارات کا جواب<br>اللہ کے پاس<br>دعوائے اختصاص<br>تمنائے موت سچا ہونے کی دلیل                                          |
| ori                                                                                 | آیات ۹۴ تا ۹۹<br>تفسیر دبیان<br>یهود یول کے اظہارات کا جواب<br>اللہ کے پاس<br>دعوائے اختصاص<br>تمنائے موت سچا ہونے کی دلیل<br>اعمال کا نتیجہ                        |
| orr                                                                                 | آیات ۹۴ تا ۹۹<br>تفسیر و بیان<br>یہود یول کے اظہارات کا جواب<br>اللہ کے پاس<br>دعوائے اختصاص<br>تمنائے موت سچا ہونے کی دلیل<br>اعمال کا نتیجہ<br>زندگی کے لالچی لوگ |

| ۵۹۷  | ايك فلسفيانه بحث              |
|------|-------------------------------|
|      | ایک علمی بحث                  |
|      |                               |
| ۵۷۵  | آیات ۱۰۵۰ و ۱۰۵               |
| Υ    | تفسيروبيان                    |
| ۵۷۲  | ابل إيمان سےخطاب              |
| ۵۸۱  | ایک اعتراض اوراس کا جواب      |
| ۵۸۲  | کلمهٔ کفرکہنے کی ممانعت       |
| بب   | کا فروں کے لئے در دنا ک عذا   |
| ۵۸۲  | ابل كتاب ميس سے كافراوگ       |
| ۵۸۵  | روایات پرایک نظر              |
| ۵۸۵  | ابل إيمان كيسردارعلي بين      |
|      |                               |
| ۵۸۷  | آیات ۲۰او ۱۰۷                 |
|      | تفسيروبيان                    |
|      | نشخ كاخدا في عمل              |
|      | ايك قابل توجه نكته            |
| ۵۹.۰ | نسخ پراعتراض کی دومکنه صورتیر |
| ۵۹۳  | ایک اد بی نکته                |
| ۵۹۲  | آيات كالحلواد ياجانا          |
| ۵۹۸  | روایات پرایک نظر              |
| ۵۹۸  | ناسخ ومنسوخ آيات كى نشاند ہى  |
| ۵99  | امام علی کاارشاد گِرامی       |

|                         | نازل کیاجانا                      |
|-------------------------|-----------------------------------|
|                         | دو <b>فر شت</b> ؟                 |
| ۵۵۱                     | بابل شهر ما علاقه؟                |
| ۵۵۱                     | تعليم اورسکھانا؟                  |
| āār                     | كفراختياركرنا؟                    |
| 66r                     | لفظ (ان دونو ل)؟                  |
| ِدُّا لِنے والی چیز ۵۵۲ | میاں و بیوی کے در میان تفرقہ      |
| aar                     | حضرت سلیمانؑ کے ہارے میں          |
| ينمهم                   | ہاروت و ماروت کے بارے !           |
| raaraa                  | سلیمان سے کفر کی نفی              |
|                         | ہاروت وماروت پرنازل ہو۔           |
| ۵۵۷                     | نرشتوں سے علم                     |
| ۵۵۷                     | جادوکی تا ثیراوراذن خِدا          |
| ۵۵۸                     | جادواورآخرت                       |
| ۵۵۸                     | نهایت براسودا                     |
| ۵۵۹                     | ايمان اور تقوىل                   |
| ۵۵۹                     | خدا کی اجر و تواب                 |
| ۵۵۹                     | روایات پرایک نظر                  |
|                         | جادوی کہانی امام محمد باقر کی زبا |
|                         | ا مام رضاً اور مامون رشید کے م    |
|                         | حضرت سلیمان کی انگوشمی کاوا آ     |
|                         | اروت و ماروت اورز هره کی دا<br>م  |
| 04m                     | روایت کانتحقیقی جائزه             |

| YIZ                      | قدرت إلهی کا تذ کره                                                                                   |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YIZ                      | روایات پرایک نظر                                                                                      |
| YIŽ                      | بديع السمهوات والارض كالمعنى                                                                          |
| AIF                      | ایک علمی وفلسفیانه بحث                                                                                |
|                          | <u>.                                    </u>                                                          |
|                          | آیات ۱۱۹و۱۱                                                                                           |
| 4K+                      | تفسيروبيان                                                                                            |
| ٧٢٠                      | جابل ونادان لوگوں کے اظہارات                                                                          |
| YF1                      | الل یقین کے لئے واضح نشانیاں                                                                          |
| 4F1                      | جہنمیوں کے بارے میں                                                                                   |
| -                        | <u>.</u>                                                                                              |
| 4rr                      | آیات ۱۲۳۰ تا ۱۲۳۳                                                                                     |
| 710                      | تفسيروبيان                                                                                            |
| 4ra                      | يبودونصاري کی هث دهری                                                                                 |
| YFY                      |                                                                                                       |
|                          | جن لوگوں کو کتاب دی گئی                                                                               |
|                          | جن لو کول کو کتاب دی گئی                                                                              |
| ۲۲۷                      |                                                                                                       |
| 472                      | بنی اسرائیل کو یا در ہانی                                                                             |
| YFA                      | بنی اسرائیل کو یا دو ہانی<br>روایات پر ایک نظر                                                        |
| YFA                      | بنی اسرائیل کو یا در ہانی<br>روایات پرایک نظر<br>تلاوت قِر آن کی حقیقت                                |
| YFA<br>YFA<br>YFA        | بنی اسرائیل کو یا در ہانی<br>روایات پرایک نظر<br>تلاوت قِر آن کی حقیقت                                |
| YFA<br>YFA<br>YFA<br>YF9 | بنی اسرائیل کو یا دو ہانی<br>روایات پر ایک نظر<br>تلاوت قرآن کی حقیقت<br>آیات میں تدبرونظر<br>آیت ۱۲۴ |
| YFA YFA YFA YFA YFA YFA  | بنی اسرائیل کو یا در ہانی<br>روایات پر ایک نظر<br>تلاوت قِر آن کی حقیقت<br>آیات میں تد برونظر         |

|            | بداءاورخ                              |
|------------|---------------------------------------|
| Y++        | آخضرت كى طرف نسيان كى غلط نسبت        |
| _          | ·                                     |
| Y+1        | آيات١٠٨ ١١٥                           |
| ¥+0        | تفسيروبيان                            |
| ۲+۵        | مسلمانوں کا اپنے نئے سے طرز عمل       |
| ۲+۲ ,      | صدق ول سے ایمان لانے والے             |
| Y+Z        | تلاوت كِتاب كاحواله                   |
| 4+4        | مىجدول سےرو كنے والے لوگ              |
| Y+A        | كفاركامسجدالحرام مين داخل مونا        |
|            | مشرق ومغرب سمیت تمام سمتیں اللہ کے لے |
| 4+9        | ہرطرف خداہے                           |
| 41+        | روایات پرایک نظر                      |
| YI+        | صحرامين ست قبله كالمسئله              |
| YI+        | نافلهنمازون مین قبلدرخ؟               |
| <b>YII</b> | آئمهاطهاڙ كاطريقة تفسير               |
| _          |                                       |
|            | آيات ۱۱۱ تا ۱۱۷                       |
| Y11"       | تفسيروبيان                            |
|            | یہودونصاریٰ کے باطل اظہارات           |
|            | پاِ کیز گئ خدا کا اظہار               |
| Y!Y        | خضوع کاعملی مظاہرہ                    |
|            | تخليق إرض وساء                        |

| که سر ریس.                                               |
|----------------------------------------------------------|
| تغمير كعبه كاآغاز                                        |
| ابراجيم واساعيل كي مشتر كه دعا                           |
| اسلام اور کمال بندگی کی دعا                              |
| ایک علمی تلته کااشاره                                    |
| اعال کے مشاہدہ وتو برکی دعا                              |
| ايك حوال اوراس كاجواب                                    |
| بعثت نبوی کی دعا                                         |
| روآیات پرایک نظر                                         |
| ج سے متعلق ایک نقبی مسئلہ                                |
| بيت الله كي يا كيز گي كامعني                             |
| خانه مخدای واخل ہونے کی شرط                              |
| داستان إبراميي كتاريخي والے                              |
| حضرت أبرابيم كاقصدامام صادق كى زبانى ١٧٨                 |
| کوه إلونتيس نے امانت واپس کردی                           |
| بہشت کے تین پھر                                          |
| روایات کے متعلق ایک قول اور اس کاجواب ۱۸۵                |
| امت مجربيكا الحصاري مصداق                                |
| توضيح وتشريخ                                             |
| ایک مکنهٔ اعتراض اوراس کاجواب میمنهٔ اعتراض اوراس کاجواب |
| ایک علمی بحث                                             |
| چ کے تھم کا اعلان <u> </u>                               |
|                                                          |
| آیات ۱۳۳۰ تا ۱۳۳۳                                        |

| 4ma                                           | آیت کےالفاظ کی تشریح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                               | کلمات کا تذکرہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| YMA:                                          | ايك سوال اوراس كاجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4r+                                           | مقام إمامت كالعطاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                               | ايك سوال يااعتراض اوراس كاجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 10r                                           | ظالمون كى عبده امامت سيمحروي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| YOT                                           | روایات پرایک نظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 40m                                           | حظرت ابراہیم کے مناصب جلیلہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| YÓN                                           | فرمودات معصومين سے استناد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| NAY                                           | خدا پرستی کاواضح اظهار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10A                                           | حديث نبوي كاحواله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                               | the second secon |
| Y69                                           | مخلوق کیا طاعت کا دائرہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                               | مخلوق کیا طاعت کادائرہ<br>کلمات کے پورا کرنے کاذکر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Y69                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 164                                           | کلمات کے پورا کرنے کاڈ کر<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 791                                           | کلمات کے پورا کرنے کا ذکر<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 791<br>771<br>771                             | کلمات کے پورا کرنے کاڈ کر<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 791<br>771<br>77F<br>77F                      | کلمات کے پوراکرنے کاذکر<br>آیات ۱۲۵ تا ۱۲۹<br>تفسرو میان<br>خانهٔ کعبه کا تذکره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 771<br>771<br>771<br>771                      | کلمات کے پوراکرنے کاڈکر<br>آیات ۱۲۵ تا ۱۲۹<br>تفسیر و بیان<br>خانۂ کعبہ کا تذکرہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 791<br>771<br>771<br>771<br>771               | کلمات کے پوراکرنے کاذکر آیات ۱۲۵ تا ۱۲۹ تفیرو میان خانهٔ کعبد کا تذکره مقام إبراجيم کا تذکره ابراجيم واساعيل سے لئے گئے عبد کا تذکره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 791<br>771<br>771<br>771<br>771<br>777        | کلمات کے پوراکرنے کاذکر آیات ۱۲۵ تا ۱۲۹ اقتصر و بیان خانہ کعبہ کا تذکرہ مقام إبراجيم کا تذکرہ ابراجيم واساعيل سے لئے گئے عہد کا تذکرہ حضرت ابراجیم کی اہل مکہ کیلئے دعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 791<br>771<br>771<br>771<br>771<br>777<br>777 | کلمات کے پوراکرنے کاذکر آیات ۱۲۵ تا ۱۲۹ اقام اللہ اللہ ۱۲۵ تا ۱۲۹ مقام ابراہیم کا تذکرہ مقام ابراہیم کا تذکرہ ابراہیم واساعیل سے لئے گئے عہد کا تذکرہ حضرت ابراہیم کی اہل مکہ کیلئے دعا اہل ایمان کا خصوصی تذکرہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| <u>۲۲۵</u> | تفسيروبيان                                                    |
|------------|---------------------------------------------------------------|
|            | یرودونصاریٰ کے نقابلی بیانات<br>میرودونصاریٰ کے نقابلی بیانات |
|            | ایک علمی گلته کابیان                                          |
|            |                                                               |
|            | آئین ابرا ہیچا کی پیروی کا تھم                                |
| ZTZ        | كامل ايمان لائے كى تاكيد                                      |
| Zr9        | بی اسرائیل کے قبائل                                           |
| Z#+        | ایمان اور ہدایت کارابطہ                                       |
| ۷۳۰        | خدائی نفرت و مدد کا دعده                                      |
|            | خدائی رنگ                                                     |
| ۲۳۱        | بندگی کااقرار                                                 |
| ۷۳۱        | خداکے بارے میں جھگڑا کیوں؟                                    |
| ۷۳۲        | یبودونصاریٰ کا نبیاءکے بارے میں اظہار                         |
|            | علم خِداسے تقابل ممکن نہیں                                    |
| 2mm        | کتمان شِہادت ظلم عظیم ہے                                      |
| ۲۳۳        | ہر خض اپنے اعمال کا جوابدہ ہے                                 |
|            | روایات پرایک نظر                                              |
|            | حنیفیت کی اصل واساس                                           |
|            | حنيفيت كي وسعت                                                |
|            | حنيفيت ليني پا كيزگي                                          |
| 2my 🚉      | مخاطب ومصداق كانعين                                           |
| 2P4        | خدائی رنگ یعنی اسلام اورولایت                                 |
| <u></u>    |                                                               |
| 2 pi 2     | آیات ۱۵۱۲ ۱۲۲                                                 |

| تقبيروبيان١٠٠                                                 |
|---------------------------------------------------------------|
| ملت ابرا میمی سے مندموڑنے والے                                |
| ابراتبيمٌ كاخدا ألى انتخاب                                    |
| أخرت كامقام ومرتبه                                            |
| ایک ایم گلته                                                  |
| ابراہیم کی بیٹوں کو وصیت ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| تاحیات اسلام کی پیروی                                         |
| انبیاء کادین وآئین                                            |
| معبود صرف ایک                                                 |
| اسلام کا تا کیدی اقرار                                        |
| روایات پرایک نظر                                              |
| اسلام اورائيان كي مثال ساك                                    |
| شہاد تین کے آثار واحکام                                       |
| امام علی کا جامع فرمان                                        |
| شرک کی ایک صورت                                               |
| خداکے چاہنے والوں کی صفات                                     |
| فرمودهٔ رسول برنبان إمامٌ                                     |
|                                                               |
| تفسیر فحی کی روایت                                            |
| ایک حدیث نبوی ا                                               |
| مصداق کی نشاند ہی                                             |
|                                                               |
| آیات ۱۳۱۵ ۱۳۱۵ است                                            |
| <u> </u>                                                      |

| كاحكم       | نیکیوں کی طرف سبقت کرنے        |
|-------------|--------------------------------|
| 24r         | كعبه كماطرف دخ كرنے كاحكم      |
| 24°         | قبلدرخ كرف كاعموى حكم          |
|             | قبله كى تبديلى كے فوائد كابيان |
|             | زیر بحث آیت کے بارے یہ         |
|             | بعثت نبوی کا تذ کره جمیل       |
|             | رسول اور تلاوت آيات الهي       |
|             | روایات پرایک نظر               |
|             | خويلِ قبله كا تاريخي پس منظر   |
|             | ا نبیاءوآ ئمہ ہی گواہی دیں گے  |
|             | درمیانی امت سے کون مراد۔       |
|             | امت مِسلمه كاخصوصى اعزاز .     |
|             | قيامت كدن مقام رسولً.          |
|             | بيت المقدس قبلهُ أوّلُ         |
|             | تجزيه وتبقره                   |
|             | ايمان: مجموعهُ قول وعمل        |
| ۷۷۴         |                                |
|             | امام مُحمد باقر" كاارشادگرامی  |
| <u> </u>    |                                |
| ZZY         | 1_                             |
| ZZY <u></u> | سمت قبله کے قین کی تحقیق .     |
|             | ایک اجماعی ومعاشرتی بحث        |
| <u>.</u> .  | , <del>-</del>                 |

| ۱۳۱             | تفسيروبيان                           |
|-----------------|--------------------------------------|
| ۱۳۱             | قبله کی تبدیلی کا حکم اوراس پراعتراض |
| ۷۳۲             | یہودونصاریٰ کےاعتراض کاخلاصہ         |
| ۷۳۳             | اعتراضُ كاجواب                       |
| Z <del>rr</del> | سفیہ و بیوتو ف لوگوں کے اظہارات      |
|                 | قبله کی تبدیلی کیون؟                 |
|                 | ہرسمت خداکے لئے ہے                   |
|                 | صراطم متقيم كي ہدايت، خدا كي عنايت   |
|                 | درمیانی امت کامقام ومرتبهاور کردار   |
|                 | ایک اہم نکتہ                         |
|                 | ایک سوال                             |
|                 | جواب                                 |
|                 | ايك اعتراض                           |
|                 | <i>چ</i> اب                          |
| ۷۵۳             | تبديلى قبله كااصل مقصد               |
|                 | قبله كى تبديلى اور رضائے رسول        |
|                 | مسجد حرام کی طرف درخ کرنے کا فرمان   |
|                 | ال كتاب كى حق آشائى كاحواله          |
| ۷۵۸             | ,                                    |
|                 | خواہشوں کی بیروی ظلم ہے              |
|                 | الل بِتاب کی جن شائ کاذ کر           |
|                 | ایک اد بی سوال ادراس کا جواب         |
| ۷۲۱             | حق كاحقيقي سرچيشمه                   |
|                 |                                      |

| <b>A•</b> I         | چوتفااعتراض                   |
|---------------------|-------------------------------|
|                     | بيد.<br>ايك سوال اوراس كاجواب |
|                     | مجھ عالم برزخ کے بارے         |
|                     | تجرد فس کی بحث                |
|                     | الل إيمان كالبتلاءوامتحان     |
|                     | مبرکرنے والوں کے لئے خوش      |
| AN.                 | ايك اخلاقى بحث                |
| A12                 | پېلامسلک                      |
| A19                 | دومرامسلک                     |
|                     | ایک سوال اوراس کا جواب        |
| Ara                 | تيسرامسلك ونظريير             |
| سے فیصنیا ب لوگ ۸۳۰ | صلوات اوررحمت خداوندی۔        |
|                     | خدائی رحمت سے بہرہ درلوگ      |
| نکته                | موضوع ہے مربوط ایک ادلی       |
| APT                 | روایات پرایک نظر              |
| ئى زندگى كابيان ۸۳۳ | برزخ اور موت کے بعدروح        |
| جواب                | قبرمیں مومن وکا فرسے سوال     |
|                     | مومنين كى روحول كامقام ومرو   |
|                     | اروارِح مومنین کی مخصوص کیفیہ |
|                     | مومن اور کا فرکی روحوں کا فرف |
| ۸۳۷                 | روطیں جسموں کی صورت میں       |
|                     | ایک فلسفیانه بحث              |
| Λ <b>Ր</b> Υ        | علم إخلاق کی بحث              |

| <i>4/\/</i>  | ریت ۱۵۱                                        |
|--------------|------------------------------------------------|
| ۷۸۴          | تفسيروبيان                                     |
| ۷۸۵          | غفلت کے حوالہ سے ذکر کی مثال                   |
| ۷۸۵          | نسیان کےحوالہ سے ذکر کی مثال                   |
| <u> </u>     | ایک ایم نکته                                   |
| ۷۸۸          | روایات پرایک نظر                               |
| ۷۸۸          | ذ کر خِدااوراس کا مقصد                         |
| ∠ <u>∧</u> 9 | ذ کر اِلّٰی کا بلندمقام ومرتبه                 |
| ۷۸۹          | سب سے اہم فریضہ بندگی                          |
| 49+          | حقیقی اولیائے الہی کے اوصاف                    |
| ۷۹۰          | ذ کرخدا کا خدا کی صلہ                          |
| ۷۹۱          | چار چیزیں اور چار چیزیں                        |
|              | ذَ كرواطاعت ال <u>لي</u>                       |
| 49r          | تشرت وتوضيح                                    |
| <del>-</del> |                                                |
|              | آيات ١٥٧٣ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۷۹۵          | تفسيروبيان                                     |
| ∠9∠          | صروصلواة كے ذريعے استعانت                      |
| ∠9∧          | ایک اہم نکتہ                                   |
| ∠99 <u> </u> | شہداء کی حیات کا ذکر                           |
| ∠99          | پېلااعتراض                                     |
|              | دوسرااعتراض                                    |
| ۸+۱          | تيسرااعتراض                                    |

| کفر کی حالت میں مرنے والے لوگ            |
|------------------------------------------|
| جہنم کادائی عذاب                         |
| ایک اہم کلتہ                             |
| روایات پرایک نظر                         |
| كتمان كرنے والول ك مختلف مصاديق          |
| آیت کی تصدیق میں فرمان رسول میں          |
| لعنت كرنے والے افراد                     |
|                                          |
| *                                        |
| »                                        |
| تفییروبیان                               |
| معبود کی وحدانیت                         |
| نفي واثبات كاخوبصورت انداز               |
| ایک سوال ادر دوجواب                      |
| رحمت کے وسیع ودائی ہونے کابیان مام       |
| وجودخالق کی آفاقی نشانیاں                |
| خلقت وآفرینش کے منفردشا ہکار             |
| ستارون اورسیارون کے دکش سلسلے            |
|                                          |
| انسان: خدا كاعظيم شابهكار تخليق          |
| گردش کیل ونهار کاحواله                   |
| کشتی کی روانی خدا کی نشانی               |
| انسان کی بنائی ہوئی چیزوں کی خدا کی      |
| طرف نسبت کامسکار                         |
| یانی سے زمین اورزمینی مخلوق کی زندگی ۹۱۱ |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    |
| مواوَل كادهر ادهرجاتا                    |

| ۸۴۹ | صفات كادرخت                            |
|-----|----------------------------------------|
| 10° | اخلاق کی بابت ایک نظریه                |
| PYA | اخلاق کے حوالہ سے روایات پرایک اور نظر |
| YY  | مجاہد کے دواجر                         |
|     | صادق الوعد كاليك مصداق                 |
|     | اللهو الاليهر اجعون كامعنى             |
|     | تين خدا ئى عطيول كاتذكره               |
| A49 | صلوات کے تین معنی                      |
|     | :                                      |
|     | آیت۱۵۸                                 |
|     | تفسيروبيان                             |
|     | صفااورمروهالله کی دونشانیاں            |
| ۸۷۵ | نیک عمل کانیک صله                      |
|     | شا كرونليم خدا كے دومقدس نام           |
| ۸۷۷ | روامات پرایک نظر                       |
| ۸۷۷ | سعی کاوجو بی حکم                       |
| ۸۷۷ | پنمبر إسلام كادائ فج كاحواله           |
| ۸۷۸ | صفاومروه پررکھے ہوئے دو بتوں کی کہانی  |
|     |                                        |
| A49 | آيات ۱۹۲۳ ا                            |
|     | تفسيروبيان                             |
|     | حقائق اوران پرپرده ڈالنےوالےلوگ        |
|     | علم وآگابی کے بعدا نکار                |
|     | لعنت کے حقد ارکوگ<br>ن                 |
| ۸۸۵ | توبداوراصلاح فنس كرنے والے افراد       |
|     |                                        |

| 9mm                                    | آيات ۱۲۱۸ تا ايما                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹۳۵                                    | تفسيروبيان                                                                                                                                                                                                                                        |
| 950                                    | حلال وپاک اشیاء کھانے کا حکم                                                                                                                                                                                                                      |
|                                        | شیطان کی کارستانی                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                        | خدا کی پیروی کی بجائے آباداجداد کی پیروک                                                                                                                                                                                                          |
|                                        | جالل وگمراه آباء كااتباع                                                                                                                                                                                                                          |
| امه                                    | كافرول كى حواله سے ايك مثال                                                                                                                                                                                                                       |
| ٩٣٢                                    | روایات پرایک نظر                                                                                                                                                                                                                                  |
| 944                                    | بیٹے کوذن کے کرنے کی قشم                                                                                                                                                                                                                          |
|                                        | طلاق عطق اورنذري قتم                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | من کام کے رک کرنے کی شم                                                                                                                                                                                                                           |
|                                        | منتيل كي واضح تشريح                                                                                                                                                                                                                               |
| 0 N' N'                                | ان مارق المقرّر الم                                                                                                                                                                                                                               |
| 417.17                                 | ایک اخلاقی ومعاشرتی بحث                                                                                                                                                                                                                           |
| <u></u>                                |                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <br>                                   | آیات ۲۲ تا ۲۷ ا                                                                                                                                                                                                                                   |
| 969                                    | آ یات ۱۷۲ تا۱۷۱<br>تفسیر دبیان                                                                                                                                                                                                                    |
| 969                                    | آیات ۱۷۲ تا ۱۷۱<br>تفسیر دبیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھکم                                                                                                                                                                                     |
| 969                                    | آیات ۱۷۲ تا ۱۷۱<br>تغییر دبیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک ادبی فکتہ سے ایک اہم مطلب کا اشارہ                                                                                                                                            |
| 969<br>961<br>961<br>967               | آیات ۱۷۲ تا ۱۷۱<br>تفسر دبیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک ادبی تکتہ سے ایک اہم مطلب کا اشارہ<br>عطائے ربانی پرعطائے شکر کا تھم                                                                                                           |
| 901                                    | آیات ۱۷۲ تا ۱۷۱<br>تفسر دبیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک ادبی فکتہ سے ایک اہم مطلب کا اشارہ<br>عطائے ربانی پرعطائے شکر کا تھم<br>حرام کی گئی اشیاء کا تھم                                                                               |
| 901                                    | آیات ۱۷۲ تا ۱۷۱<br>تغییر و بیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک ادبی نکتہ سے ایک اہم مطلب کا اشارہ<br>عطائے ربانی پرعطائے شکر کا تھم<br>حرام کی گئی اشیاء کا تھم<br>اضطراری حالت میں استثنائی تھم                                            |
| 901<br>901<br>907<br>907<br>907<br>907 | آیات ۱۷۲ تا ۱۷۱<br>تغییر و بیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک ادبی نکتہ سے ایک اہم مطلب کا اشارہ<br>عطائے ربانی پرعطائے شکر کا تھم<br>حرام کی گئی اشیاء کا تھم<br>اضطراری حالت میں استثنائی تھم                                            |
| 901<br>901<br>907<br>907<br>907<br>907 | آیات ۱۷۲ تا ۱۷۱<br>تغییر و بیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک ادبی نکتہ سے ایک اہم مطلب کا اشارہ<br>عطائے ربانی پرعطائے شکر کا تھم<br>ترام کی گئی اشیاء کا تھم<br>اضطراری حالت میں استثنائی تھم<br>ماانزل اللہ کا تمان<br>روایات پرایک نظر |
| 901<br>901<br>907<br>907<br>907<br>907 | آیات ۱۷۲ تا ۱۷۱<br>تغییر و بیان<br>پاک وطیب رز ق کھانے کا تھم<br>ایک ادبی نکتہ سے ایک اہم مطلب کا اشارہ<br>عطائے ربانی پرعطائے شکر کا تھم<br>حرام کی گئی اشیاء کا تھم<br>اضطراری حالت میں استثنائی تھم                                            |

| 917 51                   | بأدبون فالمحرنياج  |
|--------------------------|--------------------|
| الوگ الله                |                    |
| ومراتب الااه             | محبت کے درجات      |
| 916                      | مخبت خدا           |
| خدا کی ذات ہے۔۔۔۔۔۔ ۱۹۱۸ | طاقت كامحورومركز   |
| ى شكانه                  |                    |
| 919                      | روایات پرایک نظ    |
| ه در کن توحید            | جنگ جمل کے دار     |
| کے پیروکار               | ظالم پیشواءاوران   |
| ام                       |                    |
| 977                      | فلسفيانه بحث       |
| څ.                       | دوسرى فلسفيانه بحد |
| 974                      | پېلااعتراض         |
| 974                      | دوسرااعتراض        |
| 974                      | تيسرااعتراض        |
| 974                      | چوقھااعتراض        |
| 972                      | يا نچوال اعتراض .  |
| ب                        | پہلےاعتراض کاجوا   |
| كاجواب                   | دومرے اعتراض       |
| کاجواب                   | تيبر ےاعتراض       |
| جواب                     | چو تھے اعتر اض کا: |
| جواب                     | بإنجوي اعتراض كا   |
| <u> </u>                 |                    |
| ن حصر)                   | (سابقه بحث كاتكميا |
|                          |                    |

| تفسيروبيان 424                                            |
|-----------------------------------------------------------|
| قصاص كاواضح تحكم                                          |
| ديت كا قانوني حق                                          |
| نيك سلوك واحسان كأحكم                                     |
| خداکی طرف سے زمی ورحتا ۹۷                                 |
| قصاص میں زندگی ہے                                         |
| روایات پرایک نظر                                          |
| قصاص کاایک عملی پہلو ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| آیات احکام کی تفسیر                                       |
| ایک علمی بحث مصل علمی                                     |
|                                                           |
| آیات ۱۸۰ تا ۱۸۳                                           |
| تفسيروبيان                                                |
| وصيت كاشرعي حكم                                           |
| وصيت مين تبديلي كاعدم جواز                                |
| اصلاح کرنے والے کا حکم                                    |
| روایات پرایک نظر                                          |
| وصيت سے متعلق ایک شرعی تھم                                |
| قربیبوں کے لئے وصیت کرنا                                  |
| وصيت مين مقدار كانتين ٩٨٢                                 |
| وصيت وميراث كي آيتول كاربط                                |
| جنف كامعنى                                                |
| وصيت كى تبديلي كاجواز وعدم جواز                           |
| وصيت مين تبريلي كے جواز كاسب                              |

|     | مجمع البیان کی روایت                                                                                                                 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | آتش جِبْم پرصبر کیوں؟                                                                                                                |
| ۹۵۵ | امام جعفر صادق کے ارشادات                                                                                                            |
|     |                                                                                                                                      |
|     | آیت ۱۷۷                                                                                                                              |
| 901 | تفسيروبيان                                                                                                                           |
| ۹۵۸ | مشرق ومغرب كي طرف رخ كرنا بى نيكي نهيس                                                                                               |
|     | نیکی اور نیک کی اصل حقیقت                                                                                                            |
| 969 | ایمان داعتقاد کاذ کر                                                                                                                 |
| 44+ | اعمال كاذ كرييين                                                                                                                     |
| 941 | اخلاقی صفات کاذ کر                                                                                                                   |
| 941 | صدات وسيائي كاذ كر                                                                                                                   |
| 941 | تفوى د پر ميز گاري كاذ كر                                                                                                            |
| 940 | تکلیفوں میں صبر کر نیوالے                                                                                                            |
| ۵۲۵ | انگال کاذکر<br>افلاقی صفات کاذکر<br>صدافت وسچائی کاذکر<br>تقوی و پر بییز گاری کاذکر<br>تکلیفوں میں صبر کر نیوالے<br>روایات پرایک نظر |
| ۵۲۹ | ايمان کی تحميل کاذريعه                                                                                                               |
| YYY | ظاہروباطن میں مکسانیت                                                                                                                |
|     | ذوى القربي كون بين؟                                                                                                                  |
| YYY | فقیر، مسکین اور بائس کے معانی                                                                                                        |
|     | ابن السبيل كاجامع معنى                                                                                                               |
| 944 | غلام کی آزادی کاشری حکم                                                                                                              |
| 944 | صراورصابرین کے بارے میں                                                                                                              |
|     |                                                                                                                                      |
| 949 | آیات ۱۷۸ و ۱۷۹                                                                                                                       |

## اس جلد میں شامل اہم موضوعات

| اسم الله كالمعنى ومقصود                                       | 0 |
|---------------------------------------------------------------|---|
| عبادت واستعانت كاحقيقت                                        | 0 |
| عام رحمت اورخاص رحمت كافرق                                    | 0 |
| قیامت کے دن کی ملکیت یا مالکیت                                | 0 |
| صراط اور مبیل کےمعانی وفروق                                   | 0 |
| صراط متنقيم كي ابميت وحقيقت اوراس پر چلنے والوں كامقام ومنزلت | 0 |
| ہدایت کی اصل واساس                                            | 0 |
| ہدایت کی دائمی وعمومی طلب کا فلسفہ                            | 0 |
| عبادت کی اقسام ومراتب                                         | 0 |
| معجزه اوراس کی حقیقت: قرآنی بیانات ومعارف کی روشن میں!        | 0 |
| قرآن كا عجاز اوراس كامفهوم ، اعجازِقرآن كے مختلف حوالے        | 0 |
| جبراورتفویض سے مربوط حقائق                                    | 0 |
| آ دم وتعلیم اساءاوراساء کی حقیقت                              | 0 |
| فرشتوں کوسحیدهٔ آ دم کاخدا کی فرمان                           | 0 |
| شفاعت اوراس كامعني ومفهوم بموار داورموا قع                    | 0 |
| اہل کتا ب اور ان کے نفاق کا دائر ہ                            | 0 |
| والدين كى عظمت واجميت اور حقق ق وفر ائض                       | 0 |
| بإروت وماروت كون تنهي؟                                        | 0 |
| تسخ کی حقیقت اور قرآنی آیات میں اس کی حیثیت                   | Ö |
| مقام امامت اوراس کے عطائے ربانی ہونے کا بیان                  | 0 |
| سمتِ قبله اوراس كے فعین كی شخفیق                              | 0 |
| عالم برزرخ اوراس کی حقّیقت                                    | 0 |

| تجریفس اوراس کے آثار وخواص                                 | O |
|------------------------------------------------------------|---|
| صفاوم وه کی اہمیت اوران کا تاریخی حوالہ                    | 0 |
| انسانی صنائع اوران کی خدا کی طرف نسبت                      | 0 |
| محبت خدااوراس کے نقاضے واصول                               | 0 |
| توحيداوراس سے مربوط عرفانی حقائق                           | 0 |
| گرد <del>ش</del> کیل ونهار کے اسرار ورموز                  | 0 |
| ظالموں كاانجام كار                                         | 0 |
| محبت كى فلسفيانيهٔ جهتيں اور وجو دى تعلق                   | O |
| عذاب اوراس کے دائمی ہونے کی حقیقت                          | 0 |
| شیطان کے''اوام'' سے کیامراد ہے؟                            | 0 |
| گمراه آباء کی پیروی اوراس کا نتیجه                         | Ô |
| معاشرتی زندگی کےلازی امور                                  | 0 |
| یا کیزه رز ق اورشکرالهی                                    | 0 |
| حرام اشياءاوران كى قرانى فهرست                             | 0 |
| حقائق كالحتمان اوراس كاانجام                               | 0 |
| نیکی اوراس کی حقیقت، نیک اعمال اوران کی نسبتیں             | 0 |
| ا بیان اوراس کے ملی تفاضے، اہل ایمان کی صفات وعلامات       | Ö |
| قصاص کا قرآنی حکم اور عاد لاندا حکام، قصاص کا تاریخی تجزیه | 0 |
| عفوو در گزر کا پا کیزه نتیجه                               | 0 |
| وصيت اوراس كى شرعى حيثيت وانسانى ضرورت                     | 0 |
| بنی اسرائیل اوران پرخدائی نعتوں کے نزول کی داستان          | 0 |
| آ دمٌ کی بہشت اوراس کی حقیقت                               | 0 |
| الليس كالبهشت ميس پېنچنا كيونكر بوا؟                       | 0 |
| آ دمٌّ وحوا کی تو ہداوراس کی قبولیت                        | 0 |
| لغظيمى سجده اوراس كي حيثيت                                 | 0 |
| ہدایت وگمراہی کےمعانی اوراس کی خدا کی طرف نسبتوں کی حقیقا  | 0 |
|                                                            |   |

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

اَلْحَمُدُ لِللهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ فَ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ فَ مُلِاثِ يَوْمِ الدِّيْنِ فَ الْحَمُدُ لِلهِ وَالدِّيْنِ فَ السَّعَانَ فَيْمِ السَّعَانَ فَي السَّعَالِي السَّعَانَ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَالِي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانَ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ السَّعَانَ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ فَي السَّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ فَي السَّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ فَي السَّعَانِ الْعَلَالِ السَّعَانِ السَّعَ

خوش نصیب ہیں وہ مونین جن کی زندگی میں انہیں دین سے وابستگی ، ادائے فرض وواجبات ، اعمالِ صالحہ کی ادائیگی اور تر آن بھی کی توفیق حاصل ہوئی اور ان کی وفات کے بعدان کے لواحقین و پسما ندگان نے ان کی ارواح کوشا دکرنے اور ان کے زادراو آخرت میں اضافہ کرنے کے لئے قرآن خوانی ، مجالس عزائی ، محافل دعا اور باقیات الصالحات کا اجتمام کیا ، اس کی ایک مثال مانچسٹر میں مقیم جناب الحاج شیخ سعید الحن صاحب ہیں جنہوں نے اپنے والدین مرحومین اور اپنی زوجہ مرحومہ کے ایسال ثواب کے لئے دیگر اعمال خیر کے ساتھ ساتھ کتاب المیز ان فی تفسیر القرآن کی پہلی جلد کی تجدید اشاعت میں مالی ایسال ثواب کے لئے دیگر اعمال خیر کے ساتھ ساتھ کتاب المیز ان فی تفسیر القرآن کی پہلی جلد کی تجدید اشاعت میں مالی معاونت کی ، خداوند عالم ان کے اس عمل خیر کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطافر مائے اور ان کے والدین مرحومین اور زوجہ مرحومین کی جو روار رحمت میں جگہ دے اور انہیں شفاعت محمد و آل محمد علیم السلام نصیب مرحومہ نے مقرمت کی استدعا ہے۔ تارئین کرام سے جملہ مونین مرحومین و مومنات مرحومات بالخصوص منگلہ خاندان کے مرحومین کے لئے سور ہ فاتحہ کی استدعا ہے۔

اللهم اغفر للبؤمنين والبؤمنات والبسليين والبسلبات الاحياء منهم والاموات تأبع اللهم بنينا و بينهم بالخيرات انك هجيب الدعوات انك على كل شيى قدير برحتك يا ارحم الراحين

النعد يراكيرمي ياكستان

### عرض ناشر

قرآن مجید، خداوندعالم کا و عظیم ومقدل کلام ہے جے اس نے اپنے سب سے بڑے اور آخری نبی سیدالانبیاء حضرت محمصطفی کے قلب مبارک پر جبرئیل امین کے ذریعے نازل فر مایا۔ قرآن مجیدا پنے نفظوں میں معانی کی ایک کا نئات سمیٹے ہوئے ہے اور حضرت علی کے ارشادگرامی کے مطابق اس کے ہرظا ہر کے ستر باطن ہیں،اس مقدس کلام کا ہرحرف سرچشمہ ہدایت ہے،اس کے الفاظ سے معانی کے کشف کرنے کاعمل کہ جھے تفسیر کہاجا تا ہے نزول قرآن ہی کے زمانہ سے شروع ہو چکا تھااور حضرت پیغیبراسلام نے آیات کے معانی پر پڑے ہوئے حجابوں کوالٹ کراپٹی امت کوتھا کق کی تصویر دکھانے کا عمل خود انجام دیا کہ جس سے اصول تفسیر سے آگاہی حاصل ہوگئی، انہیں اصولوں کی بنیاد پر آئمہ اہل بیت نے سلسلۂ تفسیر جاری رکھا اور آیات کے معانی کی وضاحت فرمائی،حضرت رسول خدانے میکام بوسیلۂ وی انجام دیا اور کشف کے بجائے بیان ووضاحت کے ذریعے معانی ومفاہیم اور حقائق کوآشکار فرمایا، اس طرح آئمہ معصوبین علیم السلام نے علم امامت کے ذریعے قرآنی آیات کی تفسیر وتشریح کی جلیل القدر صحابہ کرام نے تفسیر کی بابت اپنی کاوشیں بروئے کارلائیں، پیسلسله علماء کرام اورامت کے دانشوروں کے ذریعے جاری ہو گیا اوراس میں وسعت پیدا ہوئی چنا نچیز تیمی تقبیر کے ساتھ ساتھ موضوعی تفسیر کا باب بھی کھل گیا اور اس میں بھی اہل علم و دانش نے کلام اللی سے ہدایت وسعادت کے جواہر تک رسائی کی ہمہ جہت کوششیں کیں، ہرعالم وحقق نے اپنے علمی ذوق کے مطابق احادیث مبار کہ دارشادات نبوریا کی مرد سے تفسیر کاعمل انجام دیا، اس اثناء میں تفسیر القرآن بالقرآن کی وہ روش جس کی بنیا دحضرت پیغیبر اسلام نے خودر کھی اور آئمہ الل بیت نے اسے اپنایا اس كے تسلسل ميں جن اكابرين نے اپني فكري وعملى توانائيوں كے عملى مظاہر پيش كے ان ميں ايك نام الميز ان في تفسير القرآ ك كمؤلف كاب كرجنهول في تفسير القرآن بالقرآن كى بنياد پرمفردانداز ميل قرآن بني كى كوشش ميل كرداراداكيا، الميزان فی تغییر القرآن کے اردوتر جمہ کواہل علم حضرات کی طرف سے جو پذیرائی حاصل ہوئی اس کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ پہلی جلد کی اشاعت کا تیسر امر حلہ الغدیر اکیڈی کے ذریعے انجام پڈیر ہوکر آپ کے ہاتھوں میں ہے ہماری کوشش ہے کہیں جلدوں کے اس عظیم مجموعہ کی اشاعت کو کیے بعد دیگر جلد از جلدیا یہ بھیل تک پہنچا تھی، پروف ریڈنگ کی بابت حتی الامکان کوشش کی گئی ہے کہ اس علمی خزانہ کو کتاب کی غلطیوں سے مبراومنزہ صورت میں پیش کیا جائے اس کے باوجودا گر کسی مقام پر کوئی قلطی باقی رہ گئی ہوتو قارئین کرام کی نشاندہی پران کے شکریہ کے ساتھ آئندہ اشاعتوں میں اسے دور کردیا جائے گا، خداوندعالم ہماری اس مخلصا نہ خدمت کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطافر مائے۔

> (سیددولت علی زیدی) الغدیرا کیڈی، یا کستان

### بِسُمِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ ٥

### ابتذائبه

مقدمة مؤلف

بسم الله الرحم الحمد الحمد الكمانزل الفرقان على عبدة ليكون للعالدين نذيراً والصلوة والسلام على على مندراً وعلى اله والصلوة والسلام عليمن ارسله شاهداً ومبشراً و نذيراً و داعياً الى لله باذنه و سراجاً مندراً وعلى اله الذين اذهب الله عنهم الرجس و طهرهم تطهيراً الذين اذهب الله عنهم الرجس و طهرهم تطهيراً الناس المناس و المناس و طهرهم تطهيراً الناس المناس و المناس و

الله کنام سے شروع کرتا ہوں جونہا یت مہربان ، ہمیشہ رحم کرنے والا ہے ، ہر حمد وستائش الله سے مخصوص ہے ، وہ کہ جس نے جن کو باطل سے جدا کرنے والی کتاب اپنے بند ہے پر تا زل کی تا کہ وہ پوری کا کتات کے لئے ۔ ہادی ورہنما اور انذار اکرنے والا ہو ، اور درود وسلام ہواس بستی پر جسے اس نے شاہد و گواہ ، بشار تیں و خوش خبر یاں دینے والا ، انذار اور عذا ب الله سے ڈرانے والا ، اپنے اذن و تھم سے دعوت الی الله دینے والا اور روش چراغ بنا کر بھیجا ، اور اس کی آل پر ۔ درود وسلام ہو۔ کہ الله نے جن سے ہر طرح کے رجس و تا پاکی کو دور کر دیا اور انہیں اس طرح پاک کیا جس طرح پاک کرنے کا حق ہے۔ متم ہد:

ہم اس مقدمہ میں نہایت اختصار کے ساتھ یہ بیان کرنا چاہتے ہیں کہ اس کتاب (المیز ان) میں قرآنی آیات کر یمہ کے معانی کی بابت ہمارا طریقہ ، بحث کیا ہے اور آیات کی تفیر میں ہم نے کیاروش اختیار کی ہے۔

سب سے پہلے اس حقیقت کا ذکر ضروری سمجھتے ہیں کہ'' تفییر' لیمنی قرآنی آیات کے معانی کی وضاحت اوران کے مقاصد کو سمجھنے کے لیے بحث و تحقیق کا کام ان نہایت اہم علمی کاوشوں میں سے ایک ہے جوقد یم زمانہ سے

الل اسلام انجام دیتے چلے آرہ ہیں مقیقت امریہ ہے کہ اس طرح کی بحث و تحقیق جے '' تفیر' کہاجاتا ہے اگراس کے تاریخی پس منظر پرغور کریں تومعلوم ہوتا ہے کہ اس کا اصل آغاز نزول قرآن ہی کے زمانہ سے ہوچکا تھا جیسا کہ قرآن مجید میں خدائے قدوس کے ارشاد قرایی:

سوره ء بقره ، آیت ۱۵:

كَمَآ ٱرۡسَلْنَافِيكُمۡ مَسُولًا مِّنْكُمُ يَتُلُوا عَلَيْكُمُ النِّينَا وَيُزَكِّينُكُمُ وَيُعَلِّينُكُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْيَةَ

جس طرح ہم نے تم میں ایک رسول تم ہی میں سے بھیجا جو تمہارے سامنے ہماری آیات کی تلاوت کرتا ہے اور تمہارا تزکیہ ونفس کرتا ہے اور تمہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔۔۔)

اس آیت مبارکہ میں ''کتاب کی تعلیم' سے مراوقر آئی آیات کے معانی کی وضاحت اوران سے مربوط مطالب کا بیان وتشر تک ہے کہ جے' تفییر' کہا جاتا ہے۔

مفسرین اسلام کا پہلا طبقہ چند صحابہ ءکرام پر مشتمل تھا (یادرہے کہ یہاں صحابہ سے ہماری مراد حضرت علی علیہ السلام اور آئمہ آبل بہت علیہ السلام اور آئمہ آبل بہت علیہ السلام المام ہیں کیونکہ ان ہستیوں کے بارے میں ہمارانظریہ اس سے بالاترہے اور ہم اس سلسلے میں بہت جلد تفصیلی آزکرہ کریں گے ) جن میں جناب عبداللہ ابن عباس "، جناب عبداللہ ابن عمر اور جناب آبی وغیرهم مرفہرست ہیں ان حضرات نے تفسیر کے حوالہ سے نہایت اہمیت اور بھر پور توجہ سے کام کیا ، اس دور میں عام طور پر جو بحثیں ہوتی تھیں ان کامحور صرف یہ چارموضوعات تھے:

ا۔ آیات کے ادلی پہلو

۲\_ شان زول

سر ایک آیت کے معنی کی وضاحت کے لیے دوسری آیت سے مخضرات دلال

سم تاریخی وا تعات اور مبدء ومعادر خداوقیامت بوغیره کی بابت حضرت پیغیبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم سی منقول روایات واحادیث کے حوالہ سے آیات کی تفسیر

نیمی روش اور طریقہ ، بحث دوسرے طبقہ میں آنے والے مفسرین لیمی ' تتا بھین' میں بھی رائج رہا جن میں مجاہد' قادہ' این انی لیلیٰ شعبی ، سدی اور پہلی ودوسری صدی ہجری کے دانشور حضرات شامل ہیں ان سب حضرات نے صحابہ عکرام ہی کے طبقہ ، اور کی مفسرین کی نسبت ہی کے طبقہ ، بحث وتفسیر کواختیار کیا البتہ ایک چیز کے اضافہ کے ساتھ اور وہ سیر کہ انہوں نے طبقہ ، اول کے مفسرین کی نسبت نیادہ روایات ذکر کیس (افسوس ہے کہ ان روایات میں یہودیوں اور دوسرے ندا ہب کے پیردکاروں کی من گھڑت روایات

بھی شامل ہو کئیں) اور وہ روایات بھی شامل کردیں جو گزشتہ اقوام کے حالات واقعات اور تخلیق عالم سے تعلق رکھتی ہیں مثلاً آسانوں کی تخلیق کی ابتدا'زمین کی تکوین وآفرینش' دریاؤں کی تخلیق اور شداد کے باغ ارم'ا نبیاء کی لفزشیں' تحریف قرآن اور اس طرح کی دیگر با تیں صبح روایات واحادیث میں شامل کردی گئیں یہی وجہ ہے کہ ان میں سے بعض روایات تفسیری وغیر تفسیری کتب میں آج بھی موجود ہیں۔

پیر صفرت پنیبراسلام ملی الله علیه وآله وسلم کے بعد خلفاء کے دور میں علم کلام کی بحثیں مسلمانوں کے ہاتھوں مفتوحہ ممالک کی اقوام اور گونا گون اویان ومذاہب کے علاء سے ملاقاتوں ومیل جول کے نتیجہ میں رواج یا گئیں۔

دوسری جانب پہلی صدی ہجری کے آخری حصہ میں اموی سلطنت اور پھرعباسیوں کے دور حکومت میں فلسفہ۔ بینان کاعربی زبان میں ترجمہ ہوااور علمائے اسلام کے درمیان فلسفیانہ وعقلی میاحث کاسلسلہ وسعت اختیار کر گیا۔

تیسری طرف سیہوا کہ فلسفیانہ وعظی بحثوں کے عام ہونے کی وجہ سے تصوف وعرفانی مباحث نے بھی اسلام میں راہ پالی اورلوگوں کے ایک طبقہ میں میر جمان پیدا ہو گیا کہ دینی معارف وحقائق کو کسی لفظی وعقلی دلیل و برہان کے بجائے مجاہدت وریاضت نفس کے ذریعے حاصل کیا جائے۔

اور چوتھی سمت ہے ہوا کہ کچھلوگوں نے کہ جنہیں اہل الحدیث کہاجا تا ہے قرآنی آیات کوروایات واحادیث کے ظاہری الفاظ ہی کے ذریعے مجھنے پراکتفاء کرتے ہوئے ان کے معانی کے ادراک کی بابت آیات کے ادبی پہلوؤں کے علاوہ کسی بھی دوسری جہت میں بحث و تحقیق اورغور و فکر کرنے کورخورا عتناء نہ سمجھا۔

یکی وہ چار عوامل ہے جن کے باعث قرآن مجید کی تغییر میں علاء و حققین کی روش میں یکسانیت نہ رہی اور سب سے برخ کر تغییر کے باب میں اہل علم و حقیق کی روش وطریقہ ہ بحث کے مختلف ہونے کا سبب ان کے مذا ہب و مسالک کا مختلف ہونا تھا اور اسی مذہبی فرق و مسلکی اختلاف کے سبب مسلمانوں کے درمیان کلمہ و توحید و رسالت یعنی لا اللہ الا اللہ محرّر سول اللہ کے علاوہ کی بات پر انفاق رائے قائم نہ ہوسکا بلکہ اس کے علاوہ سب کہ ہرمسکہ میں اختلاف رائے پیدا ہو گیا جن کی خداوند عالم کے اساء مبارکہ صفات مقد سہ و افعال کریمہ آسانوں اور جو پچھان میں ہے نہ میں اور جو پچھاس میں ہے نہ فضاء وقد رائجہ و تفویض ثو اب و عذاب موت برزخ ' بعث و نشر قبر سے اٹھنا 'قیامت کے دن خدا کی بارگاہ میں حاضر ک بہشت و دو ذرخ ' مختصر سے کہ ان تمام مسائل کے معانی و مفاہیم میں اختلاف نظر پیدا ہو گیا جن کا تعلق کسی بھی پہلو سے دین محقائق و معارف سے تھا اس کا نتیجہ سے ہوا کہ اہل اسلام میں قرآنی آ بیات کے معانی کو شبحتے کی روش اور طریقہ ء بحث میں اختلاف پیدا ہو گیا اور ہرگروہ نے اپنے نہ ہوا کہ اہل اسلام میں قرآنی آ بیات کے معانی کو شبحتے کی روش اور طریقہ ء بحث میں اختلاف پیدا ہو گیا اور ہرگروہ نے اپنے نہ ہوا کہ اہل اسلام میں قرآنی آ بیات کے معانی کو شبحتے کی روش اور طریقہ ء بحث میں اختلاف پیدا ہو گیا اور ہرگروہ نے اپنے نہ ہوا کہ اہل اسلام میں قرآنی آ بیات کے معانی کو شبحتے کی روش اور طریقہ ء بحث میں اختلاف پیدا ہو گیا اور ہرگروہ نے اپنے نہ ہو کہ دور کیا ۔

تاہم وہ حضرات كه جنہيں اصطلاح ميں "محدثين" (حديث شاس) كها جاتا ہے انہوں نے صحابہ و تابعين كى

بیان کرده روایات بی کے ذریعے قرآنی آیات کے بیجے پراکتفاء کی اور ہرآیت کی بابت صحابہ وتا بعین کی "روایات" کو بنیاد قرارد ہے کرآیات کے معانی ومفاہیم کی بابت بحث و تحقیق کی البذاجن آیات کی بابت روایات میسر آئیں انہوں نے ان کی روشی میں آیات کی تفسیر کی اور اگر کسی آیت کے بارے میں انہیں کوئی حدیث وروایت ندل کی تواس کی بابت بحث و تحقیق اور غور وفکر کرنے کے بجائے اس کی بابت" توقف" اختیار کرلیا ( یعنی کسی قسم کی رائے قائم کرنے سے اجتناب کیا ) اور صرف موریث وروایت کو آیات کی بابت تو وفکر کرنے سے دوری اختیار کی کہ توان آیات کی بابت تو وفکر کرنے سے دوری اختیار کی کہ نتوان آیات کی بابت تو وفکر کرنے سے دوری اختیار کی کہ نتوان آیات کی بابت تو وفکر کرنے سے دوری اختیار کی کہ نتوان آیات کی بابت کوئی روایت وحدیث موجود ہے لہذا اس سلطے میں ہم اس قرآنی آییت سے تمسک کرتے ہیں جس میں خداون میں بابت کوئی روایت وحدیث موجود ہے لہذا اس سلطے میں ہم اس قرآنی آییت سے تمسک کرتے ہیں جس میں خداون میں ان قرار کی بابت کوئی روایت وحدیث موجود ہے لہذا اس سلطے میں ہم اس قرآنی آییت سے تمسک کرتے ہیں جس میں خداوند عالم نے اہل علم کا بیان ذکر فر مایا ہے:

سورهءآل عمران،آیت ۷:

وَالرُّسِخُونَ فِالْعِلْمِ يَقُولُونَ إمَّنَّا بِهِ لَا كُلُّ مِّنْ عِنْدِى بَيِّنَا \*

(جوراسخون فی العلم ہیں۔علم کی بلندیوں پر فائز ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ ہم تواس بات پرایمان رکھتے ہیں کہ سب پچھ ہمارے پروردگار کی طرف سے ہے )

معانی کو بیجھنے کی ترغیب دلانا کسی صورت میں قرآنی مقام ومنزلت سے ہم آ ہنگ نہیں بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ قرآن جمید نے
اپنی مقدس و پاکیزہ آیات میں تدبر وتفکر کی دعوت دی ہے اور اس امر کی بھر پور ترغیب دلائی ہے کہ قرآنی آیات کو بھنے کے
لیے اپنی عقلی وفکری قوتیں بروئے کارلا کر آیات کے درمیان ظاہری طور پرنظر آنے والے اختلاف کو دور کریں۔ کیونکہ حقیق
معنوں میں قرآنی آیات کے درمیان کوئی اختلاف و دوگائی نہیں پائی جاتی ہے۔ اور بیکام علی وفکر کوکام میں لانے اور تفکر و
تدبر کے ذریعے ہی نتیجہ خیز ثابت ہوسکتا ہے اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ خداوند عالم نے قرآن مجید کو ہادی ورہنما 'نوراور
ہرچیز کے واضح بیان پر مشتمل کتاب قرار دیا ہے تو یہ کیونکر ممکن ہے کہ فورا پتی روشنی کسی دوسرے کے نور سے صاصل کرے؟ اور
جو چیز ہدایت کرنے والی ہو وہ خودا پتی ہدایت کے لیے کسی دوسرے کی محتاج ہو؟ اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ جو چیز خود ہر چیز کے
واضح بیان پر مشتمل ہو وہ اپنے بیان اور اپنے معانی ومطالب کی وضاحت کے لیے کسی دوسرے کی احتیاج رکھتی ہو؟ ہرگز ایسا

ابرہی'' مشکلمین' کی بات' توانہوں نے اختلاف مسلک کی وجہ سے اپنے نہ ہی نظریات کوتشیر قرآن کی بنیاد قرار دے کرآیات کے معانی اس انداز میں کئے کہ ان کے عقائد وافکار اور مذہبی آراء وخیالات سے مطابقت ہواور اگر کوئی آیت ان کے نظریات سے مکراتی ہوتو اس کی ت اُویل کر دیں اور ت اُویل بھی اپنے ہی نہ ہی نظریات ومسلکی افکار کی روشن میں کریں۔

بہر حال تفییر قرآن مجید کی بابت مخصوص نظریات کو بنیاد قرار دے کر دوسروں سے الگ روش اختیار کرنے کے تین اساب ہو سکتے ہیں:

- (۱) علمى نظريات كالمختلف بونا
  - (۲) دوسرون کی اندهی تقلید
  - (۳) تومی ولمی تعصّبات وغیره

یہاں ان اسباب کوزیر بحث لاکران کی صحت وستم کی بابت اظہار خیال کی ضرورت نہیں البتہ ہم انتا ضرور کہتے ہیں کہ اس طرح کے طریقہ ، بحث کو '' تفیر' کے بچائے '' تطبیق '' کہنازیا وہ مناسب ہوگا کیونکہ جب کوئی شخص شخص کے مرحلہ میں مخصوص نظریات کو بنیا وقر اردیتو اس کا مطلب بیہ ہوتا ہے کہ وہ اپنی آراء وافکار کوقر آن فہمی کی اساس سجھتا ہے اور قرآن کو اپنے نظریات سے ہم آ ہنگ کرنا چاہتا ہے سبح متا ہے اور قرآن کو اپنے نظریات سے ہم آ ہنگ کرنا چاہتا ہے این قرآنی مطالب کو اپنے افکار و آراء سے نظیق دینا چاہتا ہے اور اپنے نظریات کوقر آن کے مطابق کرنا اس کا مطلوب نہیں ہے، اس لیے اس قسم کی روش بحث کو د تطبیق نظریات کا عمل کہنا تفیر کہنے سے زیادہ موزوں ہے۔ ( کیونکہ تفیر کا اصل معنی نہیں ہے، اس لیے اس قسم کی روش بحث کو د تطبیق' کا عمل کہنا تفیر کہنے سے زیادہ موزوں ہے۔ ( کیونکہ تفیر کا اصل معنی

آ یات کے مختلف پہلودوک پر بحث اوران میں غور وفکر کر کے ان سے مطالب اخذ کرنا ہے تا کہ ان مطالب کو عقائد و نظریات اورافکار وآ راء کی بنیاد قرار دیاجائے )۔

بنابرایں جو شخص قرآنی آیات میں سے کسی آیت کی بابت بحث کرتے ہوئے اظہار خیال کرنا چاہے تواس کے اظہار کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں ( یعنی وہ بحث و تحقیق کے مرحلہ میں یہ بات سوچ سکتا ہے کہ )

ا۔ اس آیت سے کیا مراد ہے؟

٢- ال آيت كوس معني رجمول كرنا چاہي؟ (اس سےكون سا معنى مرادلينا چاہي)

ظاہر ہے کہ ان دونوں صورتوں میں بہت فرق ہے کوتکہ پہلی صورت میں وہ سے بھنا چاہتا ہے کہ قرآن کا مطلب و مقصود کیا ہے اور قرآن کیا کہنا چاہتا ہے لہذا اسے ہر طرح کے نظریات وافکار اور شخصی خیالات وآراء کو بالائے طاق رکھ کر آیت کے معنی ومفہوم پرغور کرتا ہوگا جبکہ دوسری صورت میں وہ اپنے نظریات کو بنیا دقر اردے کرآیت کے معنی سے مفہوم حاصل کرنا چاہتا ہے تو وہ قرآن سے کچھ حاصل کرنے کے بجائے اسے اپنے نظریات میں وہ حالئے کے درپے ہوتا ہے اس حاصل کرنا چاہتا ہے تو وہ قرآن سے کچھ حاصل کرنے کے بجائے اسے اپنے نظریات میں وہ حالی کے درپے ہوتا ہے اس لیے بحث و تحقیق کے اس انداز کوآیت کے معنی کے سمجھنے اور اس کے اصل مطلب و مراد سے آگاہی حاصل کرنے کی کوشش کا نام بین میں دھ کرا سے قرآنی رنگ کا مرینا کی کوشاں ہوتا ہے اس لیے اس کے ایسا کرنے کو '' تطبیق'' (قرآن کو اپنے نظریات کے مطابق بنانا) کا نام و بینا زیادہ مناسب ہے۔

ابرے میں بیں بلکہ اس سے بالاتر یہ کا ان تمام ان کی اور میں مسئلمین کی طرح تغیر کی بجائے '' کی وادی میں گھس گئے اور انہوں نے بھی قرآنی آیات کی بابت بحث و تحقیق میں ان آیات کی ساؤر کی جو جیکا ارتکاب کیا جوا پے ظاہری الفاظ میں ان کے فلسفیا نہ نظریات واصولوں سے ہم آ بنگ نہ تھیں' یہاں ہے بات قابل ذکر ہے کہ' فلسفہ' سے اس کا وہ عام وجامع معنی مراد ہے جس میں علوم ریاضیات' طبیعیات' الہیات اور حکمت علیہ سب شامل ہیں' مزید وضاحت کے لیے یہ امر قابل ذکر ہے کہ فلاسفہ کے دومسلک ہیں: ایک' مشاکی' کا مسلک کہلاتا ہے' پہلے مسلک والوں کو انسان کے دومسلک ہیں: ایک' مشاکی' کا مسلک کہلاتا ہے' مشاکین' کا مسلک کہلاتا ہے' کہا جاتا ہے' مشاکین کے نظریاتی اصولوں کی بنیاد ہیہ ہے کہ وہ بحث و مشاکین' اور دوسر سے مسلک والوں کو' انشراقیین' کہا جاتا ہے' مشاکین' مقائق ومعارف کو تہذیب نفس وریاضت کے میان کو صرف ظاہری دلیل و بر بان کے حوالہ سے مجھے ہیں جبکہ انشراقیین ، حقائق ومعارف کو تہذیب نفس وریاضت کے در سیع حاصل کرنے کو درست قرار دیتے ہیں' بہی وجہ ہے کہ'' مشاکین' نے ان تمام آیات کی تا اور نین کی تخلیق' برزخ ومعاداور قیامت کے بیان پر مشتل تھیں جو ماور اے طبیعت' طقت و آفرینشِ عالم' آسانوں اور زمین کی تخلیق' برزخ ومعاداور قیامت کے بیان پر مشتل تھیں جی بلکہ اس سے بالاتر یہ کہ انہوں نے ان تمام آیات کی تا اویل کی جوان کے اپنے بنائے ہوئے معیاروں و بارے میں جیں بلکہ اس سے بالاتر یہ کہ انہوں نے ان تمام آیات کی تا اویل کی جوان کے اپنے بنائے ہوئے معیاروں و

فرضیات اور سائنسی علوم کے مقررہ اصولوں وضابطوں سے ہم آ ہنگ نہ تھیں مثلاً افلاک کے کلی وجزئی نظام عناصر کی تر تیب و ترکیب اور افلاک وعناصر کے احکام وخصوصیات ان کی بابت انہوں نے کئی معیار مقرر کردیے جنہیں وہ'' اصول موضوعہ'' کہتے ہیں اور ان اصولوں کے بارے میں وہ خود ہی کہتے ہیں کہ بیسب ان کے اپنے ہی بنائے ہوئے (خود ساختہ) ایسے معیار ہیں جن کی بابت کوئی ٹھوں دلیل موجود نہیں لیکن اس کے باوجود افلاک وعناصر کے احکام انہی مقررہ وموضوعہ اصولوں و معیاروں کی بنیاد پر استوار کئے گئے ہیں اور وہی اصول موضوعہ ان کے تمام نظریات کی اصل واساس ہیں' بنابرایں اگر کوئی معیاروں کی بنیاد پر استوار کے گئے ہیں اور وہی اصول موضوعہ ان کے تمام نظریات کی اصل واساس ہیں' بنابرایں اگر کوئی آبت ان کے ان مقررہ اصولوں اور معیاروں پر پوری نہ اتر تی ہوتو وہ فور آ اس کی ت اُوم بل کردیتے ہیں۔

اور جہاں تک ' متصوفہ'' کا تعلق ہے تو چونکہ ان کا مسلک اور طریقہ وروش ہے کہ وہ عالم ظاہر کو ہر گز ور فورا عناء مہیں سجھتے بلکہ اپنی بحثوں بیں تمام تر تو تجہات باطن خافت پر مرکوز رکھتے ہیں اور صرف انہی آیات کی بابت بحث و تحقیق کرتے ہیں جن کا تعلق عالم باطن اور نفوس کے اسرار سے ہواور آفاق و کا نات سے مربوط آیات کی بابت فور و فکر کرنے کے بجائے ان کی تا ویل کرنے پر اکتفاء کرتے ہیں اور '' سزیل'' (قر آئی آیات کے ظاہری الفاظ سے تمک ) کی بجائے '' ماؤیل کرنے پر اکتفاء کرتے ہیں اور '' سزیل' قر آئی آیات کے ظاہری الفاظ سے تمک ) کی بجائے '' ماؤیل'' کا راستہ اختیار کرتے ہیں ان کا ایسا کرنا لوگوں میں آیات کی تاؤیلیس کرنے کے مل کے رواح کا سب بنا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آیات کے معانی کو بجھنے کا معیار لوگوں کا اپنا طرز نظر ہی قرار پایا اور قر آئی آیات کو شعری مطالب (کہن کا تعلق عام طور پرخیالات کی دنیا کے علاوہ کی چیز سے نہیں ہوتا ) سے خلا ملط کر کے ان کے معانی متعین کرنے کی کوشش کی تعلق عام طور پرخیالات کی دنیا کے علاوہ کی چیز سے نہیں ہوتا ) سے خلا ملط کر کے ان کے معانی متعین کرنے کی کوشش کی گن اور پھر ان کی تعلق عام طور پرخیز پر استدال کیا جائے لگا' پھران کے اس محل وروش ہیں اور پھر خیز ہو ان فرانی ہیں اور پھر خیز پر استدال کیا جائے لگا' پھر میں اور پھر غیر واضح و جمل کی خوروف نورانی ہیں اور پھر فروف کے لیے خصوص احکام و آٹار مقرر کرد سے اور انہی آٹاروا حکام کو آیت کے متی فلال ظلمانی ہیں اور پھران نورانی وظلمانی حروف کی تقسیم نوران نورانی وظلمانی حروف کی ہو سے کھونی کی ہنیا وقرار نورانی وظلمانی حروف کی ہے کھونی کی ہنیا وقرار دے دیا۔

یدامرواضح ہے کہ قرآن مجیدان من گھڑت نظریات کے حامل افراد۔متصوفہ۔بی کی ہدایت کے لیے نازل نہیں ہوا اور نہ بی اس کے خاطبین صرف علم الاعداد واوفاق اور علم الحروف کے ماہرین ہیں اور نہ بی قرآئی معارف کی بنیاد وہ خود سافت امور ہیں جنہیں مجتمین (علم نجوم وفلکیات کے ماہرین) نے اپنی بحثوں کے بنیادی اصول و معیار قرار دیا ہے اور یہ بات کسی وضاحت کی مجتاح نہیں کہ نجوم وفلکیات کے ماہرین معارف کی بنیاد کیوکرین سکتے ہیں جبکہ نجوم وفلکیات کے اصول و نظریات یونانیوں وغیرہ سے لے کرعربی زبان میں ڈھال دیے گئے ہیں۔

بال ميه بات درست ہے كه حضرت بيغم راسلام صلى الله عليه وآله وسلم اور آئمه الل بيت عليهم السلام سے بچھ روايات

منقول بين جن من انهول في ارشادفر ما يا: (ان للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطناً الى سبعة ابطن او الى سبعين بطناً الى سبعين بطناً و در آن كاليك ظاهر باور ايك باطن باطن باطن ياست باطن ياست باطن باست باطن ياست باطن بين " (الحديث)

تاہم ان کے اس بیان سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ انہوں نے قرآن کے دونوں پہلووں کو کھوظ رکھا ہے اور دونوں کو اہمیت اہمیت کی نگاہ سے دیکھا ہے اور ظاہر کو بھی اسی طرح قابل توجہ قرار دیا ہے جس طرح باطن کو اور ' تنزیل' کو اس کے باطن سے دی ہے جس طرح '' تاویل' کو دی ہے۔ انہوں نے کسی مقام پر قرآن کے ظاہر کو یکسر نظر انداز کر کے اس کے باطن سے تمسک اختیار کرنے پراکتفا نہیں کی۔ انشاء اللہ ہم سورہ آل عمران کی ابتدائی آیات کی تغیر میں ' تاویل' کی بابت تفصیلی ذکر کرتے ہوئے اس امر کو داضح طور پر بیان کریں گے کہ عام طور پر ' تاویل' کا جو معنی سمجھا جاتا ہے وہ درست نہیں کیونکہ '' مستصوفہ' اور ان کے مسلک پر چلنے والوں کی نظر میں تاویل کا مطلب سے ہے کہ آیات سے وہ معانی مراد لیے جا کیں جو ان کے ظاہر گا الفاظ و معانی سے مطابقت ندر کھتے ہوں اور '' تاویل' کا بیٹ میں '' تاویل' کے لفظ سے جو معنی مراد لیا گیا کے بعد مسلمانوں کے درمیان رائج ہوا جبکہ قرآن مجمد کی مقدس آیات میں '' تاویل' 'کے لفظ سے جو معنی مراد لیا گیا ہو وہ درحقیقت '' تاویل' 'کی غلط تاویل ہے وہ درحقیقت '' تاویل' 'کی غلط تاویل ہے وہ '' میں میں وہ میں نے باب سے نہیں' (لہذا متصوفہ نے '' تاویل' 'کا جو معنی کیا ہے وہ ورحقیقت '' تاویل' 'کی غلط تاویل ہے ۔

سیقی سابقدادوار میں تغییر قرآن کی بابت اختیار کئے گئے طریقوں اور دوشوں کی تفصیل کیکن عصر حاضر میں تغییر قرآن کے سلسط میں ایک بنی دوش وطریقہ اور مسلک دیکھنے میں آیا ہے اور وہ یہ کہ چندنا منہا دمسلمانوں نے جدید سائنسی وطبیعی علوم اور ان جیسے دیگر علوم کہ جن کی بنیا دسیات و تجربات پر ہے اور اسی طرح اجتماعی و معاشرتی امور کہ جوشاریات کے تجربوں پر استوار ہیں ان میں بھر پور توجہ و انہاک اور مہارت کی وجہ سے یا تو پور پی فلاسفہ کے قدیم نظریہ جس کی طرف جھکا و اختیار کرلیا یا بھراصالۃ العمل کے فلفی نقطہ قاہ کی طرف راغب ہو گئے (یا در ہے کہ نظریہ 'اصالۃ العمل' کی بنیاد ہیں ہو سے انہیت حاصل ہے جس کا تعلق انسان کی مادی زندگی کی بنیا دی مغرورتوں سے ہو کیونکہ انہی پر زندگی کا دارومدار ہوتا ہے) یہی وہ نظریہ ہے جس کی بنیا دیرا پنے آپ کو مسلمان کہلا نے والے ضرورتوں سے ہوکیونکہ انہی ہوئے ہیں کہ 'دو بنی معارف کی بنیا دموجودہ مرقب علوم کے مسلمہ اصولوں کے سوا بھر تہیں ہوسکتی اماس اور حقیقی روح ہی ہو اصلی و حدودہ مرقب علوم کے مسلمہ اصولوں کی اصل و اور دین حقائق کا جدید علوم کی اصل دو جود میں مادہ اور اس کی محسون خصوصیات ہی بنیا دی حیثیت رکھتی ہیں۔ ہر چیز کی اصل و اماس اور حقیقی روح ہیہ ہے: 'دعالم وجود میں مادہ اور اس کی محسون خصوصیات ہی بنیا دی حیثیت رکھتی ہیں۔ ہر چیز کی اصل و اماس اور حقیقی روح ہیں ہونا میں و خود میں معارف میں ایسے مطالب ذکر کئے گئے ہیں کہ توجودہ موسال کی معارف میں ایسے مطالب ذکر کئے گئے ہیں کہ توجودہ موسال کی معارف میں ایسے مطالب ذکر کئے گئے ہیں کہ توجودہ علوم سے ان کی اساس اور منیا دیں ہونا میں ہونا میں اسے مطالب ذکر کئے گئے ہیں کہ توجودہ علوم سے ان کی

حقیقت کی تقد بی نہیں ہوتی ۔ کیونکہ وہ محسوسات کے دائرہ سے خارج ہیں۔ جیسے عرش کری اورج قلم وغیرہ توان کی کئی نہ کی صورت میں ت اُویل کرنی پڑے گی اور اگر دین ان امور کا تذکرہ کرے جن کے بارے میں موجودہ علوم نے سرے سے ہی کوئی رائے قائم نہیں کی اور خہ ہی ان امور سے ان علوم کا کوئی ربط و تعلق اور سروکار ہے جیسے معاد اور اس کے متعلقہ تھا کن تو ضروری ہے کہ ان کے مفاجیم کے بیجھنے کے لیے مادی قوانین کا سہارا لے کر ان حقائق کی توجیہ و ت اُویل کی جائے اور اسی طرح وہ امور جن پرشر عی احکام کی بنیاد قائم ہے یعنی وئی فرشتہ شیطان نبوت رسالت امامت وغیرہ توبیسب روحانی وغیر مادی امور ہیں اور روح خود ماذی چیز اور مادہ کی خصوصیات میں سے ایک ہے اور تشریع ۔ قانون سازی ۔ ایک طرح کی اجتماعی و معاشر تی مہارت سے عبارت ہے کہ جس سے معاشر تی قوانین کی تدوین صالح وصح افکار ونظریات کی بنیاد پر کی جاتی ہے تا کہ ان قوانین کی تدوین صالح وصح افکار ونظریات کی بنیاد پر کی جاتی ہے تا کہ ان قوانین کی تدوین صالح وصح افکار ونظریات کی بنیاد پر کی جاتی ہے تا کہ ان قوانین کی تدوین صالح وصح افکار ونظریات کی بنیاد پر کی جاتی ہے تا کہ ان قوانین کی تدوین صالح وصح افکار ونظریات کی بنیاد پر کی جاتی ہے تا کہ ان قوانین کی نیاد بر کی جاتی ہے تا کہ ان قوانین کی نفاذ سے ایک صالح وتر تی یا فتہ معاشرہ وجود میں آ سکے لہذا ان سب کے لیے ''ماد کی اصولوں اور معیاروں کو بنیاد تر دینا پڑے گا۔''

یہ ہیں ان نام نہا دمسلمانوں کے دین حقائق کے بارے میں نظریات ٔ اورانہوں نے اپنے ان موہوم نظریات کو سیح قرار دینے کے لیےروایات کے بارے میں یوں اظہارِ خیال کیا ہے:

''چونکہ روایات میں اصلی وجعلی سب مخلوط ہو چکی ہیں اس کیے ان میں سے کوئی بھی قابل اعتاد نہیں اور انہیں احکام و قوانین کی اصل واساس قر ارنہیں دیا جا سکتا البتہ صرف اسی حدیث وروایت کو قابل قبول سمجھا جا سکتا ہے جو کتاب الجی قرآن کی جمید سے مطابقت رکھتی ہواور جہاں تک قرآن کا تعلق ہے تو اس کی تغییر میں قدیم مذاہب اور آراء ونظریات کو بنیا دنہیں بنایا جا سکتا کیونکہ وہ سب عقلی استدلال کی بنیاد پر استوار ہیں جبکہ موجودہ ترقی یا فتہ دنیا میں علم نے حس و تجربہ کی بنیاد پر عقلی استدلال کو غلط و نا درست ثابت کر دیا ہے لہٰذا ضرور کی ہے کہ ہم قرآن کی تغییر صرف اسی انداز ومسلک کے ساتھ کریں جو خود قرآن نے بتایا ہوئے طریقہ و بتایا ہے سوائے ان موارد کے کہ جہاں ہمارے علوم نے وضاحت کر دی ہے یعنی ان میں قرآن کے بتائے ہوئے طریقہ و اصول کی بجائے ہم اینے علوم کی روثنی میں تغییر کریں گے۔''

ہیہاں حضرات کے نظریات وافکار کی بنیاد کہ جھے انہوں نے اپنے صریح وواضح بیانات میں خود ذکر کیا ہے یا ان کے بیانات کی روثنی میں خمنی طور پر سمجھی جاسکتی ہے کہ ہر چیز کی اصل بنیا دحس وتجربہ ہے اور تفسیر قرآن بھی ان امور میں سے ایک ہے جن کے لیے حس وتجربہ بی کواصل واساس قرار دینا چاہیے۔

بہر حال ہم اس مقام پران کے نظریات وافکار کی غلط بنیادوں اور ان کے علمی وفلسفی اصولوں کوزیر بحث نہیں لا نا چاہتے البتہ اس امر کا اظہار ضرور کی سجھتے ہیں کہ ان حضرات نے جو اعتراض سابقہ مفسرین پر کیا ہے کہ ان کا طریقہ ہو نا درست تھا کیونکہ وہ تفییر کے بجائے ''تطبیق'' کاعمل تھا تو یہی اعتراض بعیبنہ خود ان پر کیا جاسکتا ہے کہ ان کا طریقہ ہو تھیے بھی تفیری بجائے دونظیق ' ہے ، بیاور بات ہے کہ انہوں نے خود ہی تغییر قرآن کے حجے طریقہ وروش اور اسلوب کے بارے میں اس امرکی وضاحت کردی ہے کہ تفییر القرآن بالقرآن لینی قرآن ہی سے قرآن کی تفییر کرنا حقیق معنے میں '' تفییر' ہے۔ بنابرای ہم ان حضرات سے یہ بوچھنا چاہیں گے کہ اگرآپ نے قرآئی آیات کے معانی کو سیحف کے لیے اپنی طرف سے کوئی بات شامل نہیں کی اور اپنے نظریات کو تفییر قرآن اور آیات کے معانی کو سیحف میں بنیاد قرار نہیں دیا تو پھر اپنے عملی نظریات کو ' مسلمہ اصولوں ' کا درجہ کیوں دیتے ہیں اور ان سے روگردائی یا نہیں بنیاد قرار نہد کے کہ تفییر کرنے کو کیوں نادرست سیحف بیں؟ ای سے معلوم ہوتا ہے کہ ان حضرات نے سابقہ مفسرین کے طریقہ تفییر میں کوئی اصلاحی روش نہیں اپنائی اور ان کے انداز واسلوب کی خرابوں کو دور کرنے میں کوئی ائی کہ کردار اوانہیں کیا۔

بہر حال بدایک مسلمہ حقیقت ہے کہ تغییر کی روش اور طریقہ واسلوب میں جواختلافات ذکر کئے گئے ہیں ان کا سبب کلمات یا آیات میں کممات یا آیات میں کممات یا آیات میں کممات یا آیات کی مفرولفظ یا جملے کے لغوی وعرفی معنی ومفہوم میں اختلاف رائے نہیں کیونکہ یہ کلمات و آیات اس قدرواضح عربی الفاظ پر مشتل ہیں کہ ان کے معانی کو بجھنے میں کوئی اہل عرب اور نہیں ہے اور انہیں

کوئی غیرعرب کہ جوعر بی زبان کی لغت واسلوب کلام سے آگاہ ہو کسی قشم کی پیچیدگی کا شکارنہیں ہوسکتا'اور بیجی واضح ہے کہ قرآن مجید کی تمام آیات۔جو کہ کی ہزار ہیں۔ میں سے کوئی ایک آیت بھی ایسی پیش نہیں کی جاسکتی جس کے مفہوم میں اس قدر پیجیدگی اورغیر داختح صورت موجود ہوجس کی وجہ سے اس کا سمجھنا دشوار ہو آخرابیا کیوں ہوجبکہ قر آن مجید ہر کلام سے زیادہ فصیح کلام ہے اور فصاحت و بلاغت میں کوئی کلام اس کا ہمسرنہیں اور کسی کلام میں فصاحت کی اہم ترین شرط ہی بیاہے کہ وہ ہرفتم كاغلاق وتعقيدينى معنع مي يجيدگى اورغيرواضح كيفيت سيمبرا بوللذاقرآن مجيدكى كى آيت مي معن كافاظ سيكوكى پیچیدگی اوراس کے مفہوم کو بیچھے میں کوئی اہمامی کیفیت نہیں یائی جاتی یہاں تک کہوہ آیات جنہیں'' آیات متشابہات' کہا جا تا ہے جیسے منسوخ شدہ آیات وغیرہ تو وہ بھی مفہوم کے لحاظ سے نہایت واضح ہیں اوران کا'' متشابہات'' ہوناان کے ظاہری الفاظ سے معانی ومفاہیم کے بیجھنے میں کسی قشم کی وشواری کے سبب سے نہیں بلکدان کے مرادی معانی کے تعین کے حوالہ سے ہادرتفسیر کے باب میں جوا ختلاف نظراورطریقدواسلوب میں فرق پایاجا تا ہاس کی اصل وجدیہ ہے کہ ہر مخص نے کلمات کے مصداق کے تعین میں الگ الگ رائے قائم کی اور مفر دومر کب الفاظ کے معانی ومفاہیم کی تطبیق کے موارد میں علیجد ہ نظريات قائم كرليا وراس امريس بهى اختلاف كياكرآيات كالفاظ علم منطق كى روشى ميس تصور وتصديق كے لحاظ سے كيا معنی دیتے ہیں اس کی وضاحت یول ہے کہ عام طور پر (جیسا کہ کہا گیاہے) ہم جب بھی کوئی لفظ یا جملہ سنتے ہیں تو ہارے فہنوں میں اس لفظ یا جملے سے اس کا ظاہری۔ مادی معنی ہی آتا ہے اور کسی دوسرے معنے سے پہلے اس کے اس معنے کی طرف ہماری توجہ مبذول ہوجاتی ہے جو ماری یا مادہ سے تعلق رکھتا ہو، اس کی وجہ ریہ ہے کہ ہم انسان اس ماری دنیا میں رہتے ہیں اور ہمارابدن اوراس کی تمام قوتیں مادّہ ہی سے وابستہ ہیں اوراسی کے گردگھومتی ہیں چنانچہ ہم جب زندگی علم قدرت شمع و بھڑ کلام وارادہ رضاوغضب ٔاورخلق وامر جیسے الفاظ سنتے ہیں تو ہمارے ذہنوں میں ان کے مفاہیم کے مادی وجو دنمایاں ہو جاتے ہیں یعنی ان الفاظ کے وہی معانی لوح ذہن میں مثبت ہوجاتے ہیں جن کاتعلق مادہ سے ہے اس طرح ہم جب آسان و ز مین کوح وقلم عرش وکری ملا تکداوران کے پڑشیطان اوراس کالشکروغیرہ جیسے الفاظ سنتے ہیں توفورا ان سب کے مادی معانی ہمارے ذہنوں میں آتے ہیں اس بنیاد پرجب ہم بدالفاظ سنتے ہیں کہ فدانے کا تنات کو پیدا کیا" اور فدانے فلال کام كيا"، ' 'خدافلال چيز كاعالم بين ، 'خدانے فلال چيز كااراده كيا بيااراده كرتا بي 'ال نے فلال چيزكو چاہايا چاہتاہے' توہم فور أان جملوں سے وہی معانی سمجھتے ہیں جوہمارے ذہنوں میں ہیں لیتی ماضی کے صیغے (اس نے فلاں کام كيا) سے گزرے ہوئے زمانداور مضارع كے صينے (وہ فلال كام كرتا ہے) سے حال يامنتقبل كے زمانے كاتصور ذہن ميں آتا ہاور جب ان جملوں کوخدا کی طرف نسبت کے ساتھ سنتے ہیں تب بھی ہمارے ذہنوں میں ان کے وہی معانی آتے ہیں جن کا تعلق ''زمانہ'' سے ہے لینی ماضی کے صیغہ سے، گزرے ہوئے زمانہ اور مضارع کے صیغہ سے ،حال یا مستقبل کے

زمانے کی طرف توجہ ہوجاتی ہے مثلاً'' خلق اللہ'' (خدانے پیدائیا) تو چونکہ یفعل ماضی کا صیغہ ہے لہٰذااس سے یہی جھتے بیں کہ بیکام گزرے ہوئے زمانہ میں وقوع پذیر ہوا'اور'' سخلق'' (وہ پیدا کرتا ہے) چونکہ فعل مضارع کا صیغہ ہے اس لیے اس سے سیجھتے ہیں کہ خدااس کا م کوکرتا ہے یا کرے گا تینی حال وستقبل کے زمانہ کو ذہن میں لاتے ہیں'اسی طرح جب ہم سے بین کہ خدانے ارشا وفر مایا :

> وَكَنَ بِنَامَزِينٌ (سوره وق آیت ۳۵)۔ حارب پاس اس سی جی زیادہ ہے۔۔ اور لَا تَخَذُ نَٰهُ مِنْ لَدُنَّا (سوره وانبیاء، آیت ۱۷)۔ ہم اسے اپن طرف سے ایما بناتے۔۔،

اور ٹو مَاعِنْدَاللهِ خَيْرٌ لِلْا بَرَايِ (سورہءَ آل عمران، آيت ١٩٨) \_ جو پکھ ضدا کے پاس ہےوہ بہتر ہے نيک لوگوں کے لئے ۔۔،

اور إلَيْهِ وَتُرْجَعُونَ (سوره ء بقره ، آيت ٢٨)\_تم اس كى طرف اونادي عاو ك\_..

توان تمام الفاظ سے وہی معانی ہمارے ذہنوں میں آتے ہیں جن کا تعلق مکان یعنی جگہ سے ہے مثلاً: "ہمارے پاس"، "اپنی طرف"، فغیرہ ایسے الفاظ ہیں جن سے ان کے مکانی معانی ہمارے ذہنوں میں موجود ہیں اس لیے جب ان الفاظ کو خدا کے لیے اور اس سے نسبت کے ساتھ استعال کیا جاتا ہے تو اس صورت میں بھی ہمارے ذہنوں میں وہی معانی آتے ہیں ای طرح جب ہم بیار شاد خداوندی سنتے ہیں:

" إِذَآ أَكَادُ نَآ أَنَ نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرُ نَامُتُرَ فِيها . . . " (سورة اسراء، آيت ١٦) \_ . جب م نيكس بتق كوتباه كرناچا با تواس كے خوش عيش (صاحبان شروت) لوگول كوتم ديا \_ \_ . . . . .

اور وَنُرِيْدُ أَنْ نَّهُنَّ عَلَى الَّنِيثِ ٠٠٠ (سوره وقص ، آيت ۵) \_ بم چاہتے ہيں كه احمال كريں ان لوگوں پر .....،

اور يُرِينُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ (سوره عبقره، آيت ١٨٥) \_خداتمهار عماتهزي كرما چاهتا بـ-،

توان تمام آیات میں 'ارادہ' اور' چاہنے' کاوبی معنی و مطلب سیحتے ہیں جو ہمارے ذہنوں میں پہلے سے موجود ہے۔
گویا ہم اپنے اور خدا کے اراد ہے کو ایک جیسا سیحتے ہیں اور اس طرح کے الفاظ سے ان کے وبی معافی مراد لیتے ہیں جو عام طور پر ہمارے ذہنوں میں موجود ہوتے ہیں اور بیصورت حال ان تمام الفاظ کی بابت ہے جن کو ہم اپنی خمی و معاشرتی زندگی میں استعال کرتے ہیں اور ہم ایسا کرنے میں حق بجانب بھی ہیں کیونکہ ان الفاظ کی بناوٹ کی ضرورت ہی اس لیے پیش آئی کہ ہم معاشرتی زندگی میں ایک دوسرے کو افہام و تفہیم اور اپنے مانی الضمیر یعنی دل کی بات کا واضح طور پر اظہار کر سکیں اور چونکہ معاشرتی زندگی میں ایک دوسرے کو افہام و تفہیم اور اپنے مانی الضمیر یعنی دل کی بات کا واضح طور پر اظہار کر سکیں اور چونکہ معاشرتی زندگی میں ایک ایک اہم پہلوانسان کی مادی ضرور توں کی تحکیل ہے لہذا ہم نے اپنی ضرور توں کو پورا کرنے کے لیے

''الفاظ'' کوایک شم کی علامتیں اورنشانیاں قرار دیا تا کہان کے ذریعے ہم اپنے مطلوبہ مقاصد کوحاصل کرسکیں اس لیے ہرلفظ کو ایک خاص چیز اور مخصوص امر کے لیے معین کر دیا اور اپنے روز مرہ کے استعالات میں ان الفاظ سے وہی مقررہ ومعینہ معانی ہی سجھنے لگےلیکن ہمیں اس حقیقت کو ہمیشہ خاطر میں لانا چاہیے کہ جن چیزوں کے لیے ہم نے الفاظ وضع کئے چونکہ وہ مادی ہیں اور مادی اشیاء میں تغیر وتبدل ہوتا رہتا ہےاور وہ ضرورت کی بنیاد پرتحول و تکامل کےحوالہ سے بدلتی رہتی ہیں (معاشرتی زندگی میں انسان کی ضرور تنس روز بروز برلتی رہتی ہیں اور ان میں تبدیلی آتی رہتی ہوہ اونی سے اعلیٰ کی شکل اختیار کر لیتی ہیں ) مثلاً لفظ''جِراغ'' تو بیلفظ ابتداء میں ایک ایسے برتن کا نام رکھا گیا جس میں گھی یا تیل ڈال کر اس سےفتیلہ (بق) کوجلا یا جا تا تھا تا كهاس سے روشنی حاصل كي جاسكے اور جب بھي ''ج اغ'' كالفظ بولا جا تا تواس سے وہي برتن سمجھا جا تا تھا' پھر رفتہ رفتہ اس میں تبدیلی آتی می اور عملی ومعاشرتی ترقی کے ساتھ ساتھ اس کی شکل وصورت بہتر سے بہتر ہوتی چلی می بہاں تک کہوہ بجلی کے بلب کی شکل اختیار کر گیااوراب'' چراغ'' کالفظ اس برتن کی بجائے بلب پراستعال ہوتا ہے جبکہ اس بیس اس برتن کے اجزاء میں سے کوئی چیز بھی نہیں یائی جاتی یعنی نہ وہ برتن نہ تھی یا تیل اور نہ ہی فتیلہ (بق) کیکن پھر بھی اسے'' چراغ'' کہا جا تا ہے'اس طرح لفظ''میزان'' یعنی تراز و تو پیجی ابتداء میں اس چیز کے لیے بنایا گیا تھا جس سے چیزوں کوتولا جاتا تھا اوراس کے ذ ریعے اشیاء کاوزن ومقدارمعلوم کی جاتی تھی گراب بیلفظ صرف چیزوں کی مقداراوروزن معلوم کرنے کے لیے ہی نہیں بلکہ گرمی وسر دی حرارت و برودت کی مقداراوروزن معلوم کرنے کے آلات کوبھی میزان کیجی تراز وکہاجا تاہے یہی حال''اسلحہ'' کے لفظ کا ہے ( کہ پہلے پہل ڈنڈوں اور چاقو وَں کواسلحہ کہا جاتا تھا مگر رفتہ رفتہ تکوار ' خنجر اور اب ٹینک توپ بندوق اور کلاشکوف کے لیے''اسلح'' کالفظ استعال کیا جاتا ہے ) تواس سے معلوم ہوا کہ اب ان الفاظ کی لفظی صورت ہی باقی رہ گئی ہے ورندجن چیزوں کے لیےوہ الفاظ نام کے طور پر پہچانے جاتے تصاب ان میں اس قدرتبد ملی آ چی ہے کہ سابقہ اشیاء کی کوئی صورت باتی نہیں رہی نہ وہ اجزاء ہیں اور نہ ہی ان کی سابقہ ترتیب وتر کیب باقی ہے یعنی ذات وصفات اور اوصاف سب بدل یکے ہیں صرف نام باقی ہے۔اس کی وجمرف بیہے کدان چیزوں کے نام تجویز کرتے وقت ان کی شکل وصورت کو لمحوظ نہیں رکھا گیا تھا بلکہان سے جوکام لینا مقصور تھا وہ مراد وطمح ظار کھا گیا لہذا جب تک وزن معلوم کرنے یا روثنی حاصل کرنے یا اپنا دفاع کرنے کا مقصد حاصل ہوتا رہے گااس وقت تک تراز ؤجراغ اور اسلحہ کے الفاظ ہی استعال کیے جائیں گئاس طرح دوسرے تمام الفاظ کہ جوکسی معین غرض کے لیے تبجو پز کئے گئے تو جب تک وہ غرض حاصل ہوتی رہے گی وہ الفاظ بھی استعال ہوتے رہیں گےخواہ ان کی شکل وصورت بدل ہی کیوں نہ جائے۔

بنابرایں اس امری طرف توجدر کھنی چاہیے کہ کسی نام کے جیج استعال کے لیے اصل معیاریہ ہے کہ اس کا مصداق اپنی اصلی غرض وغایت کا حامل ہو یعنی جس مقصد کے لیے وہ نام تجویز کیا گیا تھا وہ اس سے حاصل ہوتا ہونہ یہ کہ صرف اس کی ظاہری شکل وصورت ہی کے لیے وہ لفظ استعمال کیا جائے۔ مثلاً لفظ 'نچراغ '' سے اس کا وہی قدیم معنی ( لیعنی وہ برتن کہ جس میں تیل اور بتی ہوتی تھی ) سمجھا جائے اور ' اسلی' صرف ڈنڈوں اور چاقو وُں ہی کو کہا جائے۔ اس طرح کا تفظی جمود کی کوئی وجہ بھی معلوم نہیں ہوتی سوائے اس کے کہ الفاظ کے استعمال کی عام عادت اور درست نہیں اور اس طرح کے لفظی جمود کی کوئی وجہ بھی معلوم نہیں ہوتی سوائے اس کے کہ الفاظ کے استعمال کی عام عادت اور ان کے معانی سے ذہنی انس مذکورہ امور کی طرف تو جدر کھنے کا سبب ہے اور یہی بات اس امر کا باعث بنی کہ اصحاب حدیث میں سے گروہ مقلدین لیعنی فرقہ حشوبیہ اور فرقہ مجمد نے تغییر کے سلسلے میں آبیات کے ظاہری الفاظ پر اکتفاء کی تا ہم ان کا الیا کرنا در حقیقت آبیات کے ظواھر پر اکتفاء کرنا نہیں بلکہ آبیات کے مصادیق کی تشخیص میں اپنی عادت اور ذہنی انس کو بنیا دقر ارد حقیقت آبیات کے معانی کو بخود انہی ظواھر آبیات میں ایسے امور موجود ہیں جن سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے کہ آبیات کے معانی کو بجھنے کے لیے انس وعادت کا سہار الینا اور انہیں بنیا دقر اردینا فکری پر اکندگی اور اصل معانی کے بحد شواری کا سبب بنتا ہے جیسا کہ خداوند عالم کا ارشادگر ای ہے :

كَيْسَ كَيْشُلِهِ شَيْءٌ (سوره عِثور كَا، آيت ١١) \_ اس كى مثل كو كَي چيز بي نيس \_ . ،

اور لا تُنْ يِ كُهُ الْا بُصَائِر وَهُو يُنْ يِ كُ الْا بُصَائَ وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْخَبِيدُ (سورة انعام، آيت ١٠٣) - تكابين اس كادراك في منظرون كادراك واحاط كرسكتا بادروه مهربان وآگاه به،

اور سُبُّ اللهِ عَبَّا يَصِفُونَ (سورهءمومنون،آيت ۱۹) \_ خدااس سے پاک وبالاتر بجودهاس کی توصيف کرتے ہیں ۔ .،

ان آیات مبارکہ میں واضح طور پراس امرکی نفی کی گئے ہے کہ خدا اور ہمارا فہم وادراک ایک جیسا ہے یا کوئی چیزاس جیسی ہوسکتی ہے اور یہی بات اس امرکا سبب بن ہے کہ لوگ آیات کے معانی کو بچھنے کے لیے اپنے معمولی فہم وادراک کا سہارا کے کر آیات کے وہ معانی مراد نہ لیس جن سے ان کے اذھان مانوس ہوں جیسیا کہ مجبول و نامعلوم نتائج کے حصول کے لیے ہرشم کی خطاء و فلطی سے بچنے کے مقصد اعلی نے انسان کو اس بات کی دعوت دی کہ وہ علمی بحث و تحقیق کا دامن تھا ہے اور قرآن مجید کے بلند پا بیچھائی کو سیح عظیم مقاصد کی تشخیص کے لیے ہر پہلو کو زیر بحث لات لہذا آیات کے معانی اور ان کے مصادیت کی حجم تشخیص میں علمی مباحث کی وادی میں قدم رکھنا ناگزیر ہوا اور بیکہ تشمیر قرآن کے لیے درج ذیل دوصور تو ل

(۱)۔ اپنی فکرونظر کو بنیا د قرار دے کر بحث کریں اور وہ ایوں کہ جس مسئلہ کو کسی آیت میں ذکر کیا گیا ہے سب سے پہلے علمی وفل فیانہ بحث کر کے اس کی اصل حقیقت کو بچھنے کی کوشش کریں اور جب اس کامعنی ومفہوم بچھ میں آ جائے تو آیت کو اس پرمحول کریں اور یہ کہیں کہ آیت بھی اس مطلب کو بیان کرتی ہے (جوہم نے سمجھا ہے)' پیطریقہ اگر چی فکرونظر اور علمی بحث اس پرمحول کریں اور یہ کہیں کہ آیت بھی اس مطلب کو بیان کرتی ہے (جوہم نے سمجھا ہے)' پیطریقہ اگر چی فکرونظر اور علمی بحث

و تحقیق کے حوالہ سے نہایت پیندیدہ ہے لیکن قرآن اس سے ہرگزا تفاق نہیں کرتا 'جیسا کہ آپ سابقہ مطالب سے بھے جی بیل کے آن مجد میں اس طرح کے طریقہ تفسیر کی تا نمینیس ہوئی۔

(۲)۔ قرآن کی تفیر قرآن کے ذریعے کریں اور وہ اس طرح کہ کس آیت کے معنی کو بچھنے کے لیے اس جیسی دوسری آیت میں غور وفکر کرنے اور نظر و تدبر کے اس طریقہ وروش کو اپنائی جوخود قرآن مجید میں مور و توجہ قرار دیا گیا ہے اور آیات کے مصاویت کی مصاویت کی شخیص اور ان کی صحح بچان کے لیے انہی خصوصیات کو معیار قرار دیں جوآیات قرآن نیے نبتائی ہیں جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: (آیات ملاحظہ ہوں)

سوره نخل ،آيت ۸۹:

وَنَزَّلْنَاعَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَانًا لِّكِلِّ شَيْءٍ

(ہم نے آپ کی طرف کتاب نازل کی جوکہ ہر چیز کاواضح بیان ہے)

اس آیت مبارکہ میں قر آن کو ہر چیز کا واضح بیان۔ یا ہر چیز کو واضح طور پر بیان کرنے والی کتاب۔ کہا گیا ہے تو یہ کیونکر ممکن ہے کہ وہ خودتو ہر چیز کا واضح بیان کرنے والا ہولیکن خودا پنی وضاحت نہ کرسکے ہرگز ایسانہیں ہوسکتا۔

سوره ء بقره ، آیت ۱۸۵:

هُ كَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنْتٍ مِّنَ الْهُلَى وَالْفُرْقَانِ

(وہ لوگوں کے لیے ہادی ورہنما ہے اور ہدایت کی واضح نشانیاں اور حق وباطل کے درمیان فرق کوواضح کرنے

والاہے)

موره ءنساء، آيت ١٧ ١٠:

ٱنْزَلْنَآ اِلَيْكُمْ ثُوْرًا مُّبِينًا

(ہم نے تمہاری طرف نورمبین بھیجا)

ان آیات کے باوجود میہ بات کیونکر درست ہوسکتی ہے کہ قرآن مجیدلوگوں کے لیے ہراس چیز میں ہادی ورہنما' واضح نشانی' حق وباطل کے درمیان فرق کو واضح کرنے والا اور تابندہ نور ہوجس کی وہ احتیاج رکھتے ہیں لیکن ان کے لیےخود اینی بابت کفایت نہ کرے جبکہ لوگ ہر چیز سے زیادہ قرآن کے مختاج ہیں؟ اس کے علاوہ مید کہ خداوند عالم نے ارشاوفر مایا ہے :

سوره عنكبوت اكبيت ٢٩:

وَالَّيْرِ يُنْ جَاهَدُهُ اللَّهِ اللَّهُ لِينَّالُكُهُ مِينَّهُمُ سُبُلَنَا

(جولوگ ہماری بابت کوشش کریں ہم ضرور انہیں اپنے راستوں کی رہنمائی کرتے ہیں)

توکون می الیمی کوشش ہے جو کتاب خدا کے معانی کو سمجھنے میں اپنی توانا ئیاں بروئے گار لانے سے زیادہ اہمیت رکھتی ہے اور کون ساایسار استہ ہے جو قرآن سے زیادہ ہدایت ورہنمائی کرنے والاہے ؟

بہر حال اس موضوع کی بابت کثیر تعداد میں آیات موجود ہیں اور ان سب کے بارے میں ہم تفصیلی مذکرہ سورہ ء آل عمران کے اوائل میں'' محکم و متشابہ ''آیات کی بحث میں کریں گے۔

اب و یکھنایہ ہے کہ حضرت پیغیراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آئمہ الل بیت علیم السلام نے تفییر قرآن کے سلسلہ میں کیاروش وطریقہ اپنایا ہے؟ کیونکہ ضدائے آنحضرت کوقرآن کی تعلیم دی اور پھر انہیں اپنی اس مقدس کتاب کا معلم قرار دیا جیسا کہ ارشاد الہی ہے:

سوره ءشعراء، آبیت ۱۹۴:

نَزَلَ بِدِ الرُّوْحُ الْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ (اسروح الامن في آبُ كول براتارا)

سوره وكل أيت بهنه:

وَ ٱنْزَلْنَا ٓ اللَّهِ كُولِتُبَدِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِّ لَ اللَّهِمُ .....

(اورہم نے آپ پرذکر (قرآن) نازل کیا تا کہ آپ لوگوں کو واضح طور پر بنا تھیں کہ ان کے لیے کیا نازل کیا گیا

۲

سورهء جمعه، آيت آ:

يَتُلُواعَلَيْهِمُ اليَهِ وَيُزَكِّيُهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ قَلْمَ الْمِنْدِ وَالْحِكْمَة

(وہ (پینمبر) لوگوں کے سامنے آیات کی تلاوت کرتا ہے اور ان کا تزکیہ فض کرتا ہے اور انہیں کتاب وحکمت کی تعلیم ویتا

ہے)

ان آیات میں آن خضرت صلی الله علیه وآله وسلم کوتر آن کے علوم ومعارف اور مقدس حقائق کی تعلیم دینے والا کہا گیا ہے اور واضح طور پربیان کیا گیا ہے کہ آپ کو گول کو کتاب و حکمت کی تعلیم دینے ہیں اور ان کے سامنے آیات اللی کی تلاوت کرتے ہیں آن خضرت نے بید مقام ( یعنی قرآن کی تعلیم دینا اور لوگوں کو کتاب خدا کے بیانات سے آگاہ کرنا ) آئم اطہار علیم السلام کوعطافر ما یا اور اس اہم کام کے لیے انہیں اپنا قائم مقام بنایا ، چنانچ فریقین (شیعہ وین) کے زویک متفقہ صدیث میں آنحضرت نے ارشاوفر مایا:

انى تارك فيكمر الثقلين كتاب الله و عترتى اهل بيتى ما ان تمسكتمر جهما لن تضلوا بعدى ابداً و انهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض من ابداً و انهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض من المرتم من دوررانقرر يزين

چوڑ کرجار ہاہوں ایک اللہ کی کتاب اور دوسری اپنی عترت اہل بیت اگرتم نے ان دونوں سے تمسک اختیار کیا توتم ہرگز گراہ نہ ہو گے اور بید دونوں بھی ایک دوسرے سے جدانہ ہوں گے یہاں تک کہ دونوں میرے پاس حوض کوثر پر آجا کیں گے )۔ ۔ کتاب بصائر الدرجات صفحہ ۱۳۳۔۔،

اس بیان میں حضرت پنیمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے قرآن والل بیت کے مقام ومنزلت کو واضح طور پر ذکر فرمایا ہے اور اہل بیت کوقرآن کے ساتھ ساتھ قرار دیا ہے اور لوگوں کو دونوں کے ساتھ تمسک اختیار کرنے اور اسے برقرار رکھنے کا تھم دیا ہے آخصرت کے ارشادگرامی کی تقعدیق ان آیات مبارکہ سے ہوتی ہے :

سوره ءاحزاب، آيت ٣٣:

اِتَّمَايُرِيْدُاللَّهُ لِيُنُهِ هِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ اَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيُوا (اے الل بیتً! خدا کا ارادہ ہے کہوہ ہرتسم کے رجس کوتم سے دورر کھے اور تہمیں اس طرح پاک رکھے جس طرح پاک رکھنے کا حق ہے) سورہ ءوا قعہ، آیات ۷۷ تا ۷۹:

إِنَّهُ لَقُنُ انَّ كُوِيْمٌ فَى فِي كِتْبٍ مَّكُنُونٍ فَى لَا يَمَشُهُ إِلَّا الْمُطَهَّىُ وْنَ فَى اللهِ الْمُطَهَّى وْنَ فَى اللهِ اللهُ الل

توبدوسراطریقہ اِنسیرکہ جے ہم نے ذکر کیا ہے اسے حضرت پینمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اورآئمہ اہل بیت علیم السلام نے اپنایا چنا نچہ اسلسلے میں متعددروایات واحادیث موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پینمبراسلام اور آئمہ اہل بیت نے تفییر قرآن کی بابت اسی روش کو اختیار کیا۔ ہم عنقریب ان روایات کواس کتاب میں ''روایات پرایک نظر'' کے عنوان سے آیات کی تفییر کے ذیل میں ذکر کریں گے اور آپ ان کا مطالعہ کر کے اس حقیقت سے بخو بی آگاہ ہوجا عیں گے کہ آج تک کسی محقق نے ان روایات واحادیث میں تفییر قرآن کی بابت کوئی ایک مورد ومقام بھی ایسانہیں پایا جس میں آئمہ اہل بیت نے کسی علمی فرضیہ یا فلسفی نظریہ کو بنیا دقر اردیا ہواوروہ ایسا کیو کرکر سکتے تھے جبکہ حضرت پینیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قرآن کے بارے میں واضح طور پرارشا وفر وایا ہے:

فاذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن فأنه شافع مشفع، و ماحل مصدق، من جعله اماماً قادة الى الجنّة، ومن جعله خلفه ساقه الى النار، وهو الدليل يدل على خير سبيل، و هو كتاب تفصيل، و بيان و تحصيل، و هوالفضل ليس بالهزل، وله ظهر و بطن، فظاهرة حكمة، و باطنه علم، ظاهرة انيق، و

باطنه عميق، له نجوم، وعلى نجومه نجوم، لا تحطى عجائبه، ولا تبلى غرائبه، فيه مصابيح الهدى، و منار الحكمة، و دليل على المعروف لمن عرف النصفة، فليرغ رجل بصرى، ويبلغ الصفة نظرى، ينجو من عطب، و يخلص من نشب، فأن التفكر حياة قلب البصير كما يمشى المستنير في الظلمات بالنور، يحسن التخلص، و يقل التربص"

جب فننے سیاہ رات کے ککڑوں کی طرح تم پر آپڑیں اور حق و باطل کے درمیان تمیز کرنا تمہارے لیے مشکل ہو جائے آتواں وفت تم قرآن سے مملک اختیار کرو کیونکہ وہی شفاعت کرنے والا ہے اوراس کی شفاعت قابل قبول واقع ہوگی' اور وہی ہے جو سیح اور حق وحقیقت کے اثبات میں قابل تصدیق کردار ادا کرسکتا ہے جو شخص اسے اپنا پلیٹوا قرار دے تو وہ (قرآن)اسے بہشت لے جائے گااور جواہے پس پشت ڈال دیتو وہ اسے جہنم میں دھکیل دیے گا' قرآن ایبارا ہنما ہے جوسب سے بہتر راستے کی نشاند ہی کرتا ہے وہ الی کتاب ہے جس کے ذریعے حق وباطل کے درمیان تمیز ہو سکتی ہے اور وہ الی کتاب ہےجس میں ہرچیز کاواضح بیان موجود ہے ای کے ذریعے حق وحقیقت کاحصول ممکن ہے وہ خدا کی کھلی ہوئی کتاب ہے کداس میں حق وباطل کی پہیان کے بنیادی اصول نہایت سنجیدگی کے ساتھ۔ پیجاوفضول باتوں سے منز ہ در کر کئے گئے ہیں' وہ ایسی کتاب ہے جس کا ظاہر بھی ہے اور باطن بھی اس کا ظاہر سراسر حکمت ودانائی اور اس کا باطن بھر پورعلم ہے اس کا ظاہر عمدہ ودلکش اور اس کا باطن نہایت عمیق ہے اس کے کئی نجوم اور روشن نشانیاں ہیں اور ان تمام نجوم پر کئی اور نجوم ہیں قر آن کے عجائبات اور یا کیزہ قدروں کوشار نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی اس کے اسرار ورموز کی عظمتیں بوسیدہ ہوسکتی ہیں اس میں ہدایت کے روش چراغ اور حکمت و دانائی کے درخشندہ مینار ہیں قرآن ہرنیکی کا راستہ دکھا تا ہے کیکن اسے جوانصاف پیند وحقیقت شاس ہو' لہذا ہر خف کو چاہیے کہ پوری توجہ کے ساتھ اس کا مطالعہ کرئے اس کی گہرائیوں میں فکرونظر کرے اور اس کی اصل حقیقت اور مقدس صفات کو ملحوظ رکھتے ہوئے اس کے معانی پرغور کرے ایسا شخص تباہی کے گہرے کھڈ میں گرنے سے پچ جائے گا اور آئھوں میں دھول جھو نکنے والوں کے حملوں سے امان میں رہے گا کیونکہ دانا واہل بصیرت شخص کے لیے حق و حقیقت کو بیجھنے کی خاطر غور وفکر کرنا اصل میں ول کی زندگی ہے اور وہ اس طرح سے ہے جیسے کوئی شخص ج راغ ہاتھ میں لے کر اندهیروں میں چلتا ہے تا کہاس کی روشنی سے منزل مقصود کا راستہ دیکھ سکے اور نہایت آسانی کے ساتھ تاریکیوں سے نجات یا كرايغ مقعد كے حصول ميں كامياب ہوسكے)

اس طرح حضرت علی علیہ السلام نے ( نیج البلاغہ۔۔خطبہ اسا۔۔ میں قرآن مجید کی توصیف کے ضمن میں ) یوں ارشاد فرمایا:

ے)

"ينطق بعضه بعضاً ويشهل بعضه على بعض (قرآن كالبحض حصد دوسر البحض كي صدافت يركواه

تو پیطریقہ تفسیر ہی در حقیقت اس باب میں صراط متنقیم ۔ قرآئی حقائن کو سمجھنے کا سیدھا راستہ ۔ ہے اور اسے ہی معلمین قرآن اور لوگوں کوقرآئی معارف وحقائق سے آگاہی دلانے والے آئمہ اہل بیت علیم السلام نے تغییر کے باب سی اختیار کیا ہے ہم بھی اپنی اس کتاب میں انشاء اللہ تعالی اسی روش وطریقہ کو اپنائیں گے اور اس کو بنیا دقر اردے کر قرآئی آیات کی بات مطالب بیان کریں گے۔ بنابر ایں ہم نے اپنی تمام بحثوں میں اور مطالب کے بیان میں فلسفیانہ نظریات یا علمی مفروضات یا عرفانی مکا شفات میں سے کسی چیز کو ہرگز بنیا دقر ارزمیس دیا تا کہ قرآن کی تفسیر قرآن ہی کے ذریعے اور قرآن ہی کے حوالہ سے کی جائے۔

یہاں بیامربھی قابل ذکرہے کہ ہم نے اس تفسیر میں صرف انہی اوئی نکات کوذکر کیا ہے جن کا جاننا عربی زبان کے اسلوب کلام کو بیچھنے کے لیے ناگر برہے بیعنی صرف ان اوئی پہلوؤں کے بدیمی و مسلّمہ اور نا قابل انکار اصولوں یاعملی معیاروں کوذکر کیا ہے جن کی بابت سب کی سوچ کیساں ہے۔

بہر حال مذکورہ مطالب سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ ہم نے تفسیر قرآن میں جس طریقہ وروش کو اپنایا ہے اس میں ہماری تمام ترکوشش بیر ہی ہے کہ ہم آئمہ اہل بیت علیہم السلام کے انداز تفسیر کو بنیا وقرار دے کرقرآن کی تفسیر قرآن ہی کے ذریعے کریں اس لیے ہم نے درج ذیل امور کو اپنی تمام بحثوں کا محور قرار دے کران کی بابت اہم مطالب ذکر کئے ہیں:

(۱) وہ مطالب جن کا تعلق خداوند عالم کے اساء مبار کہ وصفات کریمہ مثلاً حیات علم تدرت مع بھر اور وصدانیت وغیرہ سے ہے لیکن جہاں تک اس کی مقدس ذات کا تعلق ہو آپ اس امر سے آگاہ ہو جا نیں گے کہ قرآن نے وصدانیت وغیرہ سے ہے لیکن جہاں تک اس کی مقدس ذات کا تعلق میں وہ اس قدر واضح و آشکار حقیقت ہے کہ اس کے لیے ذات کردگار کو ہرفتم کے بیان ووضاحت سے بے نیاز قرار دیا ہے لینی وہ اس قدر واضح و آشکار حقیقت ہے کہ اس کے لیے دات کردگا راو بیان کی ضرورت ہی نہیں۔

(۲) وه معارف جن کا تعلق خداوند عالم کے افعال سے ہے جیسے خلق ،امر،اراده، مشیّت ،ہدایت ، اصلال و گمراہی کی تاریکی میں ڈالنا، قضاوقدر ، جبرو تفویض، رضاوغضب وغیرہ۔

(۳) وہ معارف جن کا تعلق ان وسا کط سے ہے جوخدااورانسان کے درمیان واقع ہیں جیسے تجابات کوح وقلم عرش وکری بیت المعموراً آسان وزمین فرشتے 'شیاطین' جن وغیرہ۔

(4) وهمعارف جن كاتعلق انسان كرونيامين آف سے پہلے سے ہے۔

(۵) وہ معارف جن کا تعلق انسان کے ساتھ ای دنیا میں ہے جیسے نوع انسانی کی تخلیق کے حالات وادوار سے آگا ہی اس کی اسے بارے میں آگا ہی اور اپنے معاشرتی اصولوں سے آگا ہی نبوت ورسالت وی والہام کتاب الہی اور دین وشریعت وغیرہ سے آگا ہی ای طرح انبیاء کرام علیجم السلام کے مقام ومرتبہ کہ جوان سے مربوط واقعات کے تذکر سے سے معلوم ہوتا ہے اس سے آگا ہی کے امور۔

(٢) وهمعارف جن كاتعلق انسان كيماته الدين سيجان كي بعدس بيعنى برزخ اورمعادوغيره

(L) وہ معارف جن کا تعلق انسان کے اخلا قیات سے ہے اس ضمن میں اولیائے الہی کے وہ بلند مقامات و

مراتب بھی ہیں جن سے ان کے مقام بندگی کا ثبوت ملتا ہے یعنی اسلام، ایمان، احیان ونیکی، اخبات واخلاص وغیرہ۔

اور جہاں تک احکام سے مربوط آیات کا تعلق ہے تو ہم نے ان کی بابت تفصیلی بیان سے اجتناب کیا ہے کیونکہ اس موضوع کا تعلق فقدسے ہے تفسیر سے نہیں۔

اس کتاب میں اختیار کی گئی روش وطریقہ تفییر سے جواہم نتیجہ حاصل ہوا وہ یہ ہے کہ کس آیت کی تفییر میں اس کے ظاہری معنے نے برعک معنی ذکر نہیں کیا گیا یعنی آیت کی تفییر میں اس کی الیبی تاؤیل نہیں کی گئی جسے اس کا ظاہری معنی ہی بدل جائے بلکہ اس معیار پرت اُویل کی گئی جسے قرآن مجید نے خود متعدد آیات میں درست قرار دیا ہے اور آپ خود اس اس اس معیار کے کہ وہ ت اُویل معنے کے باب سے نہیں۔

پھرہم نے آیات کی تفیراوران کے مربوطہ مطالب کے بیان کے بعدروایات کی متفرقہ بحثیں بھی شامل کردی ہیں جہنہیں'' روایات پرایک نظر'' کے عنوان پر ذکر کیا گیا ہے اس میں ہم نے مقدور بھر وہی روایات ذکر کی ہیں جوفریقین عامہ وخاصہ یعنی شیعہ وسی محدثین و محققین نے حضرت پیغیراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آئمہ اہل بیت علیم السلام کے حوالوں سے بیان کی ہیں لیکن وہ روایات جو صحابہ وتا بعین میں سے مفسرین نے بیان کی ہیں تو چونکہ وہ صحح و غلط کے مخلوط ہوجانے اور مطالب میں تناقض کی وجہ سے سی مسلمان کی نظر میں قابل قبول نہیں سمجھی جاتیں اس لیے ہم نے انہیں ذکرنہیں کیا۔

ہمیں امید ہے کہ آئمہ اہل بیت علیم السلام کے حوالوں سے بیان کی گئ روایات میں خور وفکر کر کے ارباب محقیق اس امر سے آگاہ ہوجا نمیں گے کہ ہم نے اپنی اس کتاب میں جس نے طریقہ تفییر اور اسلوب بحث کو اپنایا ہے وہ در حقیقت تفییر قر آن کے باب میں تمام طریقوں سے پہلے اور سب سے مقدم روش ہے کیونکہ بیدوہ طریقہ ہے جمے قر آنی حقائق کے معلم آئمہ اہل بیت نے اختیار فرمایا ہے۔

یبال اس امر کاذ کر بھی ضروری ہے کہ ہم نے اس کتاب میں مختلف مقامات میں گونا گوں بحثیں شامل کی ہیں مثلاً فلسفیانہ علمی تاریخی اجماعی ومعاشرتی اور اخلاقی وغیرہ واران تمام بحثوں میں جواہم ترین مطالب بیان کئے گئے ہیں وہ ہاری بھر پورکاوش کا نتیجہ ہے اور ہم نے ہر بحث میں کوشش کی ہے کہ اس موضوع سے متعلق ومر بوط بنیا دی امور ہی ذکر کئے جا کیں اور جن امور کا اس بحث کی اصل واساس سے بنیا دی تعلق نہیں انہیں ذکر نہ کیا جائے۔

ہم اپنی کوشش اور علمی کاوش کے متیجہ خیز ہونے کے لیے بارگاہ الہی میں دست بدعا ہیں کہ وہ ہمیں ہر مرحلہ میں اپنی عنایات خاصہ سے بہرہ ور ہونے اور قرآنی حقائق سے ہدایت کی روشنی پانے کی توفیق عطافر مائے کہ وہی سب سے بہتر مدد کرنے والا اور ہدایت کرنے والا ہے۔

ہر حال میں خدا کی عنایت کا محتاج وطلب گار

(محرحسين طباطبائي)

#### حرف اوّل

مقدمهء مترجم (طبع اول)

بسم الله الرحمى الرحيم، الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيدنا و نبينا عمد و آله الطاهرين،

بیایک مسلمہ حقیقت ہے کقرآن مجیدی تفسیر اور اس کی مقد س آیات کے معانی کی وضاحت وتشری غیر معمولی اہمیت کا حامل امر ہے اور حجے معنے میں بیکام انہی ہستیوں کو زیبا ہے جواس عظیم کتاب ہدایت کے اسرار ورموز سے آشا ہیں ورندان کے علاوہ جو خض خواہ وہ علم ودانش کے بلند ترین مقام پر فائز کیوں نہ ہواس کی کاوشیں قرآن مجید کی بلندیا پر حقیقتوں کے کمل ادراک میں نتیجہ بخش ثابت نہیں ہو سکتیں تا ہم علوم اللہ ہے کے خازن سے کسب فیض کرنے والے اہل علم وارباب بصیرت نے اس مقد س مقام اللی کی لفظی توقیح اور معنوی تشریح کے سلسلے میں اپنی علمی و فکری تو انا کیاں بروئے کار لاکر جن جو اہر پاروں سے عاشقان قرآن کے دامن معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طلع میں معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طلع میں معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طلع میں معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طلع میں معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طلع میں اس معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طاب کا میں معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طلع میں معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طلع میں اس میں معرفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی پہلو سے خالق کلام کے طاب کسی مورفت کو بھر دیا ہے وہ کسی نہ کسی بھر فی نہ کسی بھر کسی کسی بھر کسی نہ کسی بھر کسی نہ کسی بھر کسی ہو سے بیں۔

قرآن مجیدآئین زندگی اور سرچشمهٔ سعادت ہے۔اس کی پاکیزہ تعلیمات بن نوع آدم کو فطرت کے صراط متنقیم پرلا کھڑا کرنے کی حفانت دیتی بیں اور عظیم آئین الہی کی عظمت و حقانیت اس امر کی متقاضی ہے کہ اس کی سور تول کی حقیقی اور ظاہری و باطنی صور تول کو واضح طور پر دیکھا جائے اور اس کی آئیوں کو ہدایت کی نشانیاں قرار دے کر ان سے زندگی کے "سیدھے داستہ" کی رہنمائی حاصل کی جائے۔

قرآن مجید کے ظیم معانی کوالفاظ کے پردوں سے نکال کرلوح فکر پر شبت کرنے کا دوسرا نام ' تفسیر' ہے بلکداس

سے واضح لفظوں میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ آیات کے الفاظ کومعانی کی دلیلیں قرار دے کران کے جملہ پہلوؤں کی بابت فکری تو آنا ئیاں صرف کرتے ہوئے قرآنی حقائق کو مجھنے کی کوشش کا نام' د تفییر'' ہے۔

تفیرقرآن کے سلسلہ میں اب تک جوصورت حال دیکھنے میں آئی ہوہ یہ کہ ہرمکتبِ فکر اور طبقہ خیال کے افراد میں اپنی کاوشیں بروئے کارلائی ہیں مثلاً علم کلام کے ماہرین نے عقا کدونظریات کے حوالہ سے آیات کوزیر بحث قرار دیا ہے علم تاریخ میں مہارت رکھنے والوں نے واقعات وسوائے کے پس منظرو پیش منظر کو کھوظ رکھتے ہوئے قرآئی آیات کی بابت بحث وقتیق کی علم فقد کے ماہرین نے احکام کے استغباط واجتہاد کے لیے آیئوں کے سندر میں غوط زنی کی فلاسفہ نے اپنی بنائے ہوئے اصولوں اور فکری معیاروں کی روشی میں آیات کے معانی کو قیس کی کوشش کی اہل عرفان نے اپنی خصوص افکارکو بنیا وقر اردے کرقر آئی آیات کی بابت اظہار خیال کیا علم صدیث کے ماہرین نے اپنی نقطہ فظر اور سلک وموقف کے حوالہ بنیا ورمیت قراردیا وران کی ماہرین نے اس سلسلہ میں سنقل کتا ہیں تالیف کیس یا پھراپی علمی تحقیقات کے حوالہ سے زیر بحث قراردیا ور ادان تمام علماء و مقلرین نے اس سلسلہ میں سنقل کتا ہیں تالیف کیس یا پھراپی علمی تحقیقات کے حوالہ مندر جات کی صورد بحث قرارد دیکر ان کی بابت اظہار خیال کیا لیکن ان تمام کہ بنی تقیر کے بارے میں تفصیلی بحث اور ان فی مندر جات کی صحت و سقم کی بابت اظہار خیال کیا گئی جاتی کی صورد جہ کا شرف میں حاصل ہوا ہے۔

تفیر القرآن ''کے بارے میں چندامور کے تذکرہ پراکتفاء کی جاتی ہی کو میات کے اور دیش سر بھی ہوئیں اور مؤلی والے ہو کہ کیا لگی علم و دوائش سر بھی ہوئیں اور مؤلی والے ہو کہ خصور کی اللہ علم و دوائش سر بھی ہوئیں اور مؤلی کی مخصور کے سے کھی دوائی سے دور کھی کا شرف می بابت اظرور کے تذکرہ پراکتفاء کی جاتی ہیں ہوئی ہوئیں اور مؤلی والی ہے وہ کی اللہ علم و دوائش سر بھی ہوئیں اور مؤلی کی مخصور کے اللہ علم و دوائش سر بھی ہوئیں اور مؤلی کی مخصور کو کھوئی کے مؤلی سر بھی ہوئی کی دور تھی بائی میں جوز کی کھوئی کے مؤلی کی مؤلی کی مؤلی کے انگر کے مؤلی کو کھوئی کے مؤلی کو کھوئی کو کھوئی کو کھوئی کو کھوئی کے مؤلی کو کھوئی کو کھوئی کے مؤلی کھوئی کو کھوئی کھوئی کو کھوئی کو کھوئی کو کھوئی کو کھوئی کو کھوئی کھوئی کو کھوئ

تفسیر'' المیز ان '' جن علمی امتیازات کی حامل ہے وہ کسی اہل علم ودانش سے پوشیدہ نہیں اور مؤلف کی شخصیت اور علمی مقام ومنزلت بھی ارباب معرفت سے خفی نہیں للبذا ہم نہایت اختصار کے ساتھ ان دونوں پہلوؤں کے حوالہ سے پچھ مطالب عام قار کین کے لیے پیش کرتے ہیں!

سب سے پہلے کتاب کی اہم خصوصیات کا تذکرہ

" المميز ان" ميں تفير قرآن كا جواسلوب اور طريقه ، بحث اختيار كيا گيا ہے وہ" قرآن كى تغير قرآن كے ذريعى ذريعى ذريعى خريات كى بنياد پراستوار ہے يعنی د تفير القرآن بالقرآن ، كى روش كوا پناتے ہوئے آيات كى تغير آيات بى كە دريعى كى روش كوا پناتے ہوئے آيات كى تغير اكرم اور آئم الل بيت عليم كئى ہے تاكمالفاظ كے معانی ميں اپنی آراء ونظريات كے دخل سے محفوظ رہا جا سكے اور حضرت پنجم براكرم اور آئم الل بيت عليم السلام كے طريقة تفير كى پيروى بھى ہواور سيفسى القرآن بعضه بعضا ، (قرآن كا بعض حصد دوسر يعض كى السلام كے طريقة تفير كى پيروى بھى ہواور سيفسى القرآن بعضه بعضا ،

تفیر کرتا ہے) کے اصول کی عملی صورت سامنے آ سکے ظاہر ہے کہ اس طریقہ ۔ تفییر کے نتیجہ میں تفییر بالرائے کے مذموم ممل کا ار تکاب بھی نہیں ہوتا اور قر آن فہمی کی بابت حقائق کے ادراک میں فکری تشویش بھی لاحق نہیں ہوتی 'اور پیطریقہ تفسیر قدیم زماند سے تغییر قرآن کے باب میں رائج ہے بلکہ اگر تحقیق نظرے دیکھا جائے توبیطریقہ سب سے پہلے معلم قرآن حضرت نبی ا كرم صلى الله عليه وآله وسلم نه اپنايا اوراس طرح آنحضرت كے بعد آئمه اطہار عليهم السلام اور صحابة كرام ميں سے مفسرين نے تھی ای طریقہ تفیر کواختیار کیا جیسا کہ ذہبی ، زمخشری ، طبری ، ابن کثیر سیولمی اور دیگرمحد ثین ومفترین نے اس کی بابت واضح الفاظ میں شواہداور مثالیں ذکر کر کے بیان کیا ہے کہ یہی اصل میں تفسیر قرآن کا صحیح طریقہ وروش ہے جسے حضرت پیغیبر اكرم اورآ ب كے بعد آئمداطها راورد يكرمفسرين نے اختيار كيا اگرغور كياجائے تواس طريقة تفسير كى اصل بنيادكا تذكره خود قرآن مجيد ميں موجود ہاورقرآن ہى نے اسے آيات كے معانى كو سجھنے كى اساس قرار ديا ہے لہذا يہ كہنا ہے جانہ ہوگا كہ المير ان من تفسير كاقرآ في طريقه ابنايا كياب اوراسي بى آيات كمعانى كو يحضى بنيادقر ارديا كياب چنانجرآيات قرآني مين تدبر كي تلم كومولف" نقرآن كي تفير قرآن كودر يع كرن كمعن مين ليا باورآيت مباركه" أفلا يَتَكَ بَرُوْنَ الْقُوْانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ عَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيْدِ اخْتِلا فَاكْتِيْرًا " (يلوك قرآن من تدبر وغور وَكَر يون نبيس كرت کہ (اگروہ خدا کےعلاوہ کسی اور کی طرف سے آیا ہوتا توبیلوگ ضروراس میں بہت زیادہ اختلاف یاتے ) میں تدبر سے مراد ب لیا ہے کہ بعض آیات کے معانی کو سجھنے کے لیے دوسری آیات سے استفادہ کرنا ہے تا کہ معلوم ہوسکے کہ اس مقدس کلام اللی میں کسی پہلو سے کوئی اختلاف و دور کی نہیں یائی جاتی بلکے تمام آیات ایک دوسرے کی تصدیق و تائید کرتی ہیں اسی طرح آیات کی تغییر میں جوروایات واحادیث وارد ہوئی ہیں انہیں بھی آیات ہی سے حاصل شدہ معانی کی تائید وتصدیق کے حوالہ سے دیکھا گیاہے تاکہ' قرآن کی تفییر قرآن کے ذریعے'' کی روش وطریقہ ۔ تفییر میں کسی دوسری چیز کوشامل نہ کیا جاسکے۔

الميز ان ميں قرآ فی طريقة يقنير كواس حد تك اپنايا گيا ہے كہ كى آيت ميں اس كے متعلقة پہلوؤں كى بابت بحث كرتے ہوئے موضوع سے مناسبت كى حال آيات كوموزوں انداز ميں ذكر كر ديا گيا ہے تاكد آيات كے موضوع اور اس سے مربوط مطالب سے آگا ہى حاصل كرنا آسان ہواور صرف يہى نہيں بلكہ حضرت پنج بيرا كرم صلى الله عليه وآله وسلم اور آئمہ اہل بيت عليهم السلام كى روايات كا تذكرواس انداز ميں كيا گيا ہے جس سے آيات كے معانی كو جھنے كے ليے آيات ہى كى طرف رجوح كرنے كى رہنمائى ہوئى ہے گوياروايات كى صحت وسقم كو پر كھنے كامعيار بھى آيات ہى كوقرارويا گيا ہے۔

" الميز ان "مين برموضوع كى بابت اس كے متعلقہ ومر بوط ببلوؤل كوواضح كرنے والى آيات كا انتخاب نهايت

خوبصورت علمی انداز میں کیا گیاہے تا کہ کی ایک موضوع کے ذکر سے متعدد موضوعات میں بھری ہوئی آیٹوں کے باہمی تعلق وربط سے آگائی حاصل ہوسکے۔

'' المیرز ان ''میں برسورہ کے آغاز میں اس سورہ میں فدکورموضوعات کے تذکرہ کی حامل واضح ترین آیات مختفر تشریح کے ساتھ ذکر کردی گئی ہیں تاکہ مطالعہ کرنے والے کے ذہن میں سورت کے تمام مضامین کی فہرست آجائے اوروہ اپنی ذہنی وفکری آمادگی کے ساتھ تمام آیات کی بابت تغییر کے موارد میں مطلوب استفادہ کرسکے۔

" المیرز ان "میں سورتوں کے کی یا مدنی ہونے کے عمومی تذکرہ کے ساتھ ساتھ ان کے انتساب کی صحت وسقم پر مجلی اظہار رائے کی ضرورت محسوں ہونے کی صورت میں اس سے اجتناب نہیں کیا گیا تا کہ آیات کے سیاق و سباق اور موضوعات کے باہمی ارتباط کی موزونیت کا صحیح اندازہ ہوسکے۔

" المیز ان "میں اگر کسی مقام پرآیت کے اعراب میں تبدیلی سے مطلوبہ منی میں یکسرتبدیلی لازم آتی ہوتواس کی ضروری وضاحت دوسری آیت کے حوالہ سے کردی گئے ہے تا کقر ائت میں صحت کے ساتھ ساتھ معنی میں صحت بھی طحوظ رہے۔
" المیز ان " میں آیات کے معنی کو بہتر طور پر سجھنے کے لیے علم بیان اور فصاحت و بلاغت کے اصولوں کا ضروری حد تک تذکرہ کیا گیا ہے تا کہ مطلوبہ معانی کے ادبی وعلمی پہلوؤں کو سجھنے میں کوئی مشکل پیش نہ آئے۔

" الميزان " مين موضوعات كياق وسباق كا بهر پورخيال ركها گيا به اور آيات مين بهر عرب و خود موضوعات كي تفديق موضوعات كي موزول مقام پرذكركرن كي طرف اشاره كرديا گيا ہے۔
موضوعات كى تفديق كے ليے آيات ہى كے ذريعه ان كے موزول مقام پرذكركرن كي طرف اشاره كرديا گيا ہے۔
" الميزان " مين علمي انداز تحقيق اختياركرتے ہوئے مفسرين كے اقوال و آراء اورنظريات كي تفديق يا ترديد مين كي خصوص عقيده اورنظريه پر انحصاركرنى كى بجائے نہايت وسعت نظرى كا ثبوت ديا گيا ہے تا كه بر كمتب فكر كے بيروكار

مطالعہ کرتے وقت تقلیدی زنجیروں میں جکڑے ہوئے افکار کی بجائے تحقیقی زاویہ ہائے نگاہ سے آگاہ ہوسکیں۔

'' الميز ان ' ' ميں الفاظ كے مخصوص زاويوں ہى كومورد بحث قرار دينے پراكتفاء كرنے كى بجائے آيات كے حوالہ جات سے ہرمكن پہلو پراختصار كے ساتھ علمى اشارے كئے گئے ہيں مثلا عقلى علمى اضافى ' تاريخى اوراجماعى و معاشر تى بحثول كے من ميں آيات سے مربوط معانى كى روشى ميں دوسر معلوم كوقر آن جي كى بابت مورد بحث قرار ديا گيا ہے تا كدار باب ذوق اس كلدستہ معارف سے حسب مثل كل چينى كركے لطف اندوز ہوكيں۔

" المير ان " من آيات كى طقه بندى كي عمل مين نهايت منفردانداز اختيار كيا كيا به اور آيات محكمات و منشابهات اورتفسيروت أويل كيمعانى كى وضاحت مين علمى نكات ذكر كئے كئے بين جن سے كتاب كي تفوس علمي حيثيت واضح موجاتی ہے۔

" المیر ان "میں ان تمام موضوعات کوزیر بحث لایا گیاہے جوعصر حاضر کے دانشوروں اور اربابِ بحقیق کے درمیان رائج بین ان موضوعات کی بابت تمام پہلوؤں کو تفصیلی طور پر ذکر کیا گیاہے تا کہ جدید ترتی یافتہ دور میں مورد توجہ قرار پانے والے موضوعات ترآنی حوالہ سے تشدہ بحث ندرہ جا نمیں مثلاً آزادی معاشر تی روابط عورت کی معاشر تی ذمہ داریاں اور حقوق انسانی معاشرہ میں حکمرانی سے متعلق امور بشری تخلیق کی بابت قلسفیانہ نظریات اشتراکی نظام حکومت اسلامی نظام حاکمیت اور محاشر تی ریحث لایا گیاہے تا کہ ان کی بابت نظام حاکمیت اور محاشرتی رہے ورواج کی تقلیدی جبتوں وغیرہ کونہایت علمی انداز میں زیر بحث لایا گیاہے تا کہ ان کی بابت قرآنی مؤتر نے بارے میں کوئی ابہام باقی ندر ہے۔

" الميز ان " ميں اس امرى بھر بوركوششى گئى ہے كہ سى موضوع كى بابت بحث كرتے ہوئے بيجا طوالت و نامر بوط امور كے تذكرہ سے اتباب كيا جائے اور اسى حد تك مطالب كے بيان ميں كفايت كى جائے جس سے آيات كے معانى كے بيضے ميں آسانى ہو۔

" الميزان "من قرآنى طريقة تفسيركى روشى من "روايات پرايك نظر" كعنوان سياعتقادى پهلوول پر مشتل احاديث وروايات با تجره و بلاتجره و دنول صورتول من ذكركى كى بين تاكسى بحى نظريه پراعتقادر كھنے والوں اوراس كا انكاركرنے والوں كوتر آنى معانی ومفاهيم سے بھر پورآزادى و گلر كے سابيش اعتقادى اصولوں كے تعین ميں مدول سكے كا انكاركرنے والوں كوتر آنى معانی ومفاهيم سے بحر پورآزادى و چرائے والوں كوتر الله بين محمولة على محمولة على الله بين محمولة على الله بين محمولة على الله بين محمولة على محمولة على الله بين محمولة على الله بين

استفاده كرسكتاب\_

" الميز ان "مين علوم قرآن كى بابت تحقيقى زاويه و تكاه سے بحث كى كئى ہے اور آيات كے حوالوں سے قرآنى علوم كے متعلق آراء قائم كى كئى بين مثلاً مسلمت أويل اسباب نزول، مسلم ونخيره وغيره -

بہرحال اگرچ المیز ان کوفر آن مجید کی جامع ترین تغییر تونمیں کہا جاسکا لیکن قرآنی معارف وها کق کو بھنے کے لیے م مشعل راہ کہلانے میں اس کے علمی موضوعات اور طریقہ ہ بحث کودلیل ضرور قرار دیا جاسکتا ہے۔

یہاں اس امرکاذ کر ضروری ہے کہ المیز ان انہی حضرات کے استفادہ کے لیے ہے جوعلم ووائش کے ابتدائی مراحل طے کر بچے ہوں اور قرآن بی کے سلی ذوق کے حامل ہوں 'تا ہم عوام الناس اور متوسط علی طبقہ سے تعلق رکھنے والے افراد کے استفادہ کے لیے ہم نے آسان سے آسان اردو جملے استعال کرنے کی کوشش کی ہے لیکن بعض علمی اصطلاحات میں ہم نے عام فہم ترجمہ کرنے کو کسی غلط فہمی کا پیش خیمہ سجھتے ہوئے ترک کیا ہے اور پونک الممیز ان کی ترجمہ نگاری کا کام ایک نذر شرعی کی ادا تیکی سے مربوط ہوا ہے اس لیے اداء واجب کے طور پر قربتنا کی اللہ اسے انجام دیا گیا ہے البند الرباب دائش سے توقع ہے کہ مارے اس کام کو علی عبادت قرار دیتے ہوئے بارگاہ اللہ میں اس کے شرف قبولیت یانے کی دعا کریں گے اور اس کی بخیر و خوبی وبطور احسن بحیل کی توفیق کے لیے شریک عبادت ہوں گے۔

### مؤلف: ایک عظیم شخصیت

" الميزان " كى كتابى خصوصيات كـ تذكره كے ممن ميں اس عظيم على كاوش اور قرآن مجيد كے معانی ومطالب ك تفيير و تفجيم كاب بل من مرف كى كئى توانائيوں كے اجمالی ذكر كے ساتھ ساتھ اس كے ظيم و بلند مرتبت مؤلف كى پاكيزه على شخصيت كے بارے ميں چند باتيں ذكر كرنا ضرورى مجمتا ہوں مجمعان سے على استفادہ كرنے اور ان كے حضور شرف تلمذ شخصيت كے بارے ميں جو كم بان كى عقرى شخصيت كا تذكرہ تمام على پہلودى سے تونبيں ہوسكا تا ہم ان كے متعلق اہم ترين بنيادى امور كے تذكرہ يراكتفاء كى جاتى ہے۔

عالم جلیل القدر حضرت آیت الدعلامه سید محرصین طباطبانی کا ثارد نیائے اسلام کے ان بلند پایی شکرین و محققین میں ہوتا ہے جنہوں نے اپنے علمی مقام و مرتبہ کا اظہار گونا گوں علوم میں مہارت حاصل کرنے کے بعد منفر و انداز میں

کیا۔علامہطباطبائی ۲ وذی المجتہ ۳۱ ۱۳ هوتبریز (ایران) میں پیدا ہوئے 'آپ کا خاندان علمی حوالہ سے دنیا بھر میں مشہور ہاور آپ اس خاندان کے چیٹم و چراغ ہیں جس کے علاء و دانشور اپنی علمی رفعتوں کے ساتھ پیچانے جاتے ہیں آپ کے خاندان میں چودہ پشتوں سے جیرعلاء ومفکرین کاموجود ہوناعلمی تاریخ کا درخشندہ باب سمجھاجا تا ہے۔علامہ طباطبائی " نے ابتدائی تعلیم اینے آبائی شہرتبریز میں حاصل کی اور ۲۳ سال کی عمر میں نجف اشرف روانہ ہو گئے دس سال تک وہاں علم و معرفت کی تحصیل میں مصروف رہے حوزہ علمیہ نجف اشرف سے علمی مراحل کی تحمیل کے بعدوا پس تبریز تشریف لے آئے اور گیارہ برس تک تبریز میں علوم دینیے کی تدریس اورلوگوں کوقر آنی حقائق کی تعلیم دینے میں مصروف رہے پھرایران کے مذہبی شرقم المقدس من تشریف لے گئے اور وہاں ہزاروں تشکان علوم الہيدكوسيراب كرتے رہے۔علامہ طباطبائي "نے ديگرعلوم كي تدریس کے ساتھ ساتھ علم فلسفہ کوغیر معمولی اہمیت دی اور اس کی تدریس کے لیے وسیع لائحیمل مرتب کیا۔علامہ طباطبائی سے ا بيخ خودنوشت حيات نامه بي اييخ جن اساتذه كرام اور بزرگان كاتذ كره كيا بيان مين سرفهرست بيدهزات بين: حضرت آيت الله انتظلي مرز امحرحسن نائيني آيت الله انتظلي محرحسين كمياني " مصرت علامه سيدحسين بادكوني " اورعلامه سيد ابوالقاسم خوانساری اعلامه طباطبانی سے سب فیض کرنے والے ہزاروں خوش نصیب افراد میں سرفہرست علامه مرتضی مطبری ہیں جن کا علم و دانش اورفلسفی مقام ومرتبه کسی سے پوشیرہ نہیں۔مترجم کوان دونوں شخصیتوں سے علمی استفادہ کا موقع ملا ہے۔علامہ طباطبائی این دور کے عظیم فلسفی مفسر اور مجتهد سطے ان کی مطبوعہ وغیر مطبوعہ تالیفات بیر ہیں: اصولِ فلسفہ و روش رئالسم (فارسی)علم فلفه کی درسی نصابی کتاب یا فی جلدین اس کاعربی ترجمه علامه جعفر سجانی نے کیا ہے۔ الاعداد الاولیة علم رياضي مين عظيم تاليف ٣- بداية الحكمة (عربي) علم فلفه كي نصابي كتاب (١٧) - تعليقات على الاسفار (فارى) ٢ جلدين(٥) \_ تعليقات على اصول الكافي (١) \_ تعليقات على بحار الانوار(٤) و تعليقات على كفاية الاصول (٨) \_ الاساء والصفات (عربي) (٩) \_ الاعتبارات (عربي) (١٠) \_ اعجاز (فارس) (١١) \_ الافعال (عربي) (١٢) ـ الانسان بعد الدنيا (عربي) (١٣) ـ الانسان في الدنيا (عربي) (١٣) ـ الانسان قبل الدنيا (عربي) (۱۵) ـ البربان (عربي) (۱۲) ـ التحليل (عربي) (۱۷) ـ التركيب (عربي) (۱۸) ـ الذات (عربي) (۱۹) ـ علم الم (فارى) (٢٠) لقوة والفعل (عربي) (٢١) المشتقات (عربي) (٢٢) المغالط (عربي) (٢٣) النؤات و المنامات (عربي) (۲۴) م حكومت اسلامي (فاري) (۲۵) وي (فاري) (۲۲) الوسائط (عربي) (٢٤) - الولاية (عربي) (٢٨) - الشيعه في الاسلام (عربي) (٢٩) على والفلسفة الالهيه (عربي) (١٠٠) قرآن در

اسلام (فاری) (۳۱)۔ شیعہ ۲ جلدیں (فاری) (۳۲)۔ زن در اسلام (فاری) (۳۳)۔ معنویت تشیع (فاری) (۳۳)۔ درسیائے از اسلام (فاری) (۳۵)۔ ویز گیہا ہے اسلام (فاری) (۳۷)۔ درسیائے از اسلام (فاری) (۳۵)۔ درسیائے از اسلام (فاری) (۳۵)۔ درسیائے از اسلام (فاری) (۳۸)۔ نہایة الحکمة (عربی)علم فلفہ کی نصابی کتاب (۳۹)۔ الممیز ان فی تفسیر القرآن (عربی) ۲۰ جلدیں

علامہ طباطبائی آئے کتاب'' المیزان فی تفییرالقرآن '' کی ۲۰ جلدی تقریباسترہ برس کے طویل عرصہ میں تالیف کیں سب سے پہلی جلد ۱۹۲۵ء میں شائع ہوئی یعنی ۲۵ ساھیں اور آخری جلد کی تالیف کا کام ۱۳۹۲ھ (۱۹۷۳ء) میں اتمام کو پہنچا علامہ طباطبائی آبنی ان عظیم علمی کاوشوں کے حوالہ سے ہمیشہ یا در ہیں گے۔

' المير ان '' كاردوتر جمد كى بابت بيربات قائل ذكر ہے كہ ہم نے مقد ور بھر كوشش كى ہے كہ ذبان كى تبديلى ك وجہ سے عربی مثن كی على لطافت سے عروم نہ ہوجا ہم تا ہم عوام الناس وخواص كے استفادہ كے ليے جملوں بيل سلاست كو لمحوظ كيا ہے يہاں تك كہ ئى بار جملے تبديل كر كة سان سے آسان عبارتيل لانے كى كوشش كى ہے ہم ابتى اس كوشش ميں كس صدتك كامياب ہوئے ہيں اس كا فيصلة واہلي علم قارئين ہى كريں ہے ہم تمام قارئين كرام سے دعاؤں كى استدعاكرت ہيں كہ خداوند عالم بحق محمد وال محمد على استدعاكرت بيل كہ خداوند عالم بحق محمد وال محمد على اسلام ہميں قرآنى خوائن كے بحضے كى توفيق عطافر مائے اور قرآنى تعليمات كو على زندگ ميں اپنانے كى سعادت نصيب كرئے ميرى طرف سے ادارہ مصباح القرآن ٹرسٹ كے جملہ اداكين و كاركنان بالخصوص جناب ؤاكثر نور محمد صاحب اور برادر عزيز شخ محمد المين سيٹھ صاحب لائق شحسين ہيں كہ انہوں نے قرآئى معارف كى تروش و اشاعت ميں اپنى تمام تر تو انائياں وقف كرد كھى ہيں ، خداان كى توفيقات ميں اضافہ فرمائے (آمين)

العبرحسن رضاغد يرى عفي عنه

حوزه علميه جامعه المنتظر مانچسٹر (انگليند)

er en eligioù benn en eus

## مقدمه طبع سوم

بسم الله الرحن الرحيم الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيدنا و نبينا عمد و تبينا عمد و تبين عمد و تبينا عمد و تبينا عمد و تبينا عمد و تبين عمد و تبينا عمد و تبينا و

تفیرالمیز ان اپنی علی و معلو ماتی خصوصت کے ساتھ و واص علی متبول ہا تی کا فادیت کے پیش نظر قلیل مدت علی تغیر کا تفاید تا ہا ہے کہ مالے اور خصوص طرز تغیر بینی تغیر القرآن بالقرآن ہی کی بنیادی وجہ ہے کہ اسے علی صلقوں اور ارباب ذوق حضرات نہایت دلچی سے پڑھتے ہیں ۔ تغیر قرآن کے والد سے بالعوم بیام لمحوظ ہوتا ہے کہ اس مقد تن کلام کی مبارک آیات سے استفادہ کرنے علی علوم و معارف اور حقائق سے بہرہ مندی ہواور کلام اللی ہوتا ہے کہ اس مقد تن کلام کی مبارک آیات سے استفادہ کرنے علی علوم و معارف اور حقائق سے بہرہ مندی ہواور کلام اللی کے اسرار ورموز سے آشائی حاصل ہوجا ہے ۔ کوئی ہیں جا تا کرقرآن جیداللہ ترائی کی طرف سے نازل ہونے والی وہ کتاب بدایت ہیں افراد بھر کے لئے سعادت مندزندگ کے ذرین اصول اور ابدی حیات کے ضامن تابندہ و ستورات موجود بیان اس کی پاکیزہ تغلیمات انسان سازی کا سرچشہ اور اس کے حقائق حکتوں کے خزانے ہیں، قرآن جمید کی ہرآیت اپنی واس کی پاکیزہ تغلیمات انسان سازی کا سرچشہ اور اس کے حقائق حکتوں کے خزانے ہیں، قرآن جمید کی ہرآیت اپنی آفاقی حیثیت کے حوالہ سے ہردور کے افراد بھر کی بدایت کا ضامن کوئی ہوتے ہوئے اس خدائی عطیہ سے استفادہ کا کوئی موقعہ باتھ سے نہیں جانے دینا چاہیے ہے۔ قرآن اپنی آفاقی حیثیت کے حوالہ سے ہردور کے افراد بھر کی ہوایت کا ضامن کوئی ہیں ہوئی مورت میں انسان کی تمام بنیادی ضرورتوں کی تکیل کے ہوراس میں علوم و معارف البیہ ہے معرف اللہ بیات مورش کی معرورت میں انسان کی تمام بنیادی ضرورتوں کی تکیل کے اسان داستے دکھاتی ہے اور انفرادی واجماعی امور میں کیسان طور پر ہدایت و رہنمائی کرتی ہے ان امور میں اعتقادات ، معاشیات و اقتصاد یات ، معاشیات و انسان کی تمام شیات و انسان کی تمام شیات و انسان کی تام مورش میں انسان کی تمام ہوتی کوئی ہوتھ کی سائن طور پر ہدایت و رہنمائی کرتی ہے ان امور میں اعتقادات ، معاشیات و اقتصاد یات ، معاشیات و انسان کی تمام شیات و انسان کی تمام شیات و انسان کی تمام شیات و انسان کی تام شیات کی دورت کے اور انسان کی تمام شیات و انسان کی تمام شیات کی دورت کے اور انسان کی تمام شیات کی دورت کے اور انسان کی تعاد کی دورت کے اور انسان کی تعاد کی دورت کے اور انسان کی تعاد کی دورت کے انسان کی تعاد کی دورت کے اور انسان کی تعاد کی دورت کے

ہیں بلکہ اس سے بالاتر یہ کرونیاوی زندگی کے ساتھ ساتھ اخروی حیات کی سعادت مندی کویقینی بنانے کے پختہ اصول مذکور ہیں کہ جن سے آگائی کاحصول ان پر عمل کر کے ان سے فیض پانے کے مرحلے کی کامیابی کا پہلا زینہ ہے، ای لیے آیات مبارکہ کی تفسیر ایک ناگزیر امرہے۔اس سلسلے میں ارباب دانش کی کاوشیں ہرحوالہ سے قابل قدر ہیں خواہ ان کا دائر ہ لغت و ادب تک محدود ہویا حدیث وروایات تک وسیع ہو،تر تیمی صورت میں ہویا موضوی شکل میں ہو،انفرادی طور پر ہویا اجتماعی كاوش ميں بفظى تشريحات سے مخصوص مويامعنوى دمفہوى تفهيمات وتفهمات كى مساعى كا مين مو برلحاظ سے بركوشش اين مقام پراورا پی حیثیت میں لائق ستائش ہے، انہی عظیم کاوشوں میں ایک نام المیز ان فی تفسیر القرآن کا ہے کہ جس کے بارے میں ایک ہی جملہ ہی اس کی ممل بیجیان کرواسکتا ہے اور وہ یہ کہ یہ کتاب تفسیر القرآن بالقرآن کا بے مثال مرقع ہے کہ جس کے ہر صفحہ برآیات اس طرح اپنی نورانی عظمتیں بھیر رہی ہیں جس طرح نضائے فلک پرستارے وسیارے اندھیری رات میں روشنی کی بستی آباد کرے و مکھنے والی ہرآ تکھ کونور اور دھڑ کنے والے ہرول کوسر ورعطا کرتے ہیں۔اس کے ساتھ ساتھ بدیات ہارے لیے باعث عزت وافخار ہے کہ میں روشن کے میناروں حضرات محمد وآل محمیلیم السلام کے ارشادات وفرامین کہ جو قرآن کی تفسیر میں وارد ہوئے ہیں ان سے استفادہ کر کے کلام اللی سے سب معارف کی توفیق حاصل ہے کیونکہ وہی ہستیاں بیں کہ جواسرار ورموز قرآنی سے کامل آگا ہی رکھتی ہیں اور ہرآیت کی اصل حقیقت بتاسکتی ہیں جیسا کہ حضرت امیر الموشین علی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ مجھ سے قرآن کی آیت کے بارے میں یو چھنا چاہو یو چھو میں تہمیں بتاسکتا ہوں کہ کون کی آیت کب، کہاں ،اور کس کی شان میں اتری ،رات میں اتری یا دن میں اتری ،دریا میں اتری یاصحراء میں اتری ،جنگل میں اتری یا پہاڑ پراتری،اور میں میجی بتاسکا ہوں کہان میں سے ناسخ کون می ہےاورمنسوخ کون می ہے محکم کون می ہےاورمتشابہ کونسی ہے کی کون سی ہے اور مدنی کون سی ہے -حضرت علی علیہ السلام اپنے علم کے بارے میں ارشا وفر ماتے ہیں کہ میں نے اس طرح حضرت پیغیراسلام سے علم حاصل کیا ہے جس طرح پرندہ اپنی چونج سے غذا حاصل کرتا ہے اورجس طرح شیر خوار بچہ اپن ماں سے دودھ بیتا ہے لہذا جب تک میں تم موجود ہوں جو جا ہو مجھ سے پوچھ لوکہ میں آسانوں کے راستوں کوز مین کے راستوں سے زیادہ بہتر جا نتا ہوں تو ایسی عظیم ہستیوں سے دابشگی کی نعت سے بہرہ مندی کے بعد ہمیں کلام خداسے ہدایت ے حصول میں ہر گزدشواری لاحق نہیں ہوسکتی۔ بیکتاب انہی معصوم بستیوں کے یا کیزہ مکتب سے کسب فیض کا نتیجہ ہے۔ اس کی عبارتوں کواردومیں ڈھالنے کی سعاوت کے حصول پر بارگاہ خداوندی میں ادائے شکر کے ساتھ ساتھ سیاظہار ضروری ہے کہ اس سلسلے میں وہ تمام احباب لائق تشکر ہیں جنہوں نے ترجمہ کی بابت تشویقی کلمات سے نواز ااور اس کی بھیل کے بھر پور اصرار کی صورت میں شریک عبادت ہوئے۔اس مقام پراگرؤ اکٹر سینیم الحن صاحب (مانچسٹر) کاشکر بداداند کیا جائے توحق تلفی ہو کہ جن کی فکری تر غیبات اس جلد کی ادبی صور تگری میں شامل رہیں ۔اوراب اس کی تجدید طبع میں نہایت مخلص مومن اہل

ہیت جناب سید دولت علی زیدی حفظہ اللہ تعالیٰ کی کاوشیں قابل قدر ہیں کی جنہوں نے ہمیشہ کی طرح اس سلسلہ میں وسیع خدمات پیش کیں ،اللہ تعالیٰ ہم سب کوقر آن فہنی اوراس کی اعلیٰ وارفع تعلیمات پڑمل کرنے کی تو فیق عطافر مائے۔

ترجمه کی بابت چندامور کا تذکرہ ضروری ہے: اس جلد کی سابقہ اشاعتوں میں یروف ریڈنگ کی بابت ناشر کی طرف سے علت وعدم تو جھی کے نتیجہ میں املائی اغلاط اور صفحہ بندی میں ترتیبی خامیء آیات وروایات کی ترکیب وترتیب میں عدم تظیم اورعناوین وعبارات کی تدوین میں عدم تناسب وغیرہ کے باعث کتاب کی طباعتی حیثیت مطلوبہ حسن کی حامل ندر ہی لہذاان تمام امور میں کسی حد تک در تنگی کے عمل کو یقینی بنایا گیااور علماء کرام بالخصوص خطباء حضرات کی طرف سے فرمائش پر احدیث وروایات کی عربی عبارتیں شامل کردی گئیں لیکن بیکام جزوی طور پرانجام ہوسکا کیونکہ وفت کی قلت کے ساتھ ساتھ کتاب کا حجم بھی ملحوظ تھااس لیے بعض اہم مقامات کے انتخاب پر اکتفاء کرتے ہوئے اس کام کوآپندہ جلدوں پر موقوف کردیا گیا۔البتداحادیث وروایات کےعناوین کی ازسرنو تنظیم تعیین کےعمل سے احباب کی فر مائشوں کو پورا کرنے کی مقدوع بھرکوشش کی گئی۔اس کےعلاوہ ادبی حوالہ سے بیربات قامل ذکر ہے کہاملاءوا نشاء کے قدیم اصولوں کے تناظر میں جدیدم وجہ محاوروں اورتحریر وتکلم کےامتزاج کےساتھ بعض الفاظ کی جوصورت گری ہوئی اس میں قارئین کے ذوق قرائت کوملحوظ رکھا گیا چنانچہ اس حوالہ سے یہ جزوی تنبدیلی واقع ہوئی مثلاً مفرد اور جمع کے مخصوص قرائن کے علاو ہدیگر موارد میں جملہ بندی کی بیہ صورت دہی: حوالہ سے حوالے ،سلسلہ سے سلسلے ،فقر ہ سے نقرے ،معنی سے معنے ،مطالبہ سے مطالبے ،مجز ہ سے مجز ہے ، وا تعبرے واقعے ،مشاہدہ سے مشاہدے،طریقہ سے طریقے ،سلیقہ سے سلقے ، قافلہ سے قافلے ،نظریہ سے نظریے ، جملہ سے جہلے اور اس طرح کے دیگر الفاظ میں تلفظ کو لمحوظ و پیش نظر رکھا گیا تا کہ قارئین کوعموی طور پر آسانی ہو اور قدیم طرز وروش اور اصول ادب بھی محفوظ رہیں ۔اور میرکوشش کی گئی کہ عربی متن سے نفظی ومفہومی تر جمہ کی ملی جلی صورت پیدا ہوتا کہ طبیق کے مل میں دشواری ندآنے بائے۔ آیات مبارکہ کے حوالہ جات کونما یال کر کے واضح جگددی گئ تا کم محققین کو آیات تک رسائی میں سہولت ہو۔اس کےعلاوہ بعض موارد میں ترتیبی تبدیلی کی گئی جس سے تلاوت وقرائت میں مزید آسانی ہوگئی۔اللہ تعالیٰ سے ان تمام اموراور مخلصانه کاوشوں کی قبولیت کی دعا کرتا ہوں کہ وہی دلوں کے راز جانبے والا اور نیتوں سے آگاہ ہے۔خدایا اییے مقدس کلام کی بابت ہماری اس نہایت معمولی خدمت کوشرف قبولیت عطافر ما کرتو ہی ہرعمل کوقبول کرنے والا ہے۔

العبدحسن رضاغد يرى عفي عنه

لندن

سوره فانخه

(ابتدائی سورت) اس سورت میں سات آیات ہیں

### سورةالفاتحة

|                                        | بِسُمِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيثِمِ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0     |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (t)                                    | ٱلْحَمَٰلُ يِثْهِ مَ بَ إِلَّا لَكُلِي أَنْ فَ                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0     |
| (r)                                    | الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ لِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0     |
| (٣)                                    | لملِكِ يَوْمِ الرِّيْنِ حُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | O     |
| (r)                                    | اِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ اِيَّاكَ تَسْتَعِيْنُ لِ                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0     |
| (a)                                    | اهُدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ فَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0     |
| (r)                                    | صِرَاطَ الَّذِينَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0     |
| (4)                                    | غَيْرِ الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَ لَا الضَّالِّيْنَ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0     |
|                                        | Z.I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| (1)                                    | آغاز کاراللہ کے نام سے جووسیع رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0     |
| (1) <sup>1</sup> (r) <sup>1</sup>      | آ غاز کاراللہ کے نام سے جو وسیح رحمت والا نہایت مہر مان ہے۔<br>ہر حمر مخصوص ہے خدا کے لیے جو کا نئات کا پرور دگار ہے۔                                                                                                                                                                                                                      | 0     |
| • •                                    | آغاز کاراللہ کے نام سے جووسی رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>ہر حمر مخصوص ہے خدا کے لیے جو کا نئات کا پروردگار ہے۔<br>جووسیع رحمت والا نہایت مہر یان ہے۔                                                                                                                                                                                    | 0     |
| (r)                                    | آغاز کاراللہ کے نام سے جووسی رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>ہر حمر مخصوص ہے خدا کے لیے جو کا نئات کا پرور دگار ہے۔<br>جو وسیع رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>جو قیامت کے دن کا حاکم ہے۔                                                                                                                                                    | 0     |
| (r)<br>(r)                             | آغاز کاراللہ کے نام سے جووسی رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>ہر حمر مخصوص ہے خدا کے لیے جو کا کنات کا پرور دگار ہے۔<br>جو وسیع رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>جو قیامت کے دن کا حاکم ہے۔<br>ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔                                                                                        | 0 0 0 |
| (r)<br>(r)<br>(r)                      | آغاز کاراللہ کے نام سے جووسی رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>ہر حمد مخصوص ہے خدا کے لیے جو کا نئات کا پرور دگار ہے۔<br>جو دسیج رحمت والا نہایت مہر یان ہے۔<br>جو قیامت کے دن کا حاکم ہے۔<br>ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔<br>توہمیں سید ھے داستہ کی ہدایت فرما۔                                                  | 0 0 0 |
| (r)<br>(r)<br>(r)<br>(a)               | آغاز کاراللہ کے نام سے جووسی رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>ہر حمر مخصوص ہے خدا کے لیے جو کا نئات کا پرور دگار ہے۔<br>جو وسیع رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>جو قیامت کے دن کا حاکم ہے۔<br>ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔<br>تو ہمیں سید ھے راستہ کی ہدایت فر ہا۔<br>ان لوگوں کاراستہ جن پر تونے تعتیں نازل کیں۔ | 0 0 0 |
| (r)<br>(r)<br>(r)<br>(r)<br>(a)<br>(1) | آغاز کاراللہ کے نام سے جووسی رحمت والا نہایت مہر بان ہے۔<br>ہر حمد مخصوص ہے خدا کے لیے جو کا نئات کا پرور دگار ہے۔<br>جو دسیج رحمت والا نہایت مہر یان ہے۔<br>جو قیامت کے دن کا حاکم ہے۔<br>ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد چاہتے ہیں۔<br>توہمیں سید ھے داستہ کی ہدایت فرما۔                                                  | 0 0 0 |

# بہلی پانچ آیات

```
ا بِسْمِ اللهِ الرَّحُلُنِ الرَّحِيْمِ

الرَّحُلُنِ الرَّحِلْ المُّحِلِيْمِ

الرَّحُلْنِ الرَّحِلْ الرَّحِيْمِ

الرَّحُلْنِ الرَّحِلْ الرَّحِيْمِ

الرَّحُلْنِ الرَّحِلْ الرَّحْلِيْ المَّلِيْنِ

الرَّحِمَمِ

ا مَعْ الْكُولِيَ اللَّهِ المَّالِيَّةِ الْكُنْسَعِولِيْنَ اللَّهِ اللَّهِ المَّالِيَةِ المَّلِيِّ الْكُنْسَعِولِيْنَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْلِيَّ الْمُلْلِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه
```

### تفسيروبيان

#### ىيا بە يىلى آيت:

بِسْمِ اللهِ الرَّحْلِ الرَّحِيْمِ

(آغاز كارالله كنام ع جووسيع رحمت والاعنه نهايت مهربان ب)

عام طور پرلوگ جوکام کرتے ہیں یا سے شروع کرنا چاہتے ہیں تواپنے کام کی ابتداء اس شخصیت کے نام سے کرتے ہیں جو انہیں دوسروں سے زیادہ بو پہند بیدہ ہو یا قدر ومنزلت کے لحاظ سے ان کے نزد کیک سب سے زیادہ باعظمت ہو تاکہ اس مجوب یا عظمی المرتب ہستی کی بدولت ان کا کام بابر کت اور نتیج خیز ہوجائے یا کم از کم بیک اس شخصیت کی یاد ہمیشتازہ رہے اس محرح کوئی نام تجویز کرتے وقت بھی یہی امر کمخ ظ ہوتا ہے مثلاً نومولود بچے کا نام یا اپنے شاہ کارصنعت مثلاً وہ گھر کہ جے انہوں نے قائم کیا اپنی کسی پندیدہ یا محترم شخصیت کے نام پر تجویز کرتے جے انہوں نے تائی کا نام پر تجویز کرتے ہیں تاکہ اس طرح اس مجوب یا عظیم ہتی کا نام زندہ وجاویدر ہے اور اس کا جمال و کمال عالم وجود میں آنے والی نئی چیز کی بقاء ہے ہمرنگ ہوسکے (جب تک وہ نام باقی ہواس سے منسوب شخصیت کی یاد بھی باقی رہے ) جس طرح کوئی باپ اپنے بیٹے کا عام اپنے والد کے نام پرد کھتا ہے تاکہ اس طرح اس بردگا تام ہمیشہ باقی رہے اور اس کی یادگار کے ساتھ ساتھ اس کی عجت و عظمت کی تصویر آتھوں کے سامنے جسم اور اس کی یاد کا زام میں روشن رہے۔

یمی بات خدا کے کلام میں بھی پائی جاتی ہے خالق کا نئات نے اپنے مقد س کلام کا آغاز اپنے سب سے بیارے و محبوب نام سے کیا تا کہ اس کا کلام اس کی عظمتوں کا حامل وتر جمان اور اس کی لاز وال ذات ہی سے وابستہ ومر بوط رہے اور اس کے ساتھ ساتھ اپنی مخلوق کو ایک پائیزہ روش اور رفنار و گفتار کے پہندیدہ آواب سے بھی آگاہ کر ہے س کو اپنا کرلوگ اپنے ہرکام کی ابتداء اس کے مقدس وبابر کت نام ہی ہے کریں تا کہ اس کی برکتیں اور عنایتیں ان کے شامل حال ہوں اور اس کی برکتیں اور عنایتیں ان کے شامل حال ہوں اور اس کی ابتداء اس کے مقدس وبابر کت نام ہی ہے کریں تا کہ اس کی برکتیں اور عنایتیں ان کے شامل حال ہوں اور اس کی بربات اور ہرکام کا مقصد اعلی خدا کی رضا و

خوشنودی حاصل کرنے کے سوا پی جھی نہ ہوائی سے لوگ اپنے مقاصد میں کا میاب ہوسکتے ہیں اور اپنا امال میں ہرطر ہ کی اکا می و پریشانی اور شکست و تباہی سے نجات پاسکتے ہیں کیونکہ جس لازوال ہستی کے نام سے انہوں نے ابتداء کی وہ ہمیشہ باتی رہنے والی ہاور اس کی بابت فناو تا بودی کا تصور ہی نہیں ہوسکتا 'چنا نچہ خداوند عالم نے اس حقیقت کا اظہار اپنے پا کیزہ کلام میں کئی مقامات پر کیا ہے کہ'' جو کام اس کی رضاو خوشنودی کے لیے انجام نددیا جائے وہ نہ تو نتیجہ بخش ثابت ہوگا اور نہ ہی اس کی مقامات پر کیا ہے کہ '' جو کام اس کی رضاو خوشنودی کے لیے انجام نددیا جائے وہ نہ تو نتیجہ بخش ثابت ہوگا اور نہ ہوگ کئی ہوئی دور میٹ جانے والا ہے'' اور خدا نے ارشاد فر مایا: '' وہ عفر یب لوگوں کے اعمال کا جائزہ لے کر ان تمام کا موں کو جن میں اس کی رضاو خوشنودی کے صول کی کوشش شامل نہ ہوگ خاک ہوں گئی ہوں گئی۔ اس کے علاوہ خال کا نتات نے بیام بھی واضح کر جو اس کی مقدس ذات کی حضال کی خاطر انجام دیا جائے اور ویا کہ اس کی ذات کی رضا کے حصول کی خاطر انجام دیا جائے اور ویا کہ اس کی ذات کی رضا کے حصول کی خاطر انجام دیا جائے اور کی یا کیزہ نام کے ساتھ شروع کیا جائے وہ ہمیشہ باتی رہے گا اور کبھی محود تا بو ذہیں ہوسکا۔

بنابرای ہر چیز کی بقا کاراز چونکہ خدا کی ذات کی خوشنو دی کے حصول کی کوشش میں مضمر ہے اس لیے اس کی بقا گی مقدار بھی اتنی ہی ہوگی جتنار ضائے الٰہی کے حصول کی کوشش کا اس میں دخل .....، بیدہ مسلم الثبوت حقیقت ہے جوفریقین (شیعہو سنی ) کے بزویک متفق علیہ حدیث نبوی میں بیان کی گئے ہے کہ حضرت پینجمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا وفر مایا:

"كل امرذى بال لمريبداً فيه باسم الله فهو ابتر

(جوابم كام الله كنام عشروع تدكياجات وه بالروب نتيجب)

عربی زبان مین "ابتر" باا ژوبنتجه چیز کو کہتے ہیں لینی وہ چیز جس کا انجام کار پچھ نہ ہو۔

بنابراین بیکبنا بجاہوگاکہ" بسم اللہ "کی بے تمام معانی میں سے اس مقام پر"ابتدائ"کامعی بی مناسب ہے لہذا" بسم اللہ"کا ترجمہ یوں ہوگا:"میں شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے"! یا "میری ابتداء اللہ کے نام سے"! اس مناسبت کی ایک اہم وجہ یہ بھی معلوم ہوتی ہے کہ کلام خدا کی ابتدا بھی اسی جملے سے ہوئی اور"کلام"افعال میں سے ایک فعل مناسبت کی ایک اہم وجہ یہ بھی معلوم ہوتی ہے کہ کلام خدا کی ابتدا بھی اس جمعی وحدت ماصل ہے اور کسی کلام کی وحدت اس کے معنی ومفہوم کی وحدت کی وجہ سے ہوتی ہے لہذا یہ تسلیم کرتا پڑے گا کہ کہ خدا کا کلام بھی اول سے آخرتک حقیق معنی میں وحدت کا حامل ہے ( یہی وہ بنیا دی گئتہ ہے جس کا خدا نے اپنے کلام کی ابتداء میں ادرہ فرمایا ہے" اللہ" کے نام سے شروع کرنے میں یہی راز پوشیدہ ہے کہ اس کی حقیقی وحدت کا تصور ہر حال میں باتی میں اردہ فرمایا ہے" اللہ" کے نام سے شروع کرنے میں یہی راز پوشیدہ ہے کہ اس کی حقیقی وحدت کا تصور ہر حال میں باتی

اب دیکھنایہ ہے کہ کلام خدا میں معنی کی وحدت سے کیا مراد ہے؟ تو اس سلسلے میں خداوند عالم نے اپنے کلام لیمن قرآن مجید کے بارے میں یوں ارشاوفر مایا:

سوره ء ما نکره ، آیت ۱۵ ـ ۱۲:

\* قَلْجَاءَ كُمْقِنَ اللهِ نُوْرٌ وَكُتُبٌ مُّبِينٌ ﴿ يَهْدِي بِواللهُ .....

(یقینا تمہارے پاس الله کی طرف سے نور اور کتاب مین آئی اس کے ذریعے خدا ہدایت کا کام انجام دیتا

ہے....

اس آیت کے علاوہ دیگر متعدد آیات میں یہی مطلب بیان کیا گیا ہے اور بیامر واضح کردیا گیا ہے کہ کلام اللی ۔
کتاب خدا فر آن مجید کا مقصد لوگوں کی ہدایت کے سوا کہ بھی نہیں لینی لوگوں کوئی و حقیقت کی رہنمائی کرنا ہی قرآن کے خول کا واحد مقصد وغرض ہے لہذا '' ہدایت' ہیں وہ معنی ہے جس کی ابتداء خدا کے نام سے ہوئی' وہ خدا جو رجمان ہے رجم ہے اور وہی کردگارو معبود برئ ہے جس کی طرف تمام لوگوں کی بازگشت ہے وہ رجمان ہے اور اپنے تمام بندوں کو اپنی رحمت عام کا وہ رستہ دکھا تا ہے جوان کے وجود و حیات کی صلاح و بہتری کا ضامن ہو خواہ وہ بندے مؤمن ہوں یا کافر! وہ رحم ہے اور اپنی بارگاہ میں ان کی اخر دی سعادت کے حصول اور اپنی بارگاہ میں ان کی اخر دی سعادت کے حصول اور اپنی بارگاہ میں ان کی شرف یا بی کا در استہ اپنی در مات اس کی راہ اہل ایمان کے لیے واضح کر ویتا ہے لیتی ان کی اخر دی سعادت کے حصول اور اپنی بارگاہ میں ان کی شرف یا بی کا در استہ آئیس دکھا تا ہے ، چنانچ ارشاد ہوا:

سورهاعراف،آيت ١٥١:

\* وَمَحْمَقُ وَسِعَتُ كُلُّ شَيْءٍ \* فَسَا كُتُبُهَ اللَّذِينَ يَتَّقُونَ

(میری رحمت ہر چیز پر چھائی ہوئی ہے اور میں عنقریب اپنی رحمت کو مقی و پر ہیز گارلوگوں کے لیے مخصوص کر دوں گا) بہر حال'' ابتداء '' کا مذکورہ معنی پورے قرآن کی بابت ذکر کیا گیا ہے جسے دوسر لے نقطوں میں یوں بیان کیا جا

سکتاہے کہ پورے قرآن کا مقصد صرف ایک چیز یعنی''ہدایت''،اوراس کا آغاز خداکے یا کیزہ نام سے ہواہے۔

یہاں بیامرقابل ذکرہے کہ خداونگر عالم نے اپنے مقدس کلام میں کئی مقامات پرلفظ'' سورہ'' استعمال کیا ہے چندآ مات ملاحظہ ہوں:

سورهٔ يونس، آيت ۸ سا:

\* فَأَتُوابِسُوْمَ وَمِقِمِثُلِهِ

( پس لے آؤ اس جیاایک سورہ۔)

سورهٔ بهود، آیت سا:

\* فَٱتُوابِعَشُوسُو عِيقِتُلِهِ مُفْتَرَيْتٍ .....

( پس لے آ واس جیسی دس سورتیں من گھڑت۔۔)

سوره ءتوبه، آيت ۸۲:

\* وَإِذَا أُنْزِلَتُ سُوْمَةً

( اورجب نازل کی جاتی ہے کوئی سورت۔۔۔)

حيداً إولطيف آباد، بينت لمبره - C1

موره ونوره آيت ا:

شُوْتَهُ الْنُولَالَهُ الْمُؤْتَلُونَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللّل

( اوروه سورت جيم من تازل كيااورات فرض كرديا ...)

ان آیات مبارکہ سے بخوبی معلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے اپنے کلام کے ہر جزء پر مشمل حصہ کو ایک دوسرے ہے اور یہ کہ ان تمام سورتوں میں سے ہرایک سورہ کلام الی کا ایک حصہ ہے اگر چہ خداوند عالم نے ان سب کو ایک دوسرے سے جدا کر کے ذکر کیا ہے لیکن ان میں سے ہرایک قرآن کا ایک حصہ ہونے کی وجہ سے معنی و مفہوم کی مخصوص وحدت کا حامل ہے ایک وحدت جونہ توسورہ کے اجزاء اور نہ بی دوسورتوں کے درمیان نظر آتی ہے اس سے یہ حقیقت بھی کھل کرسا منے آجاتی ہے کہ ہرسورہ کا مقصد و فرض مستقل اور ایک دوسرے سے الیحدہ و مختلف ہے یعنی ہرسورہ ایک مخصوص مقصد کے لیے ہے اور خاص مطلب کو بیان کرنا ہی اس کی بنیادی غرض ہے البندا جب تک وہ غرض حاصل نہ ہوجائے اس کا اختتا م نہیں ہوتا ' لبندا ہر سورہ سے پہلے' ' بہم اللہ '' کی بازگشت اس سورہ میں ملحوظ غرض کی طرف ہے۔ اس سورہ میں ملحوظ غرض کی طرف ہے۔

بنابرایں سورہ الحمد میں ' بسم اللہ'' کا تعلق اس غرض و پا کیزہ مقصد سے ہے جواس سورہ میں طحوظ ہے اور صرف اسی مقصد کا حصول ہی مطلوب ہے جواس سورہ کے نزول کی اصل بنیا د ہے ' سورہ فاتحہ کی تر تیب و ترکیب سے پید چلتا ہے کہ اس میں جو بنیا دی مقصد طحوظ رکھا گیا ہے وہ بیہے :

''خداکی حمد بجالا ناحقیقی معنے میں اس کی بندگی وعبودیت کا ظہار کرتے ہوئے'اور اس کی بارگاہ میں سر بسجدہ ہوکر'اور صرف اس سے مدد ما تکتے ہوئے اور صرف اس کے حضور ہدایت ورہنمائی کی درخواست لے کر .....''

سورہ فاتحہ درحقیقت ایک ایسا کلام ہے جوخدانے اپنے بندے کی طرف سے خوداس لیے ارشا وفر ما یا کہ وہ (بندہ) اس کی بار گاو ذی جاہ میں اظہار بندگی وعبودیت کے انبی مخصوص آ داب کواپنائے جوخدانے اسے تعلیم دیتے ہیں۔

اظہار بندگی وہ پاکیزہ عمل ہے جے "عبد" اپنے معبود کے حضور بجالاتا ہے اور ایسا ہم کام ہے جس کی انجام وہی کا اقدام کرتا ہے چنانچاس عمل واہم کام کی ابتداء خدائے رجمان ورجیم کے مبارک نام سے کرتا ہے اور "بسم اللہ" سے اپنے عمل کا تا فاذ کرنے کا مطلب ہی ہیہ ہے کہ گویا وہ سے کہ درہا ہے کہ خدایا! تیرے نام سے تیرے حضور اظہار بندگی کا شرف حاصل کرتا ہوں۔

#### ایک اد بی نکته

سورہ الحمدی' دبسم اللہ''میں حرف(ب) کا تعلق ابتداء سے ہے۔۔ب کا متعلق ابتدا ہے۔ یعنی ابتداء خدا کے نام سے' اس کا بنیا دی مقصد رہے کہ اپنی بندگی کے اظہار کو اخلاص کی عظمتوں سے ہم آ ہنگ کر کے بارگا و ربو بی میں شرف سخن حاصل کیا جائے۔

عربی ادب کے بعض ارباب فکرونظر کا خیال ہے کہ اللہ اللہ اللہ اللہ استعانت یعنی مدوطلب کرنا ہے اگر چہد اس نظریہ کو بھی انداز بیس کیا جا سکتا لیکن ابتداء لینی شروع کرنے کامعنی و مفہوم ہی زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے کیونکہ خود سورہ مبار کہ بیں استعانت (مدوطلب کرنے) کے صریح الفاظ موجود ہیں: '' اِیّا اَکْ نَعْبُ اُو اِیّا اَکْ نَشْتَعِیْنُ '' (ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور جھی ہی سے مدو چاہتے ہیں) لہذا اللہ اللہ اللہ استعانت) کے علاوہ ہی معنی مراولیا زیادہ موزوں معلوم ہوتا ہے۔

### اسم کی بحث

' ' اسم '' نام سور بی زبان میں اس لفظ کو کہتے ہیں جو کسی چیز کی پیچان کا ذریعہ ہویا جو کسی حقیقت کی نشاندہی کرتا ہو۔ '' اسم '' کے اشتقاق لیعنی لفظی بناوٹ کے سلسلہ میں دوام کان یائے جاتے ہیں:

ا۔ " سمة "سے بنایا گیاہے جس کامعنی ہےعلامت ونشانی!

۲۔ " سمو " سے بنایا گیاہے جس کامعنی برفعت وبلندی!

بہر حال افت اور عرف عام دونوں میں ' ' سے وہ لفظ مراد لیا جاتا ہے جو کسی چیز پر دلالت کر ہے ( یعنی اس کی پیچان ومعرفت کا ذریعہ ہو) اس سے یہ بات صاف ظاہر ہوتی ہے کہ ''اسم'' جس چیز کی پچان کا ذریعہ بن رہا ہے اس کی ' دحقیقت'' سے طعی مختلف ہے یعنی اس چیز کی حقیقت کا حصہ نہیں ہوگا بلکہ صرف اس کی پچان کا ذریعہ ووسیلہ ہوگا ( اسم اور ہے اور کے اور کے۔ اور کسمی کھاور )۔

''اسم'' کوذات کے معنے ش بھی استعال کیا جا تا ہے اور بہتب ہوتا ہے جب اسے اس ذات کے حقیقی اوصاف ش سے کسی ایک وصف سے بنایا گیا ہو ( یعنی اسم سے وہ ذات مراد لیس جس کے اوصاف میں سے ایک وصف ہمار مے لوظ خاطر ہو) تو اس صورت میں وہ ( اسم ) ''الفاظ' کے دائر ہے سے نکل کر''اعیان' اور ذوات کی دنیا میں ثمار کیا جائے گا اور اسم کے پہلے معنے کی روشی میں اصل' 'مسمی'' بن جائے گا مثلا لفظ' عالم'' ، . . . . جو کہ خدا کے اسائے مبار کہ میں سے ایک ہے ۔ . . . ایسالفظ ہے جوابیخ 'دمسمی'' (جس کے لیے بنایا گیا ہے ) کی پیچان کروا تا ہے یعنی وہ ذات جس کا وصف علم ملحوظ ہے اور یہی لفظ (عالم) بعینداس ذات کا اسم ہے جس کی بابت اس کی صفات کے علاوہ ہمیں کسی چیز کاعلم نہیں ، . . . اس کی اصل ذات کی جگہ اس کی صفات ہی طحوظ ہیں ..... (لہذا بیاسم بھی ہے اور اس کا دمسمی " بھی ) ..... بنابرایں ان دومعانی میں سے پہلے معنے کی روشی میں اسے کے اور اس کی حوزات کی بچان کا ذریعہ ہوجس میں ذات کی ذاتی خصوصیات شامل نہ تھیں اور دوسر سے معنے کی روشی میں اسم خودذات ہی کی تصویر ہے جس میں ذات کی حقیقی صفات شامل و ذخیل ہیں۔

#### ايك سوال اوراس كاجواب

یہاں بیسوال پیدا ہوسکتا ہے کہ جب اسم جو کہ الفاظ میں سے تھا اور ذات کی پیچان کروانے کے علاوہ اس کا کوئی کام نہ تھا تواسے ذات کی حقیقی صفات کے حوالہ سے ذات کی ایک تصویر کیونکر بنادیا گیا؟ نیٹی پہلے معنی کے مطابق اسم الفاظ کے باب سے تھا اور دوسر ہے معنے کے مطابق ''عیان'' میں کیونکر شامل ہوا؟

#### ایک تاریخی تجزیه

سرراسلام کے علمی حلقوں کا تاریخی تجزید کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس زمانہ میں علاء و دانشوروں کے درمیان اس مسلم میں شدید بحث و نزاع کا بازارگرم تھا کہ آیا اسم عین مسمی ہے یا اس کا غیر ہے؟ یعنی تام اور ذات دونوں ایک ہی

حقیقت رکھتے ہیں یاان میں فرق پایا جاتا ہے؟ اس سلسلہ میں '' متکلمین'' (الہیات کے ماہرین) میں شدیدا ختلاف رائے پایا جاتا تھا اور اس موضوع کی بابت ان کے درمیان باہمی تنازعات کی واستا نیں صدر اسلام کی تاریخ کا وسیع حصہ ہیں لیکن عصر حاضر میں اس طرح کے مسائل روز روشن کی طرح واضح ہو بچے ہیں اور اب ان کے بارے میں لوگ اس حد تک آگائی حاصل کر بچے ہیں کہ ان مسائل کی بابت کسی ولیل و بر بان پیش کرنے کی ضرورت ہی محسوں نہیں ہوتی لہذا اب اس سلسلے میں بحث و تحقیص ضیاع وقت کے سوا کچے نہیں اور جب تمام پہلوآ شکار ہو بچے ہیں تو یہ بات ہرگز درست نہیں کہ ان کی بابت صدر اسلام کے دانشوروں کے نظریات محموظ ریات محموظ کی تمیز کے نام پر آبی تو انا کیاں صرف کی جا تمیں اور احقاق حق (حق کو ثابت کرنے) کے نام پر قکری وعملی کا وشیں بروئے کار لائی جا سمین بنابرایں ہم بھی اس سلسلہ میں مزید بحث کرنے سے احتراز واجتناب کرنائی مناسب سیجھتے ہیں۔

التد

عربی زبان کی لغت کے مطابق'' اللہ '' لفظ'' الد''سے بناہے جس کے معنی عبادت و پرستش کرنے کے ہیں چنانچہ جب کہاجا تا ہے :''المه المو جل یا لله''تواس کا مطلب بیہ وتا ہے کہ'' اس شخص نے عبادت کی'' یا ''وہ شخص عبادت کرتا ہے''۔ اور بی بھی ممکن ہے کہ اس کی اصل''الہ'' کی بجائے''ولہ'' ہوجس کا معنی تخیر ہے چنانچہ جب کہا جائے: '' اللہ الرجل'' تواس کا مطلب بیہ وگا کہ''وہ شخص ورطء حیرت میں پڑگیا اور یہی معنی''ولد الرجل'' کا ہے۔

" الله " فعال کے وزن پراسم مفعول کامعنی دیتا ہے جیسے لفظ" سماب"، مکتوب یعنی کلسی ہوئی چیز کے معنے میں آتا ہے۔

ندکورہ دونوں معنوں کی روشنی میں لفظ' اللہ' کامعنی یا تو' مبعود' ہوگا یعنی وہ ذات جس کی عبادت و پرستش کی جائے' یا ایسی ذات کہ جس کی حقیقت کو بجھنے سے عقل دنگ ہے اور اس کی بابت افکار ورطہء جیرت میں پڑے ہوئے ہیں۔
'' اللہ' خداوند عالم کا خاص ومخصوص نام ہے۔۔۔۔عربی زبان میں مخصوص نام کو' ' علَم '' کہتے ہیں۔ اور بینام نزول قرآن سے قبل عرب میں معروف و مستعمل تھا اور زمانہ ء جاہلیت کے عرب بھی اس سے آشا تھے جیسا کہ سورہ زخرف آیت کے میں اس کی طرف اشارہ کیا گیاہے:

﴿ وَلَئِنُ سَالَتَهُمُ مَّنْ خَلَقَهُمُ لَيَقُولُنَّ اللهُ
 (اوراگرآبِ ان سے پوچیس کمان کا خالق کون ہے تو وہ ضرور کہیں گے کہ "اللہ" ہے)

اسی طرح سورہ انعام آیت ۲ سامیں ہے:

\* فَقَالُوُاهُ فَالِيِّهِ بِزَعْمِهِمُ وَهُ فَالِشُّرَكَا بِنَّا ۗ

(ا پنی قربانیوں کے متعکق کہتے ہیں کہ یہ 'اللہ'' کے لیے ہادریہ مارے شرکاء کے لیے ہے۔ جنہیں ہم نے خدا کا شریک بنایا ہواہے )۔

#### لفظ''اللہ''کاختصاص کی وجیہ

لیکن اگر مذکورہ بالا بیان سے قطع نظر کریں اور ذات وصفات والتزامی دلالت کی باریکیوں میں نہ جائیں تو لفظ "دالله" خداوند عالم کامخصوص نام (علم) ہونے کے علاوہ صرف وہی معنی دیگا جو مادہ" الله" (عباوت و پرستش) میں پوشیدہ ہواراس کے سواکوئی اہم مطلب اس سے ظاہر نہ ہوسکے گا (گو یا لفظ" الله" کامعنی معبود لینی وہ ذات جس کی پرستش ہوتی ہے اجو پرستش کے لائق ہے)۔

رخمان و رخيم

رجمان ورجیم دوالیی صفتیں ہیں جو''رجت'' سے شتق ہیں۔رحمت ایک الی انفعالی صفت ہے جو فاص اثر کی حامل ہے اور وہ اثر اس وقت دل پر ظاہر ہوتا ہے جب کوئی نا دار وحاجتمند گھائی دے کہ جواپی حاجت کے پورا ہونے میں کسی چیز کا محتاج ہو، الیں صورت میں انسان کا دل اس بیچارے حاجتمند کی حالت کو دیکھ کرسخت متاثر ہوتا ہے اور وہ اس کی ضرورت کو پورا کرنے اور اس کی حاجت روائی کے لیے اپنی تمام تر توانا ئیاں وصلاحیتیں بروئے کا رلاتے ہوئے میدان عمل

میں کود پڑتا ہے، لیکن بیسب کچھ خداکی ذات کے بارے میں تب ہی ذرست قرار دیا جاسکتا ہے جب اسے ممکنات کی حدود سے خارج کر کے واجب الوجود کے آئینہ میں دیکھیں کیونکہ خداکی بابت ''رحت'' کامعنی صفحہ دل پر ظاہر ہونے والی خاص کیفیت کا نام نہیں بلکداس سے مراداعطاء وفیض اور حاجت روائی کا حقیقی منہوم ہے اور اسی معنی میں خداکور حمت کی صفت سے متصف کیا جاتا ہے کہ بیصفت اپنے مافوق المادہ معنے میں اس کے ساتھ تعلق رکھتی خداکور حمت کی صفت کا حقیقی سز اوار اس لیے کہا جاتا ہے کہ بیصفت اپنے مافوق المادہ معنے میں اس کے ساتھ تعلق رکھتی ہے۔

رحماك

رحمان 'فعلان' کےوڑن پرمبالغہ کا صیغہ ہے اور اس میں رحمت کی کثرت کا معنی پایا جا تا ہے۔ جملہ (خدار حمان ہے) کا مطلب میر ہے کہ وہ کثیر الرحمت ہے، (زیادہ رحت کرنے والا ہے)۔

رجيم

رجیم' مفینل'' کے وزن پرصفت مشبہ کا صیغہ ہے اور ثبات ودوام کے معنے دیتا ہے .....' خدار جیم ہے' کا مطلب سیب کہ وہ دائم الرحمت ہے، (ہمیشہ رحمت کرنے والا ہے)۔

ندکورہ بالامعنی کی روشی میں لفظ '' رحمان' کی مناسبت اس امر کی متقاضی ہے کہ وہ رحمت کثیر پر دلالت کر ہے لینی الیمی عام رحمت جومومن و کافر دونوں کو حاصل ہوتی ہے اور یہی معنی قرآن مجید میں کثرت کے ساتھ استعال ہوا ہے چنانچہ ارشاد ہوا:

سورة طله ١٠ يت ٥ :

٭ اَلرَّ حُلنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَا ى ⊙
 ( وه رحمانُ عرش پرقائم ہے)

مورهء مريم،آيت ۷۵:

\* قُلْمَنُ كَانَ فِي الصَّلَاةِ فَلْيَهُ لُهُ لُكُ الرَّحُلُنُ مَنَّاهُ \*

( كهدد يجيئ جو مخص كمراي ميں پڑا ہواہ تورحمان اسے دھيل ديتا چلا جار ہاہے)

اس کے علاوہ دیگر کئی آیات میں رحمان کا بھی معنی مرادلیا گیاہے۔ اور لفظ ''رجیم'' کے سلسلہ میں بھی اس کے معنی کی مناسبت اس امرکی متقاضی ہے کہوہ دائی نعمت اور بھیشہ باتی رہنے والی رحمت پر دلالت کر سے لینی الین رحمت جومونین کے ساتھ مخصوص ہے اور اس کے فیض سے صرف اہل ایمان ہی بہرہ ور بوسکتے ہیں جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاوفر مایا:

سوره ءاحزاب، آيت ۴۴:

\* وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ مَحِيْسَا @

(خداءمومنين پررچم بيسان پر بميشرحت نازل كرنے والاب)\_

سوره ءتو به، آیت که ۱۱:

\* إِنَّهُ بِهِمْ مَاءُونٌ تَّ حِيْمٌ اللهُ

(خداءالل ايمان پرمهربان وريم ع)

ای طرح دیگرمتعدد آیات ش رحیم سے رحمت کی بیشگی اوراس کا مونین سے مخصوص ہونا مرادلیا گیا ہے، ای بناء پر کہا گیا ہے کہ درحمان عام ہے اور جیم خاص لیعنی رحمان سے مرادیہ ہے کہ اس کی رحمت مون و کا فرسب کے لیے ہے اور رحیم سے مرادیہ ہے کہ اس کی رحمت مونین کے لیے مصوص ہے۔

### حمدوستائش كااختصاص

الحبدالله

حمد کے بارے میں کہا گیا ہے کہ وہ الی تعریف ہے جو کسی ایسا ایکھے کام پر کی جائے جوارادہ واختیار سے انجام دیا گیا ہو (اس میں وہ صفات بھی شامل ہیں جو اختیاری طور پر حاصل ہوئی ہوں) اور مدح اس تعریف کو کہتے ہیں جو اختیاری وغیر اختیاری دونوں صورتوں میں انجام دیئے جانے والے ایجھے کام اور اس سے حاصل ہونے والی اچھی صفت پر کی جائے اس طرح مدح کا دائرہ تمد کے دائر ہے سے زیادہ وسیق ہے (لیکن حمکا تعلق چونکہ ارادہ واختیار سے ہاس لیے اس کی عظمت نیادہ ہے) مثلاً کسی کی حمد یا مدح کے لیے یوں کہا جاتا ہے کہ دمیں نے اس کی حمد کی یا اس کی مدح کی اس کے کرم وحمایت پر کی اور البت اگرفیتی موتیوں کی تعریف کرنی ہوتو یوں کہا جاتا ہے: "فیس نے لو اور فیتی موتی کی مدح کی اس کی خویصورتی اور چک دمی پر کیک کسی موتی یا جمل موتی سے اس کے خویصورت ہونے پر اور کیونکہ کسی موتی یا جمل دمی پر کیک کسی موتی یا جمل موتی سے اس کے اس کے خویصورت ہونا ان کے اپنے اختیار میں نہیں اور ان کی چک دمی ان کے ارادہ سے حاصل نہیں ہوتی اس لیے ان کی تحریف میں لفظ دور "استعال نہیں ہوسکی")۔

الف ولام:

''الحمد'' میں الف ولام کے دومعظمکن ہیں: (۱) جنس(۲) استغراق، اگرچ علاء ادب اور ماہرین علم لغت نے دونوں معانی کو بیان کیا ہے لیکن یہاں دونوں صورتوں میں نتیجہ ایک ہی ہے لینی خواہ الف ولام کوجنس کے معنے میں لیس یا استغراق کے معنے میں اس مقام پر دونوں کا نتیجہ ایک ہی ہے ۔۔۔۔۔۔اور یہ کہا جاسکتا ہے کہ جمدا پی حقیقت اور اصل کے لحاظ سے خدا کے ساتھ مخصوص ہیں۔ خدا کے ساتھ مخصوص ہیں۔

حقیقی حمداور حمد کی تمام قسموں کے خدا کے ساتھ مخصوص ہونے کی دلیل میہ کہ خداوند عالم نے قرآن مجید کی متعدد آیات میں اس موضوع کوواضح کیا ہے۔بطور مثال چندآیات ملاحظہ ہوں:

سورهءغافر،آيت ۲۲:

(بیے خداتہارارب،جوہرچیزکاپیداکر علیہ ع)

اس آیت میں خدادند عالم نے اس امر کو دار گھا۔ کے جس کو' شے' (چیز) کہدیکتے ہوں وہ اس کی مخلوق

-4

سوره وسجده، آيت 4:

الَّذِي نَ ٱخْسَنَ كُلُّ شَيْءٌ خَلَقَهُ

(خداوہ کے جس نے ہر چیز کی خلقت وآ فرینشن کو بہتر صورت عطاکی)

اس آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے ہر چیزی تخلیق کی بابت یہ بیان کیا ہے کہ اس نے اسے دخسن خلقت ' سے نوازا' یہاں خدا نے ہر چیز کے بارے میں اس کے صن و جمال کا اثبات اس طرح سے کیا کہ چونکہ ہر چیزاس کی پیدا کی ہوئی ہر اوراس کی طرف منسوب ہوتی ہے لہذاوہ حسین و جمیل ہے یعنی ہر شے کے حسن و جمال کا دارو مداراس بات پر ہے کہ دہ خدا کی مخلوق ہے اور خدا کی ہر مخلوق اس کے جمال قدرت کی آئینہ دار ہے یس کوئی مخلوق الی نہیں جو خدا کے احسان کے باوجود حسن و جمال سے خالی ہو بلکہ ہر چیز کا حسن و جمال خدا کے احسان تخلیق کا مر ہون منت ہے اور کوئی حسن ایسانہیں جواس کی قدرت کا ملہ کا شاہ کاراوراس کی طرف منسوب نہوں چینا نیجار شادالی ہے :

سورهٔ زمر،آیت سم:

﴿ هُوَاللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّالُ۞

( وہ اللہ ایک ہے،غلبہ والاہے)

سورهُ طهآ بيت ااا:

وَعَنَتِ الْوُجُوْ لُالِلَحِيِّ الْقَيُّومِ \*

(سب چرے خدائے ی وقیوم کے سامنے جھک گئے)

ان دوآیتوں میں خداوندعالم نے بیربات واضح طور پر بیان فرمادی کداس نے کسی چیز کونہ تو کسی کے اجبار واکراہ کی بنیاد پر پیدا کیا اور نہ ہی کسی مافوق قدرت وقوت کے قہر وغلبہ کی وجہ سے اس کی تخلیق کی بلکہ ہر چیز کواپنے علم وارادہ اور اختیار سے پیدا کیا لہٰذا ہر چیز سے ووجود عطا کرنا سے ساتھ اور ختیار میں ہے۔ بنابراین فعل کے حوالہ سے ہر حماس کے ساتھ مخصوص ہے۔ بہی صورت حال ''اسم'' میں ہے، چنانچے ارشاد ہوا:

سوره وطر،آيت ٨:

﴿ اَللّٰهُ لاَ إِللَّهُ إِلَّاهُ وَ لَهُ الْرَاسُهَا عُالْحُسُفَى ۞ (وه خدا كرجس كيسواكوئي معبودنيس اس كي ليم بين اسائة حشني (سب الجيهنام) \_

سوره اعراف آیت ۱۸۰:

﴿ وَيِنْهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْفِي فَادْعُوهُ بِهَا "وَذَرُ واالَّذِينَ يُلْحِدُ وَنَ فِيٓ ٱسْمَآيِهِ

(خداہی کے لیے ہیں سب ایجھے نام کیس تم اسے پکاروا نہی ناموں کے ساتھ اور جولوگ اس کے ناموں میں الحاد کرتے ہیں انہیں جھوڑ دو)

ندکورہ مطالب سے بیر حقیقت کھل کرسا منے آجاتی ہے کہ خداوند عالم اپنے تمام اساء جمیلہ اور افعال حسنہ کی وجہ سے حدوستاکش کا سز اوار ہے اور جو شخص جس اچھے کام یا اچھی چیز کی حمد بجالائے وہ حقیقت میں خدا ہی کی حمد ہوگا کیونکہ ہروہ امر جمیل جو حمد کا موضوع قرار پاتا ہے وہ خدا ہی کی قدرت کا ملہ کا اثر وشاہ کا رہے لہذا اس معنے میں حمد کی جنس واصل اور سب حمد اور ہوشم کی حمد خدا ہی کے لیے ہے۔

## ایک اہم نکتہ

اس مقام پرایک اجم نکتہ قابل ذکر ہے اور وہ یہ کہ اس سورہ مبارکہ کے اسلوب کلام (ظاہر سیاق) اور 'ایاک نعبہ' میں پائے جانے والے قرینۂ التفات کو کھی ظرکھتے ہوئے یہ بات بھی معلوم ہوجاتی ہے کہ یہ سورہ ، خلوق خدا کا کلام ہے جو وہ اپنی جرکا درس دیا ہے اور اس بات کی اپنی خلوق کو اپنی حمد کا درس دیا ہے اور اس بات کی تعلیم دی ہے کہ جب کوئی بندہ اپنی پروردگار کے حضورا ظہار بندگی کرنا چاہے تو اس کے آداب کیا ہیں اور کوئی عبدا پنے معبود سے کیونکر خاطب ہوسکتا ہے؟ چنا نچی 'الجمد لند' کے الفاظ بھی اس امرکی تصدیق کرتے ہیں اور ان سے یہی درس ملتا ہے کہ بارگاہ ایر دی میں اظہار عبود یت و بندگی اس طرح کیا جائے اور یہ اس لیے ہے کہ حمد در حقیقت ایک قسم کی توصیف ہے جبکہ خداوند عالم نے خودکو توصیف کرنے والوں کی توصیف ہے جبکہ خداوند عالم نے خودکو توصیف کرنے والوں کی توصیف سے منزہ سے منزہ سے والاتر قرار دیا ہے، چنا نچیار شاد ہوا :

سورهٔ صافات، آیت ۱۵۹ آور ۱۲۰:

🖈 سُبْحٰنَاللهِ عَمَّالَيصِفُونَ ﴿ إِلَّاعِبَا دَاللهِ الْمُخْلَصِيْنَ ۞

(خدا پاک و برتر ہے اس سے جو وہ توصیف کرتے ہیں 'سوائے اس کے خلص و برگزیدہ بندوں کے!)

میآ یت مطلق ہے اس میں کی قتیم کی قید و شرط فر کڑیں گی گئ اور قرآن مجید میں خداوند عالم نے ایسے الفاظ فر کڑیں کی خراص خرات ہوں خدات و برگزیدہ پنجم بروں

فر مائے جن سے ثابت ہوکہ خود اس کے علاوہ کسی اور نے اس کی حمد کی ہوسوائے اس کے چند عظیم المرتبت و برگزیدہ پنجم بروں

میر کے بحد جن کا تذکرہ کرتے ہوئے خدانے ارشا و فر ما یا کہ 'انہوں نے حمد بجالائی'' مثلاً حضرت نوح محمت یوں آیا ہے کہ خدانے ان سے فرمایا:

سورهٔ مومنون ، آیت ۲۸:

﴿ فَقُلِ الْحَمْلُ لِلهِ الَّذِي نَجْسَامِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴿ لَهُ لَكُولُ الْعَلَمِينَ ﴿ ( يُس كَيِي كَهُمَ اللهُ كَ لَي كَهُمَ الْحَمْلُ الْمُ وَمُمَّرُ لُولُول سِنَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

سورهٔ ابراجیم ، آیت ۹ سا:

﴿ اَلْحَمْدُ اللهِ الَّذِي وَهَبَ إِنَّ عَلَى الْكِهَرِ السَّلِعِيلَ وَ اِسْلَحَى الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا اللهُ اللهُ

سوره عمل،آیت ۹۳:

🖈 وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّٰهِ

( اوركبوكه همياللدكي ليا!)

ای طرح اہل بہشت کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشادفر ما یا کہوہ کینہ پروری، لغوہ بیہودہ کلام اور گناہ وفتنہ انگیزیوں سے پاک ومنزہ بیں ان کا منتہائے ذکر جمد الٰہی ہے:

عيدا إدائما

سورهء يونس،آيت • ا:

🛠 وَاخِرُدَعُولِهُمُ آنِ الْحَمْلُ اللهِ مَتِ الْعُلَمِيْنَ الْعُلَمِيْنَ الْعُلَمِيْنَ

(اوران کی آخری بات (منتهائے ذکر) یہ ہے کہ حمد ہاللہ کے لیے جوکا کنات کا پروردگارہ)

ندكوره بالاموارد كےعلاوه اگرچه خداوند عالم في مخلوق كى طرف سے كى جانے والى حمد كا تذكره كيا اور حمركرنے كى

نسبت بھی انہی کی طرف دی جیسا کدار شادفر مایا:

سورهٔ شوری، آیت ۵:

کَالْمَلْلِگَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ مَ يَبْهِمُ
 اور فرشتے اپنے رب کی حمد کے ساتھ لیجے کرتے ہیں)

سورهٔ رعده آیت سا:

وَيُسَبِّحُ الرَّعْلُ بِحَمْدِة
 اور بَكِلْ شَيْعَ كُرتِي إِن كَيْ هِ كَمَاتِهِ)

سورهٔ اسراء، آیت ۱۹۴:

"وَإِنْ قِنْ شَيْءً إِلَّا لِيُسِيّحُ بِحَمْدِهِ"
 كونى چزنيس مَربي كدوة تنج كرتى ہے اس كى حد كے ساتھ!)

لیکن اس کے باوجود خدائے قدوس نے مذکورہ بالا موارد میں جمد کو تہیں کے ساتھ طاکر ذکر فرما یا بلکہ تہیں ہی کو بنیا دی حیثیت و کے رحمد کواس کے ممن میں بیان کیا (تمام موجودات اس کی تشییر بجالاتی ہیں اس کی حمد کے ساتھ) اس کی وجہ یہ ہے کہ کوئی غیر خدا ' اس کے افعال کے جمال وعظمت اور کمال ورفعت کا احاطہ بھی ای طرح نہیں کرسکتا جس طرح کہ اس کی صفات کر بہدواساء حدہ کے جمال کا احاظہ کرنے سے عاجز ہے کیونکہ اس کی صفات واساء ہی ہیں جو اس کے حسن افعال کو جنم و بیاں اور کمال کا اور اک نہیں کرسکتا کیونکہ اس کی موات و بیان کی تو کہ اس کی صفات و اساء ہی ہیں کرسکتا کیونکہ اس کے افعال کے حسن و جمال اور کمال کا اور اک نہیں کرسکتا کیونکہ اس کے افعال کے حسن و جمال اور کمال کا اور اُک بیت کرا کہ کہ اس کی صفات و اساء کے جمال و کمال کے اور اُک بی تو ہے اور کوئی شخص اس کی صفات و اساء کے جمال و کمال کے اور اُک بی تو ہے و خداوند عالم نے اس طرح واضح و صرح کا لفاظ میں اور شاونر مایا:

پر قادر نہیں ) چنا نچر غیر خدا کے جمال کا تذکرہ کرتے ہوئے خداوند عالم نے اس طرح واضح و صرح کا لفاظ میں اور شاونر مایا:

☆ وَلا يُحِينُ طُونَ بِهِ عِلْمًا ۞

( لوگ این علم سے اس کا ادر اکٹیس کرسکتے)

بنابرای جولوگ اس کی توصیف (اس کی کسی صفت کے ساتھ) کریں تو گویا انہوں نے خدا کوائی صفت کے آئینہ میں ویکھا اور اسے اپنی توج کے دائر سے میں محدود کر دیا اور اسے اپنی سوچ کے دائر سے میں محدود کر دیا اور اپ افکار کی تقل دائن کا شکار کر دیا جبکہ خداوند عالم کسی بھی حوالہ سے محدود نہیں ، نہذات میں اور نہ بی افعال وصفات میں ، سے ، البندا اس کی تعریف و توصیف صرف اسی طرح ممکن ہے کہ پہلے اسے اپنی فکر وسوچ کے محدود زاویوں سے باہر لا کر ہرفتم کی محدود یت سے پاک ومنزہ قرار دیں اور اپنے تین اس کا اعتراف کریں کہ اس کی ذات وصفات ہمارے ادر آگات کی حدود سے ماوراء اور ہماری عقل اس کی حقیقت کو تھے سے قاصر ہے جیسا کہ اس نے خود بی ارشاد فرمایا ہے :

## سورهٔ محل،آیت ۱۵:

﴿ إِنَّاللَّهُ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ۞

( یقینا خداجانتا ہے جبکہ تم نہیں جانتے )

البتہ جواس کے خلص وبرگزیدہ بندے ہیں ان کے حمد وستائش کرنے کوخداوند عالم نے اپنی طرف نسبت دی ہے اور ان کے توصیف کرنا گویا میر الدر کرنا ہے اور ان کا توصیف کرنا گویا میر الحد کرنا ہے اور ان کا توصیف کرنا ہے۔ توصیف کرنا ہے کی کونکہ اس نے انہیں خاص آپنے لیے خصوص کیا ہے۔

نذکوره مطالب سے بیمطلب واضح ہوگیا کہ آواب بندگی اس امرے متقاضی ہیں کہ بندہ اپنے پروردگاری حمدائی طرح بجالائے جس طرح خدانے خوداپنی حمد کی ہے اور ذرہ بھر اس سے تجاوز نہ کر بے جیسا کہ فریقین شیعہ وسی کے نزدیک متفقہ حدیث میں پنجبر اسلام حضرت مجمد صطفی صلی اللہ علیہ وا لہ وسلم سے منقول ہے آپ نے بارگاہ اللہ میں عرض کی نفست سی نفست سی نفست اسلام حضرت محمد سے مناع علیہ انت کہا اثنیت علی نفست ،

( پروردگارا ! میں تیری حمد وثناء کے احصاء سے قاصر ہوں ' بس تو اس طرح ہے جیسے تو نے خود اپنی ثناء کی ہے)۔۔بحوالہ کتاب سنن ابوداود جلد ۲ صفحہ ۵۲۔۔،

بنابرای ابتدائے سورہ میں ''المحدولا'' کہہ کر خداوند عالم نے اپنی مخلوق کوآ داب بندگی سکھائے اوراس امرکی تعلیم دی ہے کہ وہ اپنے پروردگار کے حضور کیونکر اظہار نیاز کریں'اگر خداوند عالم'اپنے بندے کو بیدنہ بنا تا اوراس طرح آ داب بندگ کی تعلیم نہ دیتا تو بندہ اس کی حمد بجالانے سے عاجز ہوتا' (خدانے اپنے بندے کی طرف سے اپنی حمد وثنا بجالانے کا طریقہ بتاتے ہوئے''المحدولا'' کے الفاظ کہہ کر اپنی مخلوق کو اظہار بندگی وعبودیت اور حمد وثنا کے آ داب کی تعلیم دی ہے' کہ اگر خدا ہے آ داب تعلیم نہ دیتا تو بندہ اس کی حمد وثنا میں کچھ کہہ ہی نہ سکتا )۔

## خداکے جارصفاتی اساء

ٮۜ؆ؚؚٵڵؙۼڵؘؠؚؽؙڹٞؗ۠ؗٚؗٚڶڷڗٞڂٮڹۣاڵڗٞڿؽؠؗڂ۠ڡڶؚڮؽۅ۫ڡؚڔاڵڽؚۜؽڹۣڽؙ (ڮائنات کارب،رحمان،رحيم، يوم جزا کاما لک وحاکم) (اکثر قاری حضرات نے"تمالِک" کے بجائے" کم لِکِ یَوْمِرالدِّیْنِ" پڑھاہے) رب کے معنی کی وضاحت:

رب،ال مالک کو کہتے ہیں جوا پیٹملوک کے معاملات وامور کی تدبیر و تنظیم کرے،اس لحاظ ہے '' ملکیت'' کامعنی بھی اس میں پایا جا تا ہے (کسی چیز کی ملکیت سے مرادیہ ہوتا ہے کہ مالک اس میں ہر طرح کا تصرف کرسکتا ہے اوراس کے بارے میں حق وقوت فیصلہ رکھتا ہے )۔اگر ملکیت کے معنے کو ہمارے بال مروجہ معاشرتی اصولوں کی روشنی میں دیکھا جائے تو وہ '' اختصاص'' کی ایک خاص قسم ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ کسی چیز کا دوسری چیز کے ساتھ ایسار بطرقعل کہ اسکی بناء پردوسری

چیز میں ہرطرح کا تصرف کیا جاسکے گویا اس خاص تعلق وربط کی وجہ سے اس میں تصرف کرنے کا جواز بیدا ہوجا تا ہے لہذا جب ہم کہتے ہیں کہ فلاں چیز ہماری ملکیت ہے تواس کا مطلب بدہوتا ہے کہ ہمار اتعلق اس کے ساتھ ایک خاص نوعیت کا حال ہے کہ ہم اس میں ہرفتم کے تصرفات کاحق رکھتے ہیں (اوراس کے بارے میں ہرطرح کا فیصلہ کرنے کا اختیار ہمیں حاصل ہے) کہ اگری تعلق نہ ہوتا تو ہم اس میں کسی طرح کے تصرف کاحق ندر کھتے اور اس کے بارے میں ہماراکو کی فیصلہ بلاجواز ہوتا۔ یہ ہے" ملکیت" کا وہ معاشرتی مفہوم جے معاشرہ کے دوسرے قوانین کی مانند تدوین کیا جاتا ہے ... یعنی '' ملکیت'' کوایک قانونی حیثیت دے کراہے کئی مخفی کا'' قانونی حق'' کہاجاتا ہے۔ اورای قانونی حیثیت واعتبار کی بنیاد یر جو چیز کسی کی ملکیت کہلاتی ہے (اس کی مملو کہ چیز ہوجاتی ہے) تو وہ اس میں ہرقشم کے تصرف واستعال کا حقدار بن جاتا ہے اورجب تک وہ قانونی اختیار ہاقی رہتاہے اس وقت تک وہ مخص اس چیز کا مالک کہلاتا ہے۔ البتہ ' ملکیت' کامیم مخی حقیق نہیں بلکہ مجازی واعتباری ہے جواس کے اصل معنی و مفہوم کہ جے دحقیقی ملکیت' کہاجا تا ہے سے بنایا گیا ہے، جبیبا کہ ہمارے وجود میں متعدد چیزیں ایسی ہیں جوسب ہمارے ہی اختیار میں اور حقیقی معنے میں ''بہاری'' کہلاتی ہیں مثلاً ہمارے بدن کے اعضاء اورجسمانی قوتیں آئکھ کان ہاتھ یاؤں سب ہماری ملکیت میں ہیں اور حقیقی معنی میں ''ہمارے'' ہیں کیونکہ ہمارے ہی وجود سے دابستہ ہیں اور ہماری ہی وجہ سے موجود ہیں لینی اگر ہم نہ ہول تو وہ بھی نہ ہوں گے اور '' ملکیت'' کا حقیقی معنی بھی یہی ہے کہ ان کا وجود ہمارے وجود سے وابستہ ہے ہمارے وجود سے ملیحہ ہ ان کی کوئی مستقل حیثیت نہیں ان کا اختیار بھی ہمارے ہاتھ میں ہے ہم جس طرح بھی ان میں تصرف کرنا چاہیں کر سکتے ہیں اور ان کے استعمال کا پورا پوراحی ہمیں حاصل ہے کہی وہ مفہوم ہے جسے حقیقی معنی میں'' ملکیت'' کہا جاتا ہے (حقیقی اور غیر حقیقی ملکیت کی مثال یوں دی جاسکتی ہے کہ ہماری وہ چیزیں جو ہمارے وجود کے ساتھ قائم ہیں اوران کا اختیار بھی ہمارے پاس ہے وہ ہماری ' حقیقی ملکیت' میں داخل ہیں کہ اگر ہم نہ ہول تو وہ بھی نہ ہوں گی جیسے بدن کے اعضاء وقو تیں، لیکن وہ چیزیں جو ہمارے وجود کے ساتھ وابستہ نیں بلکہ صرف ہمارے اختیار میں ہیں لیتن ان کواستعال میں لانا جارے اختیاریں ہے مثلاً گاڑی مکان اور دیگر مادی اشیاء وغیرہ تو بیسب اگر چیہ ہماری مكيت مين آتى ہيں ليكن مارے وجود كے ساتھ قائم نہيں اور ہارے اس دنيا سے چلے جانے كے بعد بھى سب باقى رہيں گ البته اس فرق کے ساتھ کہ ہمارے علاوہ کسی دوسرے کی ملکیت ہوجا تئیں گی توجب تک ہم زندہ ہیں بیسب چیزیں ہماری ملکت واختیار میں آسکتی ہیں' اسے' غیر حقیقی''اور قانونی ومجازی ملکت کہاجا تاہے جو کہ حقیقی ملکت کے مشابہ ہے۔ '' ملکیت'' کی ان دوقعموں میں ہے جس قتم کی حقیقی نسبت خداوند عالم کی طرف دی جاسکتی ہے وہ'' حقیقی ملکیت'' ہے نہ کہ غیر حقیقی واعتباری ملکیت کیونکہ غیر حقیقی ملکیت کو دوام وثبات حاصل نہیں اور وہ ہمیشہ تزلزل و بے ثباتی سے دو چار رہتی ہے یعنی جب تک قانونی واعتباری رابطہ قائم ہوتا ہے وہ ملکیت بھی باقی ہوتی ہے اور جول ہی وہ رابطہ ختم ہوتا ہے وہ ملکیت بھی ختم ہوجاتی ہے۔ بنابرایں خداکی ملکیت ایسی ہر گرنہیں ہوسکتی جونزلزل و بے ثباتی کا شکار ہو بلکہ اس کی ملکیت حقیقی ہےوہ پوری کا ئنات کا حقیقی ما لک ہے اور بیہ بات مسلم الثبوت ہے کہ حقیقی ملکیت کا، تدبیر و تنظیم امور کے اختیار سے چولی وامن کا

ساتھ ہے کہ جو کسی صورت میں اس سے الگ نہیں ہوسکتا کیونکہ جو چیز اپنے وجود وہتی میں کسی کی مختاج ہووہ کسی بھی صورت میں اس سے جدانہیں ہوسکتی اور جب اپنے اصل وجود میں اس سے جدانہیں ہوسکتی تو اپنے وجود کے آثار اور دیگر مر پوطامور میں اس سے کیونکر جدا ہو سکے گی البذا خداوند عالم اپنے سواپوری کا نئات کا ''رب'' ہے اور ہر چیز اس کی ملکیت میں ہے کیونکہ رب (حقیقی معنے میں ) کہتے ہی اسے ہیں جو ''مالک'' ہواور اپنی مملوکہ چیز کا کھمل اختیار اور اس سے مر پوط امور کی تذہیر اس کے ہاتھ میں ہوتو اس معنی میں خداوند عالم پوری کا نئات کا رب ہے بینی مالک و مد ہر ہے اور بیوصف حقیقی معنی میں ای کی ذات

عالمين

" عالمین "، عالم سلام پرزبر کے ساتھ سسکی جمع کا صغدہ کہ جس کا معنی ہے "ما یعلم به" وہ چیز جس کے ذریعے قالب فرائم کی چیز کو معلوم کیا جاتا ہو (آلہ وہ پیانہ)، جیسے قالب فائم طالع وغیرہ، قالب، (مایقلب به)جس کے ذریعے مہرونشان لگایا جاتا ہے۔ طالع، (مایطبع به)جس کے ذریعے مہرونشان لگایا جاتا ہے۔ طالع، (مایطبع به)جس کے ذریعے مہرونشان لگایا جاتا ہے۔ طالع، (مایطبع به)جس کے ذریعے کوئی نشان یا دستخط شبت کئے جاتے ہیں۔

سوره ءآل عمران ، آیت ۲ ۲۰:

☆ وَاصْطَفْلُ عَلَىٰ نِسَاء الْعُلَمِيْنَ ﴿
 ( اور تجفے (مریم علی کو) چن لیاعالمین کی عورتوں پر!)

سورهٔ فرقان،آیت!

﴿ لِيكُوْنَ لِلْعُلَمِ لِيَنَ نَنِيدًا أَنَّ اللهِ وَاللهو ) ( تاكدوه عالمين كي ليدؤران واللهو)

سورهٔ اعراف، آیت ۸۰:

ا تَأْتُونَ الْفَاحِثَةَ مَاسَبَقَكُمْ بِهَامِنَ آحَهِ مِّنَ الْعَلَمِيْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

( آیاتم الی برائی کارتکاب کرتے ہوجوم سے پہلے عالمین میں سے سی نے بھی نہیں گ)

ان تمام آیات مبارکه یل "عالمین" سے عالم انسان اور اصناف انسان مراد ہے۔

قیامت کے دن کی ملکیت و حاکمیت

مُلِكِ يَوْمِرُ الدِّيْنِ

(يوم جزاكامالك)

"مالک" کامعنی آپ پہلے جان بچے ہیں اوراس امرے آگاہ ہو بچے ہیں کہ اس کا اشتقاق" ملک" (م کے بین کہ ساتھ) کامعنی آپ پہلے جان بچے ہیں اوراس امرے آگاہ ہو بچے ہیں کہ اس کے جبکہ "ملک" (جو کہ م پر پیش "مُلک" سے بنا ہے) کامعنی بادشاہ ہے جبکہ "ملک" (جو کہ م پر پیش "مُلک" سے بنا ہے) کامعنی بادشاہ ہوگو یا وہ افراد کا حاکم ہوں مونہ کہ اشیاء کا مالک ( ایمنی لوگوں کا مالک نہ ہو بلکہ ان کا حاکم ہو)

اگرچہ'' ملک'(مَلِک) اور''مِلک'(مٰلک) دونوں قرائنوں کی بابت دلائل ووجو ہات ذکر کی گئی ہیں لیکن جو اہم مُکتۃ قابل ذکر ہے وہ ہے کہ دونوں قرائنوں کی بابت دلائل ووجو ہات ذکر کی گئی ہیں لیکن جو اہم مُکتۃ قابل ذکر ہے وہ یہ کہ دونوں صورتوں ( مُلک یامِلک )۔۔مُلِک۔۔یا۔مُلک۔۔میں ملکت وسلطنت کا حقیق معنی و مفہوم حقیقی طور پر خداوند عالم کے لیے مخصوص ہے یعنی اگر'' ما لک'' پڑھیں تب بھی میں معنی ہوگا کہ خداروز جزاکا حاکم ہے۔ دن اس کی ملکیت ہے ) اوراگر'' ملک'' پڑھیں تب بھی میچے ہے اور معنی ہے ہوگا کہ خداروز جزاکا حاکم ہے۔ ایک اہم مُکتۃ

افتدار) کی نسبت وقت و زمانہ کی طرف وی جاتی ہے مثلاً کہا جاتا ہے: متلك العصر الفلانی "فلاں زمانے كا بادشاہ افتدار) کی نسبت وقت و زمانہ کی طرف وی جاتی ہے مثلاً کہا جاتا ہے: متلك العصر الفلانی "فلاں زمانہ كا بادشاہ (حاكم)" ليكن بنيس كہاجاتا: مالك العصر الفلائی (فلا گُون مانہ كامالك) اورا گركيس" فلاں زمانہ كامالك" كہاجى جائے تواس میں جازی طور پر معنی عقصود کی تفہیم کھوظ ہوتی ہے جو کہ عام طور پر ذہنوں کی وسرس سے باہر یا كم از كم ان سے نامانوس طرز عمل ہے وائے قور الدینین "سسروز جزاكا نامانوس طرز عمل ہے چنا جوز پر نظر آیت مباركہ میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: "لملك يؤ ور الدینین" سسروز جزاكا مالك سساس میں خدانے قیامت كون كی حكر انى كواپئی طرف منسوب كیا ہے اور سورہ غافر آیت الا میں یوں ارشاد فرمایا : "ليكن النہ كے اگر واحد ہے غالب ہے)۔ اللہ النہ نائہ الیکو کہ اللہ کا دواحد ہے غالب ہے)۔

بنابراي '' لَمُلِكِ يَوُمِ الدِّيْنِ '' بِي پِرُ هنا قرين قياس ہے۔

مترجم : ندکورہ بالامطالب کی روشی میں مالک اور ملک کی قرائنوں کا فرق واضح ہوجاتا ہے اور جب ملک کی نسبت زمان کی طرف دی جائے تو ملک تی روشی میں مالک اور ملک کی قرائنوں کا فرف دی جائے تو ملک یت کے بجائے حکومت واقتد ارکام عنی موزوں لگتا ہے اس کی مناسبت سے 'مملک '' پڑھنا زیادہ مناسب و بہتر ہے اور شایدای وجہ سے اکثر اہل علم قاریوں نے ملک میں خودمو لف نے بھی اسے قاریوں کی اکثریت سے منسوب کیا ہے 'بنابرایں صحح یا بہتر قرائت ''ملک'' ہی ہے جبکہ ''مالک' پڑھنے کے لیے ادبی تکلف سے کام لیما پڑے گا۔

# روايات پرايك نظر

امام رضاً كاارشادگرامي

کتاب " عیون اخبار الرضا" " اور کتاب "معانی الاخبار" میں حضرت امام رضاعلیہ السلام سے منقول ہے آپ فی بیسمہ الله "کی تفسیر میں ارشا وفر مایا: اس سے مراد ہیہ ہے: "اسم نفسی بسمة من سمات الله وهی العبادة . یعنی "بسمہ الله" . . . الله کے نام سے کا مطلب ہیہ کہ میں اپنے آپ کو خداکی علامات میں سے ایک علامت لینی عبادت کے ساتھ موسوم (مخصوص) کر دہا ہوں ۔

امام سے بوچھا گیا: ما السبة ؟ "سمة "سے کیامرادہ ؟ آئے نے ارشادفر مایا: العلامة اس سے مرادعلامت ونشانی ہے۔

( یادرہ کی عربی زبان ٹی "سمة" کالفظی مین "داغ" ہے البذاروایت کالفظی ترجمہ یوں ہوگا کہ ٹیں اپنے آپ کوخدا کے داغوں میں سے ایک داغ کے ساتھ داغ رہا ہوں ' "سمات" یعنی داغوں میں سے وہ نشانیاں جو بندے کے خدا کے ساتھ رابطہ کی علامتیں بنتی ہیں اور "داغنے" کا مطلب ہے ہے کہ لوگ پیچان لیں کہ میں سی کابندہ ہوں اور عبادت سے برٹھ کرکون ٹی چیز بندے کی پیچان کا ذریعہ بن سکتی ہے داغزا ایک لحاظ سے عرفانی درجہ عمال کے باب سے ہے می ماخوذ ہے جو ہم نے "بسھ الله" کی بے متعلق بیان کیا تھا کہ وہ (ب) ابتداء کا متنی ویٹ ہے چنا نچہ جب کوئی بندہ اپنی عبادت کو خدا کے نام کے ساتھ موسوم کرتا ہے تو ضروری ہے کہ اپنی عبادت کی ماندا سے کہ علامت کے ساتھ موسوم کرتا ہے تو ضروری ہے کہ اپنی عبادت کی ماندا سے تی خوصوص کردے۔

اسم اعظم سے مثیل

کتاب' التهذیب' میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام اور کتاب' عیون اخبار الرضا" اور تفیر العیاش میں حضرت امام علی رضا علیہ السلام می منقول ہے کہ 'بسم اللہ' اور خدا کے اسم اعظم کا قرب، آ نکھ کی بتلی اور اس کی سفیدی کے قرب سے بھی زیاوہ ہے۔ (انہا اقرب الی اسم الله من ناظر العین الی بیاضها) عنقریب اسم الله میں اس روایت کی مزیدوضاحت کی جائے گی۔

آيت بسم الله كي جزئيت كاواضح بيان

كتاب و عيون اخبار الرضا " مين حضرت امير المونين سي منقول عي في ارشاد فرمايا:

(انها من الفاتحة وان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كان يقرئها و يعدها آيت منها ويقول:فاتحة الكتاب هي السبع المثاني)

"بسعد الله المرحن الرحيمة" سورهٔ فاتحد كا جزّى .....حصه .... به اور حفزت پیغیبراسلام بمیشه بسم الله كوسورهٔ فاتحد كى پهلى آيت قرار دے كراسے پڑھا كرتے تھے اور سورهٔ فاتحدكو "دسيع المثنانى" كے نام سے يا دفر ما يا كرتے تھے۔ اہل سنت والجماعت كى مستند كتب ميں بھى اس بات كى تا ئيد ملتى ہے مثلاً وارقطنى نے ابو ہريرہ كے حوالہ سے ذكر كيا

ہے كەحفرت رسول اكرم على الله عليه وآله وسلم نے ارشادفر مايا : (اذا قرأة حراك مديرة أقرأها دربرجر الايوال حرير الدجري فاخدا أهر القرآن والسدد

(اذا قرأتم الحمد فأقرأوا بسم الله الرحن الرحيم، فأنها امر القرآن والسبع المثاني، وبسم الله الرحن الرحيم احدى آياتها)

" جبتم سورة الحمد پرتهو تو بسم الله الرحن الرحيم ضرور پرها كروكيونكه سورة الحمد" ام القرآن الرحيم فراس واساس قرآن) اور السبع الثانى "سسات آيات " باور بسم الله الرحن الرحيم ان سات آيات من سال واساس قرآن الرحيم الثانى " مات آيات من سال من الله المرحن الرحن الرحيم الناسات آيات من سالك ہے۔

عظیم تزین آیت

كتاب خصال مين حضرت امام جعفر صادق عليه السلام عدم منقول مي تي في ارشاد فرمايا:

(ما لهم ؟قاتلهم الله عمدوا الى اعظم آية في كتاب الله فزعموا انها بدعة اذا ها)

" ان لوگوں کو کیا ہو گیا ہے خدا انہیں ہلاک کرے، انہوں نے کتاب خداکی ایک عظیم ترین آیت (بسم الله

الرحلن الرحيد) كمتعلق بيكتابرا كمان كرلياب كداس كابلندة وازس پرهنابدعت ب-مركام سے پہلے

حفرت آمام محمد با قرعلیه السلام سے مروی ہے آپ نے ارشا وفر مایا : (سرقوا اکو مرآیة فی کتاب الله : بسم الله الرحمن الرحید، وینبغی الاتیان به عند کل امر عظیم او غیر لیبارک فیه) لوگوں نے کتاب خداکی باعظمت ترین آیت بیم الله الرحن الرحیم کوچ الیا ہے جبکہ ضروری ہے کہ ہرکام کے شروع میں بیم الله

کو کول نے کتاب خدا کی باعظمت ترین آیت ہم اللہ الرحمن الرحیم کو چرالیا ہے جبکہ ضروری ہے کہ ہر کام کے شروع میں ہم اللہ الرحمن الرحیم پڑھیں خواہ وہ کام بڑا ہویا چھوٹا تا کہ اس میں برکت پیدا ہو۔

اسلسله مین آئمدابل بیت علیم السلام سے منقول کثیر روایات موجود بین اوران تمام روایات سے اس بات کا واضح ثبوت ملتا ہے کہ بسم اللہ برسورہ کا بڑے ہے سوائے سورہ برائت کے اس طرح اہل سنت والجماعت کی کتب میں بھی متعدد روایات موجود بیں جن میں اس سے مروی ہے کہ حضرت رسول خدانے ارشاوفر مایا:

(۱۰۰ل علی آنفاً 5 سورة، فقرء:بسمرالله الرحن الرحید) " ابھی مجھ پرایک سورہ نازل ہواہے "،اس کے فوراً بعد آمخضرت نے اس نازل شدہ سورہ کی تلاوت شروع کی اوراس کی ابتداء بسم اللہ الرحمن الرحیم سے فرمائی۔

## ابن عباس کی روایت

ابوداور فرنابن عبال سے روایت کی ہے(اس روایت کوچے السندقر اردیا گیاہے) انہوں نے کہا:

الله، رحمان اوررجيم كالمطلب

اصول کافی التوحید معانی الاخبار اورتفیر العیاشی میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے مردی ہے آپ سے ایک صدیث میں ارشا وفر مایا:

(الله الله كل شيى، الرحمن بجهيع خلقه، الرحيم بالهومنين خاصة) " الله "سعراد، برشے كامعبود، رحمان سے مراد، تمام موجودات پررم كرنے والا اور رحيم سے مراد، مونين منبيلي سكينا حيدة بادلين آباد بين فمبر ٨- ٦ سے خاص مہربان ہے۔

امام جعفرصادق كاجامع ارشاد

حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے مروى ہے آپ نے ارشاوفر مایا: (الرحمن اسم خاص بصفة عامة والرحيد اسم عامر بصفة خاصة) " رحمن ، خدا كا خاص نام ہے مگر عام صفت كے ساتھ اور "رحيم" خدا كا عام نام ہے مگر خاص صفت كے ساتھ!

### توضيح:

سابق الذكرمطالب وبیانات سے بیامرواضح ہو چکا ہے کہ رہمان سے وہ عام رہت کیوں مراد کی گئی ہے جومومن و کافر دونوں کو حاصل ہوتی ہے اور رہیم سے وہ خاص رہت کیوں مراد کی گئی ہے جوصرف اہل ایمان سے ختص ہے۔ تاہم اس امرکی وضاحت ضروری ہے کہ مذکورہ بالا (امام جعفر صادق سے منقول) حدیث میں '' رہمان' کوصفت عام کے ساتھ اسم خاص اور '' رہیم'' کوصفت خاص کے ساتھ اسم عام کیوں کہا گیا ہے؟ ، نظاہر ایما گلاہے کہ اس سے مراد بیہ ہے کہ رہمان (میں رہمت کا تعلق) و نیاو آخرت دونوں سے ہوکہ مومن و کافر سب کو حاصل ہے اور رہیم (میں رہمت کا تعلق) و نیاو آخرت دونوں سے ہوکہ مومن و کافر سب کو حاصل ہے اور رہیم ہو'' رہمت'' محوظ ہو وہ مومن و کافر سب کو دیا میں جو'' رہمت'' محوظ ہو وہ مومن و کافر سب کو دیا میں حاصل ہوتی ہے جبکہ رہم خدا کا عام نام ہے لیکن اس میں جو'' رہمت'' محوظ ہو وہ مونین سے خص ہو دیا میں حاصل ہوتی ہے جبکہ رہم کی دونوں کہا جا ساتھ ہے کہ'' رہمان'' بھوین و کالی کے مراحل میں عطا کی جن وہ الی رہمت کا عکاس ہے جو عالم وجو د میں مومن و کافر دونوں کو حاصل ہوتی ہے اور '' رہم'' بھوین و کالی کے ساتھ ساتھ تشریعی مراحل میں بھی فیصان رہمت کی نشانی ہے جو کہ ہدایت وسعادت کے باب سے ہوہ صرف مونین کو حاصل ہوتی ہے وہ مواصل ہوتی ہے وہ صرف مونین کو حاصل ہوتی ہے وہ اہم کر تاہے۔ ہو وہ الی ایمان کو عطا کی جاتی ہیں'اور تقو گا بی کامیا بی وتا بندہ مستقبل کی صاحت ہو باب سے ہوہ صرف انہی نوعوں کو حاصل ہوتا ہے جو وہ اہم کر تاہم کر تاہم کر تاہے۔

## كشف الغمه كي روايت

کتاب کشف الغمہ میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: ایک دن میرے والد بزرگوار کا نچرگم ہوگیا انہوں نے منت مان کی کہ اگروہ مجھے واپس فل جائے تو میں خداکی الی حمد بجالا وُں گاجس سے وہ خوش ہوجائے تھوڑی دیر ہی گزری تھی کہ وہ نچرزین اور لگام کے ساتھ ہی واپس لایا گیا' امام اس پر سوار ہوئے اور آسان کی طرف رخ کرے کہا: ''المحد لللہ'' ، اس کے بعد آپ خاموش ہوگئے'' پھر فرمایا: میں نے خداکی حمد میں کوئی کسر باتی نہیں

چھوڑی ہے بلکہ ہرقتم کی حمد وستائش کواس کے لیے مختص کر کے بیان کردیا ہے اور کوئی حمد اپنی ممکن ہی نہیں جس میں خداشامل نہ ہو''

الحمدللد كالفسيرامام على كي زباني

کتاب عیون اخبار الرضامین حفرت علی علیه السلام سے منقول ہے آپ سے "المحدللہ" کی تفیر دریافت کی گئ تو آپ نے ارشاد فرمایا:

هوان الله عرف عباده بعض نعمه عليهم جملاً واذلا يقدرون على معرفة جميعها بالتفصيل لانها اكثر من ان تحصى او تعرف، فقال: قولوا الحمد سه على ما انعم به علينا)

( خداوندعالم في اسيخ بندول كواپئ صرف چندنعتول بى كى پېچان كروائى بى كونكدلوك خداكى تمام نعتول كو تفصيل كے ساتھ نبيل بېچان سكتا خداكى تمام نعتول كو تفصيل كے ساتھ نبيل بېچان سكتا خداكى تمام نعتول كو جاسكتى بيل اور ندى كوئى انبيل بور عطور پر پېچان سكتا به بلندا مداوند عالم في ارشاد فرما يا كه ميرى نعتول كو يا دكر كر صرف يهى كها كرو «الحدل الله على ما انعمر به علينا» لينى تمام حد ب الله كه ليد ان نعتول يرجواس في ميل عطافر ما كيل ) -

امام " کے اس ارشادگرامی میں اس مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جسے پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ ''المحمد للڈ'' کے الفاظ خداوند عالم کی طرف سے اپنے بندے کی نیابت میں کہے گئے ہیں تا کہ لوگوں کو آ دابِ بندگی کی تعلیم وی جائے اور اظہار عبودیت کا طریقہ بتایا جائے۔

## أيك فلسفيانه بحث

عقلی دلائل سے یہ ہات مسلم الثبوت ہے کہ سی معلول کا ذاتی استقلال ادراس کے تمام امور، اس کی علت سے دابستہ ہوتے ہیں ادراسے جو بھی کمال حاصل ہو وہ اس کی علت کے وجود کا پرتو ۔۔۔ یا اس کے سائید جو دکا اثر ۔۔۔۔ ہالبذاگر دخسن و جمال ' کو عالم وجود میں کوئی حیثیت حاصل ہے تو اس کا کمال و استقلال واجب الوجود ۔۔۔ ذات اقد س خداوند متعال ۔۔ کی وجہ سے اور اس کے لیے ہے کیونکہ وہی تمام موجودات کی علت و تحور ہے کہ جس پرتمام علل و اسباب منتہی ہوتے ہیں (ہر علت کا منتہاوہ ہی ہے اور ہر علت کا سلسائید جو د ہال آخراس تک جا پہنچتا ہے) اور حمد و ثناء در حقیقت کس چیز (موجود) کا این وجود کے ذریعے کسی دوسری چیز (موجود) کہ جس کے کمال کو ظاہر کرنا ہے۔ اس لحاظ سے وہ دوسری چیز (موجد) کہ جس کے کمال کا ظہار ہوا ہے اس لی تعالی ہے لہذا ہر حمد و ثنا کی اصل حقیقت کی کا اظہار ہوا ہے اس (پہلی چیز) کی علت ہوگی اور چونکہ ٹیر کمال کا منتہا ذات باری تعالی ہے لہٰذا ہر حمد و ثنا کی اصل حقیقت کی

بازگشت اسی کی طرف ہوگی اورسب کاسلسلہ اس تک جا پہنچ گا۔ بنابرایں سیکہنا بجااور یقین طور پر سی ج کہ 'الحمد للدرب العالمین'' ہرحماس کے لیے ہے جوعالمین کارب ہے۔

عبادت واستعانت كاأختصاص

" إِيَّاكَ نَعْبُ لُو إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ

(ہم تیری بی عبادت کرتے ہیں اور تجھ بی سے مدد چاہتے ہیں)

عبد عربی زبان میں ہراس انسان یا کسی ذی شعور کو کہتے ہیں جو کسی دوسرے کی ملکیت میں ہوالبتہ انسان کے علاوہ کسی دوسرے ذی شعور کو اس وقت ' عبد' کہد سکتے ہیں جب' عبد' کے معنی میں انسانی خصوصیات کو دخیل نہ سمجھا جائے اور کہا جائے کہ عبد ہراس مملوک کو کہتے ہیں جو کسی کی ملکیت میں ہوانسان ہو یا غیر انسان اس طرح تمام موجودات کو ' عبد' کہا جاسکتا ہے جیسا کہ خود خداوند عالم نے ارشاد فرمایا:

سوره ءمريم ،آيت ٩٣:

إِن كُلُّ مَنْ فِ السَّلْوَتِ وَ الْآنِ ضِ إِلَّا اقِ الرَّحْلِيٰ عَبْدًا"

( نہیں ہے آسانوں اورز مین میں کوئی مگرید کہ وہ رحمان کی بارگاہ میں آتا ہے عبد بن کر)

لفظ ''عبادت' ،عبد سے بنایا گیا ہے لہذااس میں وہی معنی پایا جا تا ہے جو' عبد' میں ہے البتہ اس کے اشتقاقات اور استعالی معانی میں فرق کی وجہ اس کے موارد کا مختلف ہونا ہے مثلاً لغت کے معروف مؤلف جو ہری نے اپنی کتاب ''الصحاح'' میں لکھا ہے کہ عبود بیت کی اصل واساس خضوع ہے کیکن حقیقت بیہ ہے کہ انہوں نے لفظ کے لفوی معنی فرکر نے کی بجائے اس کے متعلقہ امر لازم کو ذکر کر دیا ہے کیونکہ خضوع عبادت وعبود بیت کا اصل معنی نہیں بلکہ بیدونوں ایک دوسرے کے لازم وطرز وم ہیں اور خضوع عبود بیت کا ''ولازم المحنی' ہے (لازم المحنیٰ کا مطلب بیہ ہے کہ خضوع عبادت وعبود بیت کے ساتھ اس طرح ملا ہوا کہ بھی اس کے معنے سے جدانہیں ہوسکتا ) نہ بیکہ اس کا اصل معنی کہی ہے اور جب عربی گرائمر اور علم نو کے اصول و قواعد کود کھا جائے تومعلوم ہوتا ہے کہ لفظ '' خضوع''لام کے ساتھ متعدی ہوتا ہے ( یعنی اس کے معنے دیتا ہے اور اپنی ساتھ طروری ہیں ہوگی تا ہے اور اپنی معنے دیتا ہے اور اپنی میں ساتھ متعدی ہوگی تا ہے اور اپنی معنے دیتا ہے اور اپنی میں متعدی ہوگی تا ہے اور اپنی معنے دیتا ہے اور اپنی کی ساتھ متعدی ہوگی تا ہے جبکہ '' اِنیاک نکھ بگی '' (ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں ) میں لام کی ضرورت نہیں )۔

بہر حال عبادت کا حقیقی مفہوم ہیہے کہ عبد اپنے آپ کو اپنے پروردگار کی بندگی میں قرار دے اور اس کے حضور غلامی کے تمام تقاضے پورے کرتا ہوا اپنے آپ کو اپنے رب کامملوک ظاہر و ثابت کرے یہی وجہ ہے کہ عبادت و بندگی تکبر و برائی ہے بھی ہم آ ہنگ وہمرنگ نہیں ہوسکتی بلک غرور ونخوت سے کوسوں دور ایک ایسی حقیقت کا تام ہے جو عجز وانکساری کا درجہ

عمال ہےالبتہ مفہوم کی وسعت کےحوالہ سے اس میں شرک واشتر اک کی گنجائش پائی جاتی ہے لہذا میمکن ہے کہ ایک سے زیادہ افراد کسی کی ملکیت میں ہوں اور اس کے عبدو بندے کہلائمیں چنانچے ارشا دخداوندی ہے : دن نبر

سوره وغافر،آيت ٢٠: \* (اِنَّالَّنِ يُنَ يَسُتَكُبِرُوْنَ عَنْ عِبَا دَقِيْ سَيَّدُ خُلُونَ جَهَنَّمَ لِخِرِيْنَ ''

( وہ لوگ جو میری عبادت سے تکبر وسرتانی کرتے ہیں بہت جلد ذلت وخواری کے ساتھ جہنم میں جائیں گے ) اورار شادخر ماہا :

سورهء کیف،آیت ۱۱:

\* "وَّلايُشُرِكْ بِعِبَادَةٍ كَ بِهِ ٱحَدًا

( اورشر یک ندکرے اپنے پروردگاری عبادت میں کسی کو)

پہلی آیت (سورہ عفافر، ۲۰) میں تکبروسرتا بی کاذکر ہوا جو کہ شاکستہ عمقام بندگی نہیں اور عبادت میں تکبروسرتا بی کا انجام آتش دوزخ قرار دیا گیا ہے جبکہ دوسری آیت (سورہ عکہف، آیت ۱۱) میں خداوند عالم نے اپنی عبادت میں کسی کو شریک کرنے کی نہی فرمائی ہے جواک بات کی دلیل ہے کہ بیدا یک ممکن امر ہے لبندااس سے روکنا ضروری تھا اور بیہ بات واضح ہے کہ کسی کام سے روکنا تبھی درست ہوتا ہے جب وہ کام دائر ہا امکان میں ہوا ور اسے انجام دینا مقد ورجھی ہوئینا برایس چونکہ تکبر حقیقی عبادت و بندگی کے مفہوم میں آئی نہیں سکتا اور ان دونوں (عبادت اور تکبر) کا آپ س میں کوئی جوڑ ہی نہیں بتا اس کے اسے سے لیے اسے علیحدہ و کرکر کے اس سے نہی کی ضرورت ہی نہیں۔

ایک اہم نکتہ

بیکتہ بھی قابل ذکر ہے کہ عبودیت و بندگی غلام اور آقا کے درمیان انہی چیزوں میں ممکن ہوتی ہے جو آقا کی ملکیت میں ہوں کیت میں ہوں کین کی کہ محدودر ہے گی کیکن میں ہوں کین کی محدودر ہے گی کیکن میں ہوں کین کی محدودر ہے گی کیکن جن چیزوں سے اس کی ملکیت گاتھ تالی میں عبادت و بندگی کا سوال جن چیزوں سے اس کی ملکیت گاتھ تالی میں ہوں تو ان میں عبادت و بندگی کا سوال ہی پیدائمیں ہوتا 'مثلاً عبد کے ذاتی اوصاف وخصوصیات جیسے کی کا فرزند ہونا یا قد کی لمبائی وغیرہ تو آپیے امور میں مولا کو کسی تسمی کی قدرت واختیار حاصل ہی نہیں اور بیتمام چیزیں اس کے دائر ہا اختیار سے خارج ہیں لہذاان میں عبادت و عبودیت کا تصور ہی گئر نہیں 'البتہ بیسب کچھ عام لوگوں کی بابت ہے کیکن جب ملکیت کا تصورا ورنسبت خدااور خاتی کے درمیان ہواور بید یکھا جائے کہ خدا کن کن چیزوں میں اپنے بندوں کا مالک ہے تو اس سلسلے میں بیب بحث ہی ٹیمی آتی کہ وہ کن چیزوں میں مالک ہے واکس کے خداور کی چیزوں میں اس کی ملکیت کی الاطلاق ہے بینی ہرتم کی محدودیت سے بالاتر ہوار میں اور کی چیزوں میں اپنی کچھ چیزوں میں اس کی ملکیت کی الاطلاق ہے بینی ہرتم کی محدودیت سے بالاتر ہوار میں وخدا کا مملوک ہے اور پچھ چیزوں میں نہیں یا بیک ماس کے چند تصور سرے بی سے غلط ہے کہ کوئی بندہ اپنی بچھ چیزوں میں تو خدا کا مملوک ہے اور پچھ چیزوں میں نہیں یا بیک ماس کے چند

امور میں خدا کوتصرف واختیار حاصل ہے اور چند دیگر امور میں بیت اسے حاصل نہیں۔اس کی مثال یوں ہے جیسے ہم اپنے غلاموں کے بعض امور میں مالک ہوتے ہیں اور بعض امور میں مالک نہیں ہوتے مثلاً ان کے وہ کام جوان کے ارادہ واختیار میں ہیں۔(افعالِ اختیاری)ان میں ہم مالک کے طور پر انہیں تھم دے سکتے ہیں لیکن ان کے وہ امور جوخودان کے است اختیارے بھی باہر ہوتے ہیں جیسے ذاتی خصوصیات (اوصاف غیراختیاری) وغیرہ توان میں ہماری ملکیت اورسلطنت کاسوال ہی پیدانہیں ہوتا بلکہ حقیقت میں ان ہے'' ملکیت'' کاتعلق ہی قائم نہیں ہوتا۔اس کے علاوہ وہ امورجن میں ہم اس (عبدو غلام) پر مالکاندا حکامات جاری کرتے ہیں ان میں سے بھی چھا ہے ہیں جن میں ہماراعمل خل رواموتا ہے اور ہم ان کی بابت فيصله كرنے كاحق ركھتے ہيں اور پچھامورا يسے ہيں جن كى بابت ہم كوئى فيصله كرنے كاحق واختيار نہيں ركھتے مثلاً كسى كونا جائز قل كردينا الرچيديكام اس ....فلام .... كافعال اختيارى ميس سے كيكن جم اسے ايساكر في كا تحكم نبيس دے سكتے اوراس کا پیمل اوراختیاری فعل ہماری ملکیت کی حدود سے خارج ہے۔البتہ خداوند عالم کسی محدودیت اورتقید کے بغیر ہمارا ما لک ہے اور بوری کا تئات اس کی مطلق اور لامحدود ملکیت کے دائر ہے میں آتی ہے نہ تواس کی ملکیت کی حدود معین کی جاسکتی ہیں اور نہ اس کی وسعتوں کے لیے کوئی شرط رکھی جاسکتی ہے بلکہ ہرفتنم کی شروط وقیود سے بالاتر اس کی ملکیت ہر چیز پر حاوی ومحیط ہے ً لبذا خدااور بندے کے درمیان ملکیت وعبودیت کا عالم بیہ ہے کہ پروردگار کی ربوبیت ہر چیز کی علی الاطلاق ملکیت کے ساتھ ہے اور بندے کی عبدیت و بندگی کا حصراس میں ہے کہ وہ علی الاطلاق اس کا عبداور مملوک ہے پس رب سے مراد بدہوا کہ وہ جو ہر چیز کاما لک ہےاور عبدسے مرادیہ ہے کہ وہ جو ہر لحاظ سے مملوک ہے اور یہی وہ نکتہ ہے جو '' ایاک نعبد'' میں پوشیدہ ہے۔اگراد بی نقط ونظرے دیکھا جائے تب بھی میتققت واضح موجاتی ہے کہ'' ایاك نَعْبُدُ'' ..... ہم تیری ہی عبادت كرتے ہيں ..... كے جملے ميں مفعول بہلے ذكر كميا كيا ہے اور فاعل كاذكر بعد ميں ہوا ہے جس سے مراديہ ہے كہ جم صرف تيرى عمادت کرتے ہیں اور تیرے سواکسی کی عبادت نہیں کرتے ۔اس کے علاوہ بدامر بھی قابل تو جہ ہے کہ''عبادت'' مشروط یا محدودومقید نہیں بلکہ مطلق اور عام ہے جس کا مطلب بیہ ہے کہ ہم ہر لحاظ سے تیرے بندے ہیں ووسر لفظول میں بیکہ بس توبی جارامعبودوما لک ہےاوربس ہم تیرے بی عبدومملوک بین اس کے سوا کی جی خیر اب

ندکورہ بالابیان سے بہ مطلب بھی واضح ہوگیا کہ ملکیت کا دارو مدار ما لک ہی پر ہوتا ہے ( ملکیت کا وجود ما لک کے وجود پر مخصر ہے ) لہذا بیہ ہر گر ممکن نہیں کہ ملکیت بغیر ما لک کے پائی جائے نہ ما لک ملکیت سے جدا ہوسکتا ہے اور نہ ہی ملکیت ما لک کے بغیر قائل تصور ہے۔ بلکہ جہاں ملکیت وہاں ما لک اور جہاں مالک وہاں ملکیت وونوں کے درمیان کوئی جاب اور مائع موجود نہیں ہوسکتا۔ مثلاً جب آپ زید کے گھر کو دیکھیں تو اس کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں: ایک بید کہ آپ کی توجہ صرف اس کے موجود نہیں ہوسکتا ہیں ایک کے متعلق کچھ بھی نہ سوچیں تو اس صورت میں مالک کا تصور پیدا نہ ہوگا دوسری صورت بید کہ آپ اس کے مالک کا تصور نہیں اس کے مالک کے متعلق کچھ بھی نہ ہوچیں ہورات کی ملکیت میں ہےتو اس صورت میں بیمکن ہی نہیں کہ آپ ملکیت کو مالک سے الگ تصور میں لاسکیں بلکہ گھر کود کھتے ہی اس کے مالک کا تصور ذہن میں آجائے گا۔ اور آپ اس امر سے ملکیت کو مالک سے الگ تصور میں لاسکیں بلکہ گھر کود کھتے ہی اس کے مالک کا تصور ذہن میں آجائے گا۔ اور آپ اس امر سے ملکیت کو مالک سے الگ تصور میں لاسکیں بلکہ گھر کود کھتے ہی اس کے مالک کا تصور ذہن میں آجائے گا۔ اور آپ اس امر سے ملکیت کو مالک سے الگ تصور میں لاسکیں بلکہ گھر کود کھتے ہی اس کے مالک کا تصور ذہن میں آجائے گا۔ اور آپ اس اس میں میں آجائے گا۔ اور آپ اس امر سے ملکیت کو مالک سے الگ تصور میں لاسکیں بلکہ گھر کود کھتے ہی اس کے مالک کا تصور ذہن میں آجائے گا۔ اور آپ اس اس میں اس کے مالک کا تصور کی میں آجائے گا۔ اور آپ اس اس کے مالک کا تصور کیسے کی میں کے مالک کا تصور کو کیسے کو مالک کی سے کو کیں کی کی کی کھر کی کو کھر کو کیسے کی میں کو کی کھر کی کو کی کھر کے کا کھر کی کو کہر کی کے کہر کو کھر کی کی کی کو کھر کی کو کھر کی کو کھر کی کھر کی کھر کی کھر کے کہر کے کھر کی کھر کی کو کھر کے کھر کی کھر کی کھر کے کہر کی کھر کی کھر کی کو کھر کی کھر کی کھر کی کھر کی کھر کی کھر کی کھر کے کہر کے کھر کی کھر کی کھر کی کھر کی کھر کی کھر کی کھر کے کھر کی کھر کی کھر کے کھر کے کھر کی کھر کی کھر کے کھر کے کھر کے کھر کے کھر کی کھر کے کھر کی کھر کے کھر کے کھر کے کھر کی کھر کے کھر کھر کے کھر کھر کے کھر کی کھر کے کھر کے کھر کے کھر کھر کے ک

آ گاہ ہو چکے ہیں کہ پوری کا نئات خدا کی ملکیت ہے اس کے بغیر کا نئات کی کوئی وجودی حیثیت وشخصیت ہی نہیں ہی اس کی حقیقت ہےاور یبی اس کی اصل واساس ہے للمذاہیہ ماننا پڑے گا کہ کوئی چیز خداسے خفی و پوشیدہ نہیں اور نہ ہی کا ئنات میں کوئی الیی شے ہوسکتی ہے جسے دیکھ کرفدا کا تصور نہ آئے بلکہ ہر چیز سے خدا کے وجود کی نشا ندہی ہوتی ہے اور وہ ہر چیز کے ساتھ اور اس پرناظرے چنانجاس کاار شادگرای ہے:

سوره وتم السجده، آيات ۵۴،۵۳:

ٲۅۘٙ<u>ڬڎۑۣڮؙڣڔؚڔڽؚڮٲؾۜڎڟڴڴڸۜڞؙۼۺؘڣڽؙ؆۞ٲ؆ٙٳٮؖۿؗؠؙڣٛۄۯؽۊۣڡؚۧڹڷؚڡٞٵٙ؞ٙؠڹؚۿ۪ڂٵٛڵٵؚؾ۠ڎ</u> بِكُلَّ شَيْءٍ مُّحِيطً

( کیابیکافی نہیں کہ تیرا پروردگار ہر چیز پر ناظر اور قابور کھنے والا ہے یا در کھوکہ بیلوگ اپنے پروردگار کے روبروحاضر ہونے سے شک میں پڑے ہوئے ہیں' یقیناوہ ہر چیز کاا حاطہ کئے ہوئے ہے)۔

للبذاخدا کی حقیقی عبادت اس طرح ممکن ہے کہ دونوں جانب سے'' حضور'' و دیداریایا جائے' یعنی عبداور معبود دونوں ایک دوسرے کے آمنے سامنے ہوں۔

اب وال يدب كه خدااور خلوق كوكرايك دوسر عود كي سكت بين ادرايك دوسر عدة من سامنقرار ياسكت بين؟ اس کا جواب رہے کہ خدا کے روبرواور سامنے ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جب بندہ اس کی عباوت بجالائے تو رہ تصور کر کے بچالائے کہ وہ مجھے دیکھ رہا ہے اور میرے سامنے ہے یہی وجہ ہے کہ سورہ فاتحہ کے ابتدائی جملوں میں مخاطب کی بجائے غائب کالب ولہجہ استعال کیا گیا اور جب عبادت و پرستش کی بات آئی توفور آنخاطب کا انداز اختیار کرتے ہوئے اس طرح کہا گیا" إِیَّاكَ نَعْبُنُ" ... تیری بی عباوت كرتے ہیں .... تواس سے پیہ چلتا ہے كے عباوت كی حقیقت بی سے كہ اسے حاضر و ناظر تصور کر کے اس کی پرستش کی جائے 'اور یہی معنی ہے خدا کے دیکھنے اور آ منے سامنے ہونے کا 'اور بندے کے آ منے سامنے قراریانے کا مقصد بیہ ہے کہ بندہ اس طرح عبادت بجالائے جیسے ایک غلام اینے آتا کے حضور ادب واحترام اور خضوع وانکساری کے ساتھ کھڑا ہوتا ہے کیونکہ وہ جانتا ہے کہ میرا آتا مجھے دیکے رہاہے کہذا ایک عبد کی عبادت بھی ایسی ہونی چاہیے کہ ایک لمح بھی اینے پروردگارسے غافل نہ ہونے پائے ورنداس کی عبادت ظاہری ہوگی نہ کہ حقیقی .....اورالی ہوگی جیسے کُوکی لفظ بغیر معنی کے اور ایک بدن بغیرروح کہ جس کی کوئی حیثیت نہیں ہوتی 'یا پھریہ کہ وہ اپنی عبادت میں خدا کے ساتھ کسی کا تصور بھی ذہن میں لائے گا جس سے اس کی فکر دوجانب مشغول ہوجائے گی تو اس صورت میں وہ یا تو ظاہر و باطن دونوں حالتوں میں خدا اورغیر خدا کا تصور کر کے عبادت کرنے والا ہوگا جیسے بت پرست، اللہ اور بت دونوں کی عبادت ایک ساتھ کرتے ہیں یاصرف باطن میں خدااورغیرخداکی عبادت کرے گالیکن ظاہر میں بکتا پرست موحد کہلائے گاتواس صورت میں اس کی عبادت کسی خاص غرض اور مخصوص مقصد سے وابستہ ہو کررہ جائے گی جیسے کوئی شخص بظاہر تو خدا کی عبادت کرتا ہے گر

باطن میں کسی دوسرے کودکھانا مقصود ہوتا ہے' یا صرف'اللہ'' کی عبادت کرتا ہے گرجنت کے طبع ولا کیے میں یا جہنم کے خوف

ے تو یہ تمام صورتیں شرک کی ہیں جو کہ عباوت میں پایا جاتا ہے اور اس سے نہایت بخی وتا کید کے ساتھ منع کیا گیا ہے چنا نچہ عبادت میں اخلاص برتنے کی بابت ارشاداللی ہے:

سوره وزمر، آیت ۲:

\* " فَاعْبُواللَّهُ مُخْلِصًالَّهُ الدِّينَ" (پس توعبادت كرالله كى، خالص ومخلص موكر) أوراى طرح خدائے ارشاد فرمایا:

سوره ءزمر، آیت ۳:

مُعَنَّا اللهُ اللهُ الدِّيْ الْخَالِصُ وَالَّنِ يَنَ الْخَالِصُ وَالَّنِ يَنَ النَّخَلُوامِنُ وُونِهَ اَوْلِيَا عَمُ مَانَعُبُدُهُمُ اِلَّالِيُ عَرِّبُونَا إِلَى اللهِ وَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمُ فِي مَا اللهُ عَلَيْهُمُ فِي مَا اللهُ عَلَيْهُمُ فِي مَا هُمُ فِي مِنْ اللهُ وَنَ " وَلَهُمْ اللهُ عَلَيْهُمُ فِي مَا هُمُ فِي مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مَا هُمُ فِي مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مَا مُعَمِّدُ مِن اللهِ عَلَيْهُمُ فِي مَا هُمُ فِي مِن اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مَا هُمُ فِي مِن اللهِ عَلَيْهُمُ فَي مَا هُمُ فِي مِن اللهِ اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مَا مُعْمُ اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مَا مُعْمُ فِي مُن اللهِ عَلَيْهُمُ فَي مَا هُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مَا عُمُ مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مَا هُمُ عَلَيْهُمُ فِي مَا عُمْ مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فَي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ فِي مُن اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عِلْمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عِلْمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عِلْمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي مُعِلِّمُ عَلَيْهُمُ عَلِي مُن مُن اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي مُعْمِعُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي مُعْمُ عَلِي مُعْمِعُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي مُعْمِعُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهُمُ عِلْمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلِي عَلِي عَلَيْهُمُ عَلِي عَلِي

یا در کھو کہ خالص دین .....عبادت ....خدا کے لیے ہے اور جن لوگوں نے خدا کے سواد وسرے (کئی) اولیاء بنا لیے (اور کہتے ہیں کہ) ہم تو ان کی پرستش اس لیے کرتے ہیں کہ بین خدا کی بارگاہ میں ہماراتقرب بڑھادیں گئی یقینا خدا ان کے درمیان فیصلہ کرے گااس امر کی بابت جس میں وہ جھڑا اور اختلاف کرتے ہیں)

پی حقیقی عبادت ای صورت میں ہوگی جب بندہ اسے خلوص وا خلاص کے ساتھ بجالائے اور خلوص سے مراد حضور اور آ منے سامنے قرار پانے کے سوا کچھ بھی نہیں کہ جس کا تذکرہ پہلے ہم کر چکے ہیں۔ اور اس بیان سے بیام بھی واضح ہو گیا کہ حقیقی معنی میں عبادت ای صورت میں مختق ہوگی جب عبادت کرنے والا اپنے عمل میں خدا کے سواکسی کا تصور ہی نہ کر سے ور نہ الیا ہوگا جیسے اس نے خدا کی عبادت میں شرک کر لیا ہواور یہی صورت حال اس وقت ہوگی جب کوئی شخص عبادت کرتے وقت الیا ہوگا جیسے دل میں کوئی امید وآرز ویا خوف وڈر پیدا کر لے تو اس صورت میں بھی اس کی عبادت خدا کی رضا کے لیے نہیں بلکہ اپ مطلوب کے حصول کے لیے ہوگی جسے جنت کالالج یا جہنم کا خوف وغیرہ۔

ان تمام امور کے ماتھ ساتھ ہیں بات بھی ضروری ہے کہ عبد، مقام عبادت میں اپنے آپ کو جمول کر صرف خداکی یاد میں مشغول ہو ورنداس کا عمل مقام بندگی کے منافی ہوگا کیونکہ بندگی میں ''انا نیت ونکبر'' کی گئجائش، ی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ''اعبد'' سیغہ واحد متعلم …… (میں عبادت کرتا ہوں) کی بجائے ''نگغبگ' … صیغہ جمع متعلم …… (جم عبادت کرتا ہوں) کی بجائے ''نگغبگ' … صیغہ جمع متعلم …… (جم عبادت کرتا ہیں) ذکر کیا گیا ہے اور بیاس امر کی طرف اشارہ ہے کہ ''میں' کے لفظ سے اٹانیت کا احساس بیدار ہوتا ہے لیکن ''جم'' کے لفظ میں فردواحد کم ہوکررہ جاتا ہے کیونکہ اس میں کسی ایک کافر دی شخص و تعین ختم ہوجا تا ہے اور انا نیت و فردیت کی تمام راہیں مسدود ہوکررہ جاتی ہیں لیکن جماعت اور گروہ میں داخل ہونے اور عام لوگوں کے ذمرے میں آ جانے سے کسی فرد واحد کوکوئی امتیاز حاصل نہیں ہوتا بلکہ جماعت وگروہ میں شامل ہوجائے سے اس کے ذاتی تعین اور فردی شخص کے تمام آ ثار کو

ہوجاتے ہیں اور ای سے عبادت کے اخلاص کی صانت ملتی ہے۔ ( کیونکہ اجماعی حیثیت ہر لحاظ سے فروی حیثیت کے مقابلے میں زیادہ اہمیت کی حامل ہے)۔

ندکورہ بالابیان سے بیامرواضح ہوگیا کہ '' اِنگان نَعْبُک'' اظہار بندگی کے لیے ایسا پا کیزہ جملہ ہے جس میں نہ تومعنے کے لئاظ سے کوئی نقص پایا جا تا ہے اور نہ بی اخلاص کے لئاظ سے کوئی کی پائی جاتی ہے البتہ صرف ایک لئاظ سے اس میں کی پائی جاتی ہے جو '' اِنگان نَشْدَعِیْنُ'' کے ذریعے پوری کردی گئی ہے اور وہ یہ کہ اس میں عبادت کی نسبت خودعبد کی طرف ہے (ہم عبادت کرتے ہیں) جس سے اس بات کی نشا نہ بی ہوتی ہے کہ کہنے والا اپنے وجود قدرت اور اختیار میں اپنی مستقل حیثیت کا دعویدار ہے جبکہ وہ ایک بندہ ، غلام اور مملوک ہے جوخود کی چیز اور اپنے کی عمل کا مالک نہیں بن سکتا لہذ مستقل حیثیت کا دعویدار ہے جبکہ وہ ایک بندہ ، غلام اور مملوک ہے جوخود کی چیز اور اپنے کی عمل کا مالک نہیں بن سکتا لہذ مستقل حیثیت کے ذریعے اس کی کو پورا کر دیا گیا ہے اور اس کی تلا فی و تدارک اس طرح پر ہوا کہ گویا ہم کہتے ہیں۔ اس عبد دیا ہے بروردگار! ہم عبادت کوا پنی طرف مشوب کرتے ہیں اور خود ہی اسے انجام دیتے ہیں لیکن تجھ سے مدو طلب کرتے ہوئے ایسا کرتے ہیں نہ بیک می مناقل حیثیت کے دعویدار بن کر ۔۔۔۔۔۔اور نہ ہی تیر سے سواا پنے لیے کی خاص مقام و مزدلت کا تصور کرتے ہوئے ۔۔۔۔۔۔!

اب رہایہ سوال کداگر جملوں کی ترتیب میں پائے جانے والے پاکیزہ منہوم کا لحاظ ہی مقصود تھا تو " اِلْهُ بِ ذَ الْعِسَرَاطُ الْمُسْتَقِيْمَ" مِیں اِسے کیوں نظر انداز کر دیا گیا جبکہ " اِیّاك نَعْبُ لُ وَ اِیّاك نَسْتَعِیْنُ " کے بعد " ایا کے نستھدی الی صو اطمستقیم "کہنا چاہی تھا تا کر لفظ وصینے کی ہم آ جنگی باقی رہ جائے۔

تواس سلسلے میں عرض ہے کہ جملہ کی تبدیلی میں ایک نہایت اہم وجہ پائی جاتی ہے جس کا ذکرہم آپندہ صفحات میر کریں گے۔

چوا ہم مطالب

بَاكَ نَعْبُكُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ "كَتَفْيرِين جَوَيْهِ بِيان كياجا چكاب سي ساممطال كا اجال

#### فهرست بول ہے:

- (۱)۔ غائب کے صیغوں کی بجائے مخاطب کالب وابجہ اختیار کر کے عبد و معبود کے درمیان حضوری را بطے کی نشاندہی کی مگئ (ایاہ کے بجائے اِیّاك كہد كرمخاطب اور آمنے سامنے ہونے کے تصور کی بنیا دقائم کی گئی ہے)
- (۲)۔ '' إِيَّاكَ'' كونَعْبُنُ اور نَشْتَعِيْنُ سے پہلے ذکر كر كے عبادت واستعانت كے حصر كى وضاحت كردى گئ (مفعول كوفاعل يرمقدم كرنے ميں حصر كے معنى كى طرف توجه مبذول كرائي گئى ہے)
- (۳)۔ '' نَعْبُلُ'' میں عبادت کو مطلق ذکر کمیا گیا تا کہ عبادت میں ہر قسم کی تحدودیت وتقید کا تصور ختم ہوجائے اور کمال بندگی کی وسعتوں کی روحانی ومعنوی لذتوں سے بہرہ ور ہونے کا جذبہ قائم رہے۔
- (۷)۔ واحد تکلم کے صیغہ "اعبل" کی بجائے جع متکلم کا صیغہ " نَعْبُلُ " وَكُر كَ فرد كے احساس فرديت وافراديت كوشعوراجماعيت كى ياكيزه غذافرا بهم كى كئى ہے۔
- (۵)۔ '' نَعُبُلُ'' کے فورا بعد '' نَسُتَعِیْنُ' ' کہہ کرعبادت واستعانت کے امتزاج کی اصل حقیقت کی طرف توجد ولائی گئی ہے۔
- (۲)۔ '' إِيَّاكَ نَعْبُنُ ''اور'' إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ''كے دونوں جملوں ميں ايك بى انداز تكلم اختيار كيا كيا ہے تاكہ اظہار بندگى اور طلب مددكى حكمت بميشه لمحوظ رہے اور عبدكى معبود كے سامنے عاجزى و ناتوانى كى بھى سبب سے فراموش ندہو سكے ان دوجملوں كے بعدا هدنا الصراط المستقيم ميں انداز كلام كى تبديلى بھى ايك خاص امركى عكاى كرتى ہے۔

ندکورہ بالاتمام مطالب اوران کے اسباب دوجوہات کے بارے میں وضاحت کردی گئی ہے البتہ مفسرین کرام نے اسسلیے میں دیگر مطالب بھی ذکر کئے ہیں لہذا جو شخص ان ارباب فکر کے نظریات سے آگاہی حاصل کرنا چاہتا ہو وہ ان کی کتب کا مطالعہ کر کے ان سے مطلع ہوسکتا ہے تا ہم حقیقت الا مربیہ کہ کلام الہی کی بابت جتنا کچھ بیان کیا جائے کم ہے اور حق توبیہ کہ ہم خدا کے کلام کا پوراحق ادائیں کرسکتے اوراس کا بیش ہمارے ذمہ باقی رہتا ہے۔

|     | آیات ۲، ک                                             |   |
|-----|-------------------------------------------------------|---|
| (۲) | اِهُدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ                  | 0 |
| (4) | صِرَاطَ الَّذِيْنَ ٱلْعَمْتَ عَلَيْهِمْ               | 0 |
|     | غَيْرِ الْمُغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَ لَا الشَّالِّينَ   | 0 |
|     | تزجمه                                                 |   |
| (r) | توجمیں ہدایت فرماسید ھے داستے کی                      | Ö |
| (4) | ان لوگوں كاراسته جن پرتونے انعام كيا''                | 0 |
|     | نهان پرتیراغضب نازل ہوااور نہ ہی وہ جو که گمراہ ہیں۔' |   |



# تفسيرو ببإن

سید هے داسته کی ہدایت کے حصول کی دعا

" إِهْدِنَاالِصِّرَاطَالْمُسْتَقِيْمُ صِرَاطَالَّذِيْنَ ٱلْعَمْتَ عَلَيْهِمْ..." (مِمْ سِي هِيدِي كِينَ سِوْلِينَ الْكِينَ وَعِينَا عَلَيْهِمْ وَمِنْ الْعَلَيْهِمْ وَمِنْ الْعَلَيْهِمْ وَمِن

(ہمیں سیدھے راستہ کی ہدایت فرماءان کا راستہ جن پرتونے انعام کیا۔۔)

'' اِهْدِ نَا '' · · · توجمیں ہدایت فرما ساں میں ہدایت کا تذکرہ ہوا ہے۔'' صراط '' کی بحث میں اس کامعنی اضح ہوجائے گا۔

" صراط ".....عربی زبان میں طریق سبیل اور صراط تقریباایک جیسامعنی دیتے ہیں لیعنی راستہ۔

خداوندعالم نے صراط (راستہ) کو منتقیم کی صفت کے ساتھ ذکر کیا ہے اوراس کے بعد اس راستہ کی وضاحت کرتے ہوئے ارشاد فر مایا: کہ دہ ایسا اراستہ ہے جس پر وہ لوگ گا مزن ہیں جن پر اللہ تعالیٰ نے اپنی تعتیں نازل فر مائی ہیں اور انہیں خصوصی انعامت سے نواز ا ہے کیاں وہ راستہ جوان عظمتوں کا حامل ہے اس کی ہدایت طلب کی گئ ہے گو یا اسے عبادت کا مقصد ومقصود اعلی قرار دیا گیا ہے بعنی بندہ اپنے پر وردگار سے بیہ چاہتا ہے کہ اس کی خالصانہ ومخلصانہ عبادت اس راستہ میں واقع ہوجومتقیم (سیدھا) ہے اور اس پر وہی ہتیاں چلتی ہیں جنہیں خصوصی انعام سے نواز اگیا ہے (منعملیم)۔

### تشريح:

خداوندعالم نے اپنے کلام میں بنی نوع انسان بلکہ پوری کا نئات کے لیے ایک ایسے راستہ کی نشاندہ ی کی ہے جس پرچل کروہ ذات باری تعالیٰ کی طرف آتے ہیں چنانچہ انسان کی بابت خاص طور پر یوں ارشاد ہوا:

سورهءانشقاق،آيت٢:

" يَا يُهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَّى مَ بِنَكَ كَدُحًا فَمُلْقِينُهِ"

(اے انسان تواپنے رب کی طرف آنے کی کوشش کرتا ہے تو یقینا تواپنی کوششوں میں کامیاب ہوگا اور خدا تک پہنچ

جائےگا)۔

اورعام مخلوق کی بابت ارشاد فرمایا:

سوره ء تغابن ، آيت ١٠:

"وَ إِلَيْهِ الْمَصِيُّرُ"

( اورای کی طرف بازگشت ہے)

أيك مقام پريول ارشادارشادفر مايا:

سوره وشوري، آيت ۵۳:

" ٱلآ إِلَى اللَّهِ تَصِيْرُ الْأُمُونُ

( یا در کھؤتمام امور کی بازگشت خدا کی طرف ہے)

اس طرح کی دیگرمتعدد آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ کا نئات میں سب افراد کسی راستہ پر چل کرا پنا سفر حیات طے کرتے ہیں لیکن سب کا منتہااور آخری منزل ذات باری تعالیٰ ہی ہے جس کی طرف پوری کا نئات رواں دواں ہے۔

زیر بحث آیت میں بیانثارہ بھی ماتا ہے کہ 'راستہ' صرف ایک نہیں اور نہ ہی صرف ایک خصوصیت کا حامل ہے بلکہ حقیقت میں دو راستے ہیں جن پر پوری کا کنات چلتی ہے: ایک خدا کا راستہ اور ایک شیطان کا راستہ' چنا نچہای امر کے بیان میں ارشادہوا:

سورهءيس،آيت ۲:

\* أَلَمُ أَعْهَدُ النَّكُمُ لِيَنِي الحَمَ اَنَ لَا تَعْبُدُواا لَمِلِكِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوًّ مُّبِينٌ أَهُ وَ اَنِ اعْبُدُونِ ۖ هٰذَا صِرَاطُ مُسْتَقِيْمٌ ۞

کیا میں نے تم سے وعد ہنیں لے لیا سے اولا دآ دم! کہ تم شیطان کی پوجانہ کرنار کیونکہ وہ تمہارا بہت بڑا دشمن ہے اور تم صرف میری عبادت کرنا کہ یہی ''صراط ستفقی'' (سیدھاراستہ) ہے۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ'' صراط متنقیم "کے علاوہ ایک راستہ اور بھی ہے جو''متنقیم"' نہیں۔گویا دو راستے ہیں: ایک متنقیم ہے اور دوسرامتنقیم نہیں ہے چنانچہ اس مطلب کے بیان میں مخصوص اعداز اور نہایت ظریفا نہ طور پر دعااورایمان واطاعت کے حوالہ سے اس طرح ارشاداللی ہوا:

سوره وبقره ، آیت ۱۸۲:

\* ﴿ فَإِنِّ قَرِيبٌ ۗ أُجِيبٌ دَعْوَ قَاللَّاعِ إِذَا دَعَانِ ۖ فَلْيَسْتَجِيبُوْالِي وَلْيُوْمِنُوْ إِنِ لَعَلَّهُمْ يَرْشُلُونَ ۞ " (ميں پاس ہى ہوں' اور جب كوئى مجھ سے دعا مانگا ہے تو ميں ہر دعا كرنے والے كى دعا سنا ہوں (اور قبول كرتا ہوں) پس انہیں چاہيے كہوہ ميرا كہا بھى مانيں اور مجھ پرائيان لائين تاكہ وہ سيرهى راہ پرآ جائيں (ہدايت پاليس) اوردعا کے حوالہ بی سے اس طرح ارشاد فرمایا: سورہ عفافر، آیت ۲۰:

\* "ادْعُونِيْ اَسْتَجِبْ لَكُمْ اِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْمِرُونَ عَنْ عِبَا دَيْ سَيَدُ خُلُونَ جَهَلْمَ لَخِدِينَ "-

تم مجھے پیکارو میں تمہاری دعا قبول کروں گا۔جولوگ میری عبادت سے تکبروسرتانی کرتے ہیں وہ بہت جلد ذلت کے ساتھ جہنم میں جائیں گے) کے ساتھ جہنم میں جائیں گے)

اس آیت میں خداوند عالم نے اس امر کی وضاحت کردی ہے کہ وہ اپنے بندوں سے قریب ہے اور اس کی طرف آنے کا نزدیک ترین راستہ یہ ہے کہ اس کی عبادت کی جائے اور اس سے دعا ما نگی جائے۔

اس کے بعد خداوندعالم نے ان لوگوں کا تذکرہ کیا ہے جوائمان نہیں لاتے چنانچہان کے بارے میں اس طرح ارشادفر ماما:

سوره ءهم سجده، آیت ۱۹سم:

\* أُولِيِك يُنَادَونَ مِن مَّكَانٍ بَعِيْدٍ "

( ان لوگول كوبهت دور جگهت بلايا جائ گا)

اس آیت معلوم ہوتا ہے کہ جولوگ خدا پر ایمان نہیں لاتے وہ اصل راستے سے دور ہوجاتے ہیں اور ان کا سفر طویل تر ہوجا تا ہے۔

پس معلوم ہوا کہ خدا تک پہنچنے کے دو راستے ہیں: ایک نز دیک راستہ اور وہ اہل ایمان کا راستہ ہے ٔ اور دوسرا دور راستہ اور وہ ان لوگوں کا راستہ ہے جومؤمن نہیں ہیں۔

یہ ہے خدا تک چینچنے کے راستوں کا فرق اس کے علاوہ ایک فرق یہ بھی ہے کہ ایک راستہ بلندی کی طرف جاتا ہے اور دوسرا پستی کی طرف جوراستہ بلندی کی طرف جاتا ہے اس کے متعلق اشاراتی تذکرہ کرتے ہوئے اس کے مقابل روش اپنانے والوں کے انجام کارکے حوالہ سے اس طرح ارشا دالہی ہوا:

سورهءاعراف،آيت • ۴:

إِنَّالَّذِينَ كُنَّ بُوالْإِلْتِنَاوَاسْتُكْبَرُوْاعَنْهَالِاتُقَتَّحُ لَهُمُ أَبْوَابُ السَّبَاءِ "

(وہ لوگ جنہوں نے ہماری آیات کی تکذیب کی اور ان کی بابت تکبر کیا ان کے لیے آسان کے درواز سے نہیں کھولے جائیں گے

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ کچھلوگ ایسے ضرور ہیں جو بلندی کاراستہ اختیار کرتے ہیں اور ان کے لیے آسان کے درواز وں کاذکر کرنا ہے معنی ہوتا جبکہ کلام اللی کا ہے معنی ہوتا قابل تصور ہی خرواز وں کاذکر کرنا ہے معنی ہوتا جبکہ کلام اللی کا ہے معنی ہوتا قابل تصور ہی خبیں کہذا ماننا پڑے گا کہ ایک ایساراستہ بھی ہے جو پستی سے بلندی کی طرف جاتا ہے۔

اوردوسراوہ راستہ جو بلندی سے پستی کی طرف آتا ہاں کے متعلق ارشادالی ہے:

سوره ءطه ، آیت ۸:

◄ " وَمَنْ يَخْلِلُ عَلَيْهِ عَضْمِي فَقَلُهُ هَوْ ى"
 (اورجس پرميراغضب نازل ہواوہ گويا پستی ميں گرگيا)

"هوی" سےمراد، بلندی سے پستی کی طرف گرناہے۔

مذکورہ بالا راستوں کے علاوہ ایک اور راستہ بھی ہے جو کہ تباہی و بربادی کی طرف لے جاتا ہے اس کے متعلق خداوند عالم خداوند عالم خداوند عالم خداوند عالم نے بول ارشاد فر مایا:

سوره ءلقره ، آیت ۱۰۸:

''وَ مَنْ يَّتَنَبَكَ لِالْكُفُهُ بِالْإِيْمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَ آءَ السَّبِيْلِ ( اور جُوْض ایمان کوچھوڑ کر کفر اختیار کرلے گویاوہ سدھے داستہ سے گمراہ ہوگیا) اس آیت میں سیدھے داستہ سے جنگ جانے کو ''شرک ''کے ہم معنی قرار دیا گیا ہے۔

ندکورہ بالا مطالب میں اچھی طرح غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ راستوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے لوگ تین قسموں میں منقسم ہوگئے:

(۱)۔ وہلوگ جوبلندی کی طرف سفر کرتے ہیں اور وہ وہ ہیں جوآ یات الی پرایمان رکھتے ہیں اور خدا کی عبادت سے تکبروسرتانی نیس کرتے۔(الن بین یومنون بآیات الله ولا یستکبرون عن عبادته)

(٢) وولوگ جويسى ميں گرتے بين اور وه وہ بين بن برخدا كاغضب نازل موتا ہے۔ (الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ )

(m) وه لوگ جوسيد هے راسته سے بعثک كے اور كراه بو كئے ۔ (الفّمَا لِيْنَ)

بظاہرا نہی تین گروہوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوندعا لم فے ارشادفر مایا ہے:

\* "صِرَاطَالَّنِ يُنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيُهِمْ فَخَيْرِالْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلَاالظَّالِيْنَ "

لين (١) "مَنعم عليهم" ألله من يرانعام كيا كياك (٢) "غَيْرِ الْمَغْضُوبِ"، جن پر فضب نازل بوا ــ (٣) "الشّا لِيْنَ"، مــ جو كمراه بين \_-،

یہاں 'صراط مستقیم 'سے مذکورہ بالاتین راستوں میں سے ندومراراستہ مراد ہے اور ندہی تیسرا 'بلکہ پہلاراستہ مراد ہے اور ندہی تیسرا 'بلکہ پہلاراستہ مراد ہے بعنی نہتوان لوگوں کا راستہ مراد ہے جن پر خدا کا قبر وغضب نازل ہوا اور وہ ''مغضوب علیہ مر ''بیل اور ندہی ان لوگوں کا راستہ مقصود ہے جو ان مونین کا راستہ ہی مقصود ہے جو ان مونین کا راستہ ہے جو اللہ کی عبادت میں تکبر وسرتا نی نہیں کرتے البتہ تمام اہل ایمان کا راستہ ایک جیسا نہیں بلکہ اس میں بھی کی قصمیں اور جہتیں ہیں جنانچ ارشادی تعالی ہوا:

#### سوره ومجادله، آيت اا:

\* " يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ امَنُوْ امِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوْتُوا الْعِلْمَ دَى جَتٍ "

( بلندم تبه عطا كرتا بالله بتم ميس سان لوگول كوجوايمان لائ اورصاحبان علم كوكى درج عطا كرتاب)

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان لانے کے بعد جوراستداختیار کیا جائے اس کے کئی درج ہیں آور ہرایک درجے کا الگ مقام ومرتبہ ہے۔

یہاں اس امری وضاحت ضروری ہے کہ ہر گرائی شرک ہے اور ہر شرک گرائی ہے جیبا کہ مذکورہ بالا آیت کے الفاظ سے معلوم ہوتا ہے، ملاحظہ ہو:

سوره ء بقره ، آیت ۱۰۸:

\* " وَمِنْ يَتَبَدَّ لِ الْكُفْرَ بِالْإِيْمَانِ فَقَدُ ضَكَّ سَوَ آءَ السَّبِيلِ"

( اور جو تخف ایمان کو کفرے بدل وے وہ سید ھے راستہ سے بعثک گیا)

اسى مطلب كوسوره ويس ،آيت ٢٢ مين يون بيان كيا كياب:

\* "أَنَ لَا تَعُبُدُواالشَّيْطُنَ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُّبِينٌ ۚ وَ آنِ اعْبُدُونِ ۖ هٰذَاصِرَاطُ مُسْتَقِيْمٌ ۞ وَلَقَلَ ضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلَّا كَثِيبُرًا "

( کیکہ تم شیطان کی پرستش نہ کرنا' وہ یقینا تمہارا تھلم کھلا ڈمن ہے اور بیکہ تم صرف میری عبادت کرنا' یہی صراط ستقیم (سیدھی راہ) ہے'اور (اس کے باوجود)اس (شیطان) نے تم میں سے بہت لوگوں کو گمراہ کردیا)

قرآن مجيدين ' شرک' کوظم اور' دظلم' کوشرک کا نام ديا گيائے جيبا که خداوند عالم نے سورہ ابراہيم آيت ٢٢ يس شيطان کاوہ قول ذکر کيا جودہ قيامت کے دن کيے گا:

\* [ إِنَّ كَفَرْتُ بِمَا اَشُرَ كُتُمُونِ مِنْ قَبْلُ ﴿ إِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَنَا ابْ الدِّيمُ "

( میں اس سے پہلے ہی بیزار ہوں۔ کفراورا تکارکیا ہے۔ کتم نے مجھے (خداکا) شریک بنایا بھینا جولوگ ظالم ہیں ان کے لیے در دناک عذاب ہے۔ ۔

اس آیت میں شرک کو دظلم' کے نام سے یا دکیا گیا ہے اور سورہ انعام آیت ۸۲ میں ظلم (شرک) کو گمراہی وضلالت سے موسوم کیا گیا ہے چنانچدار شاد ہوا:

\* " اَلَّذِينَ امَنُو اوَلَمُ يَلْمِسُوٓ النِّيانَهُمُ بِظُلْمٍ أُولَلِّكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُّهْتَكُ وْنَ

جولوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کوظلم کالباس نہ پہنا یا (شرک سے آلودہ نہ کیا) انہی کے لیے امن ہے اور وہ ہیں) وہی ہدایت یافتہ ہیں)

مذكوره بالا آيات كے مطالعہ سے بير حقيقت كل كرسامن آجاتى ہے كہ ہدايت كى منزل كاحسول اور كرا ہى يااس كے تباہ

کن آثار سے بچنے کا واحد راستہ ظلم سے دوری اختیار کرنا اور شم ایمان کی نورانی ضیاء سے کا نئات دل کومنور کردینا ہے۔
بہر حال صلالت و گمراہی اور شرک وظلم اگرچہ حتی و مفہوم کے لحاظ سے جدا جدا ہیں لیکن سب کا مصدات ایک ہے
لینی اگران میں سے کوئی ایک بھی پایا جائے تو دوسر الازمی طور پر پایا جائے گا'گو یا مصداق میں ان کی حیثیت لازم و مطروم جیسی
ہوجاتی ہے اس لیے ہم کہتے ہیں کہ ان تینوں میں سے ہرایک، دوسرے کی پیچان کروا تا ہے یا ہے کہ دوسرے کی وجہ سے پیچان کم فہوم سے ہیں۔اور
جاتا ہے تواس سے مرادیہی ہے کہ اگرچہان میں سے ہرایک کامفہوم ستقل ہے کین مصدات میں سب یکجا ہوجاتے ہیں۔اور
ہماراسر وکاراور تعلق مصدات سے مفہوم سے ہیں۔

اس بیان سے بیجی واضح ہوگیا کہ صراط منتقیم جو کہ ان لوگوں کا راستہ ہے جو گراہ نہیں اس میں نہ توشرک کی کوئی مختائش ہے اور نہ ہی ظلم کا تصور بلکہ ظلم وشرک اس میں ای طرح مفقو دہیں جیسے صلالت و گراہی للبندا یہ کہنا ہجا ہوگا کہ ''صراط مستقیم'' میں گراہی کا کوئی پہلوقا بل تصور ہی نہیں 'نہ ظاہری طور پر اور نہ باطنی طور پر باطنی طور پر گراہی کے نا قابل تصور ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ دل میں کفریا کسی ایسے خیال باطل کی گئے اکثر ہی باقی نہیں رہتی جو خداو ند عالم کی رضاو خوشنو دی کے منافی ہو اور عالم ظاہر میں گراہی کے نقدان سے مراد بیہ کہا عضاء وجوارح میں گناہ کے ارتکاب یا اطاعت وفر ما نبر داری میں کوتا ہی کا خیال ہی پیدا نہیں ہوتا لیعن نہ تو دل میں کفر کا خیال آتا ہے اور نہ ہی ظاہری طور پر گناہ کے ارتکاب کا رتجان پیدا ہوتا ہے اور حقیقت بیہ ہے کہ تو حید کی عظمتوں کی پاسداری اور اس کے تقاضوں کی علی وعلی محکیل بھی اس کا نام ہے کیونکہ کوئی تیسری شق موجود ہی نہیں سکا 'انہی مطالب کوسورہ موجود ہی نہیں سکا 'انہی مطالب کوسورہ انعام آیت کا میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

'' اَلَّذِيثُ اَمَنُوْا وَلَمْ يَكُبِسُوَّا إِيْمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولِيكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُّهُنَّكُ وْنَ (جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے اپنے ایمان کوظم کا لباس نہ پہنایا پس انہی کے لیے امن وامان ہے اور وہی

ہدایت یا فتہ ہیں)

اس آیت میں امن وامان کی یقیی صورت کا تذکرہ کرنے کے ساتھ ساتھ کمل ہدایت کا دعدہ کیا گیا ہے کیکن ان دونوں .....امن وہدایت .....کا دارو مدار خالص ایمان پراور پھرظلم سے دوری پر ہے۔

ایک اد بی نکته

اس مقام پرایک ادبی کلته کی طرف اشاره بھی ضروری ہے اوروہ یہ کہ بقول بعض اہل ادب چونکہ اسم فاعل حقیقت میں مستقبل کا معنی دیتا ہے اور کا میں مستقبل کا معنی دیتا ہے لینی جس کام کے زمانگ مشتقبل میں وقوع پذیر ہونے کی خبر دینا مقصود ہواس کے لیے فاعل کا صیغہ لا یا جا تا ہے لہٰذا اس آیت میں حقیقی ہدایت کے حصول کو' وعدہ'' کے لفظ کے ساتھ ذکر کیا گیا اور کہا گیا ہے ''لہم الامن وهم مهتدون'' (انبی کے لیے بی امان ہے اور وہی ہدایت والے بیں)

## يادر ب كديد جو بحوبهم في بيان كياوه وصراطمتنقي، كي صفات من سصرف ايك صفت كي وضاحت بـ

منعم علیهم دهمین کیگ

(جن پرانعام کیا گیا)

''صراطمتقیم'' کا ذکرکرنے کے بعد خداوندعالم نے ان افراد کا تذکرہ فرمایا ہے جو''انعمت علیہ ہے۔'' کا مصداق بیں اوران پرخدائے خاص انعام کیا ہے لیتی وہ لوگ جن کی طرف' 'صراط متنقیم'' کومنسوب کیا گیا اور کہا گیا ہے کہ بیہ راستہ ان لوگوں کا راستہ ہے جن پرخدانے انعام فرمایا' ان کے بارے میں یوں ارشاد ہوا:

سوره ونساء، آيت ۲۸:

\*وَمَن يُّطِعِ اللهُ وَالرَّسُولَ فَأُ وَلَإِكَ مَعَ الَّذِينَ اَنْعَمَا للهُ عَلَيْهِمْ قِنَ النَّهِ بِنَ وَالصِّلِي يُقِيْنَ وَالشُّهُ لَ آءِ وَالصَّلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولَلِكَ مَ فِيُقًا "- وَالصَّلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولَٰلِكَ مَ فِيُقًا "-

( اورجس نے اللہ اور رسول کی اطاعت کی پس ایسے لوگ ان بندوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ نے انعام فرمایا جو کہ انبیا کی صدیقین شہداء اور صالحین میں سے ہیں اور وہ لوگ کیا ہی اچھی رفاقت والے ہیں )

اس آیت یس "منعمر علیهم "کی صفات بیان کی گئ ہیں لیکن اس سے بل آیت ۲۲ میں ایمان اوراطاعت کا ذکراس طرح کیا گیاہے:

''فَلَاوَ مَتِكَ لاَيُوْمِنُوْنَ حَتَّى لَدِّكَ فِيْمَا يُنِ بَيْنَهُمُ ثُمَّلًا !وَافِنَٓ اَنْفُسِهِمُ هِرجَاقِبَّا اوَ ٢اتَشْلِيْمًا۞وَ لَوْاَفَّا كَتَبْنَاعَلَيْهِمُ اَنِاقَتُنُّلُوۤا اَنْفُسَكُمُ اَوِاخُو جُوْامِنْ دِيَامِ كُمُ مَّافَعَلُوْهُ اِلَاقِلِيُلُّ مِّنْهُمُ ۖ وَ لَوْاَنَّهُمْ فَعَلُوْامَا يُوْعَظُوْنَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمُ وَاشَدَّ تَتَثْبِيْتًا''

(پس اے رسول) تمہارے پروردگاری قسم! یہ لوگ اس وقت تک سے مؤمن نہیں ہوسکتے جب تک اپنے باہمی جھڑوں میں تہمیں اپناھا کم نہ بنائیں پھرتم جوفیصلہ کرواس سے تنگدل بھی نہ ہوں بلکہ نوشی نوشی اسے تسلیم کرلیں اوراگر ہم ان کو سے بنی اسرائیل کی مانند سسے تھم کر دیتے کہ تم اپنے آپ کو (ایک دوسرے کو) قتل کردویا اپنے شہروں سے باہرنگل جاؤتو ان میں سے چندافراد کے سواکوئی بھی عمل نہ کرتا 'اوراگر یہ لوگ اس بات پر عمل کرتے جس کی انہیں نصیحت کی جاتی ہے تو ان میں بہت بہتر ہوتا اورا ایسا کرنا ان کے لیے ثابت قدم رہنے کا سبب بن جاتا)۔

اس آیت میں خداوندعالم نے ''منعم علیہم '' (انعام یافتگان) کی توصیف اس طرح فرمائی ہے کہ وہ اپنے قول فعل ظاہراورباطن میں ہر لحاظ سے عبدیت و بندگی پراس طرح ثابت قدم ہیں کدان کے پائے استقلال میں لغزش وانحراف کا سوال ہی پیدائیں ہوتا'لیکن اس کے باوجودان صفات کے حامل موٹین کوان لوگوں کے قش قدم پر چلنے والے قرار دیا گیا ہے جن پر خداوند عالم نے انعام فرمایا (منعم علیہم) اور انہیں ان (منعم علیہم) سے کم ورجہ

افراد میں شارکیا گیا ہے کیونکہ ارشاد اللی ہے 'مع النبدیان' یعنی نبول کے ساتھ' اور پہیں فرمایا:'' اولفُك من الن یو ' (ان میں سے)، (تواس سے معلوم ہوتا ہے کہ مونین کو '' منعم علیهم '' (انعام یافتگان) کے ساتھ رہنے والے قرار دیا گیا ہے، ان میں سے قرار نہیں دیا گیا۔اوراس کے ساتھ یہ بھی فرمایا '' وَحَسُنَ اُولِیِّكَ مَ وَنِیّقًا '' یعنی بہت اچھی ہے یہ فات اور ساتھ ہوتا' تواس سے بھی نہ کورہ مطلب کی طرف اشارہ مقصود ہے۔

اس طرح سورہ حدید آیت 19 میں بھی انہی مطالب کو بیان کرتے ہوئے ارشاد ہوا:

\* ``وَالَّذِيْنَ امَنُوا بِاللهِ وَمُسُلِمَ أُولِيكَ هُمُ الصِّدِيْقُونَ ۚ وَالشُّهَدَ آءُ عِنْدَ مَ بِهِمَ ۖ لَهُمْ آجُرُهُمْ لَ خُرُهُمْ \* `` وَالشُّهَدَ آءُ عِنْدَ مَ بِهِمَ ۖ لَهُمْ آجُرُهُمْ أَخُرُهُمْ ` فَوْمُهُمْ ``

﴿ جولوگ ایمان لائے اللہ پر اور اس کے رسولوں پڑوہی درحقیقت صدیقین اور شہداء ہیں اپنے پر در دگار کے نزد یک انہی کے لیے ہے ان کا اجراور ان کا نور!)

اس آیت میں 'عِنْ مَنْ مَ بِیْهِمْ '' اور'' لَهُمْ اَجْرُهُمْ '' کے الفاظ سے اس امر کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ مونین کو آخرت میں شہداءاور صدیقین کے ساتھ کمی کیا گیا ہے یعنی اہل ایمان قیامت کے دن شہیدوں اور پچوں کے ساتھ ہوں گے۔

نزکورہ بالامطالب سے بیرحقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اصحاب صراط متنقیم ( یعنی وہ ہتیاں جو صراط متنقیم پرگامزن اور اسی سے وابت ہیں) قدر ومنزلت اور رفعت شان کے لحاظ سے ال موسین سے بھی افضل اور برتر ہیں جواسپنے دلوں کو ایمان کے نور سے روژن کر کے اپنے اعمال کو ہرفتم کی گمراہی شرک اورظلم سے پاک ومنزہ کر بچکے ہیں۔

ان تمام آیات میں جواب تک ذکری جا چکی ہیں خور وفکر کرنے سے اس امرکی بابت یقین حاصل ہوجا تا ہے کہ موشین اگر چہ بہت عظمت اور قدر ومنزلت کے حامل ہیں لیکن ان کی رفعت شان کے لیے ابھی کچھ درجات باقی ہیں جنہیں حاصل کرنے کے بعد ہی وہ '' منعجہ علیہہ "کے ساتھ ان کی صف میں قرار پاسکتے ہیں لینی ان کے''ساتھ ہونے'' سے ترقی کر کے''ان میں سے''کی منزل پر فائز ہو سکتے ہیں کیونکہ اگر ان کی موجودہ صفات ہی کافی ہوئیں تو آئیس بھی ان لوگوں میں شار کیا جاتا جن پر اللہ نے اپنا خاص انعام فرما یا اور آئیس اپنی خصوصی نعتوں سے نواز اُجبکہ ایسائیس ہوا' شاید اس کی وجہ بیہ وکہ اصحاب صراط مستقیم اور خدا کی خاص نعتوں سے بہرہ اندوز ہونے والے حضرات علم ومعرفت اللی کی خاص دولت سے بالا مال ہونے کے سب عظیم رتبہ پانچے ہیں لہذا ان کا مقام موثین سے بالا و برتر ہے' اسی مطلب کوخد اوند عالم نے مورہ وہول کیا تھی اس طرح بیان کیا ہے :

''یرُفَح اللهُ الَّذِینَ امَنُوْ امِنَکُمُ الْوَالَّذِینَ اُوتُواالِّعِلْمَ دَى جُتِ''۔ ( بلندمرتبه عطا کرتا ہے اللہ، ان لوگوں کوتم میں سے جوابمان لائے ہیں اور صاحبان علم کوئی ورجے عطا کرتا ہے ) پس صراط منتقیم والے افراد وہی ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے الی عظیم نعت سے نواز اہے جو ہر نعمت سے برتر و بہتر ہے اور وہ ای مخصوص نعمت کے سبب ہرایک سے افضل و برتر قرار پائے ہیں یہاں تک کہ ان افراد سے بھی برتر ہیں جو''ایمان کامل'' کی نعمت سے بہرہ ور ہیں' ہیہ بات بھی'' صراط منتقیم ''کے اوصاف عالیہ اور صفات متعالیہ میں سے ایک ہے۔

## صراط اور بیل کی بحث

صراطاور سبیل دونوں الفاظ ''راستہ'' کے معنے میں آتے ہیں۔

خداوندعالم نے اپنے مقدس کلام میں متعدد مقامات پر صراط اور سبیل کا تذکرہ فرمایا ہے لیکن''صراط متنقیم'' کے سوا کسی صراط کواپٹی طرف منسوب نہیں کیا جبکہ کئی سبیل اپنی طرف منسوب کر کے ذکر کئتے ہیں چنانچہ جہاد کرنے والوں کے تذکرہ میں سبیل کی بابت ارشادالہی ہے:

سوره عنكبوت، آيت ٢٩:

\*" وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَالِكَهُ رِينَّهُمْ سُبُلَنًا"

(وہ لوگ جنبول نے ہماری راہ میں جہاد کیا ہم ضرور انہیں اپنے راستوں کی ہدایت کریں گے)

اس آیت میں 'سبلنا''۔ میل سے جمع کا صیفہ۔ (ہمارے راستے) کا لفظ ذکر کیا گیا ہے'اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ''کئی راستے''ہیں۔البتہ صراط منتقیم کا تذکرہ ہمیشدا یک یعنی واحد کے صیفہ کے ساتھ کیا گیا ہے۔

ال مقام پریدامرجی قابل فرکرے کہ سورہ الحمدی زیر بحث آیت (صِرَاطَ الَّنِیْنَ اَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ) علاوہ کی ووسرے مقام پر''صراط مستقیم '' کی نسبت محلوق کی طرف نہیں دی گئ چنانچہ اس آیت میں''صراط مستقیم '' کا تذکرہ کرتے ہوئے یوں ارثا وفر مایا:

' صِرَاطَ الَّذِينَ ٱلْعَمْتَ عَلَيْهِمُ...'

صراطمتنقيم ان لوگول كاراسته جن پُرتونے انعام كيا.....

لیکن اس کے مقابلہ میں ''سبیل' کوئی مقامات پراپٹی مخلوق کی طرف منسوب کر کے ذکر کیا' جیسا کہ ارشاد اللی ہے: سورہ ویوسف، آیت ۸۰۱:

\* " قُلُ هٰنِهٖ سَمِيْلِ آدُعُوَ اللَّهِ "عَلَّى بَصِيْرَةٍ"

( كهدويجة كديد ميراراسته بأين خداكي طرف بلاتا بول بعيرت وآگاي كي ساته!)

اس آیت میں سپیل کوحفرت پیخبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف منسوب کرتے ہوئے (سبیلی )\_\_میرا راستہ\_\_ ہا گیاہے۔

ای طرح ایک اورمقام پرسیل و توبکرنے والوں کی طرف نسبت دی ہے اور ارشادفر مایا:

سوره ولقمان ۱۶ یت ۱۵:

\*" سِيلَمَنَ أَنَابَ إِنَّا"

( ال مخص كاراسة جوميرى طرف رجوع كرك)

• اورایک مقام پر مخلوق کی طرف نسبت کے حوالہ سے مبیل کو اہل ایمان کی طرف منسوب کر کے بوں ارشا وفر مایا:

موره ونساء، آیگ ۱۱۵:

\* سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ \* سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ

(مومنین کاراسته)

مذکورہ بالا آیات کو مذنظر رکھتے ہوئے تبیل اور صراط متنقیم کے درمیان فرق سے آگا ہی حاصل ہوتی ہے۔ کیونکہ عبادت کرنے والوں کے درجات اور گونا گول مراتب کے سبب سبیل بھی مختلف و متعدد ہیں لیکن جہاں تک 'صراط متنقیم'' کا تعلق ہے تو وہ ایک ہے اور اس میں کسی متنم کی تبدیلی یا کثرت واقع نہیں ہوتی ۔ چنانچ ارشا والہی ہے:

سوره و ما نکره ، آیت ۱۲:

\* "قَدْ جَآءَكُمْ قِنَ اللهِ نُوَمُّ وَ كِتُبٌ مُّبِيْنٌ ﴿ يَهُدِى بِهِ اللهُ مَنِ النَّبَعَ مِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَمِ وَيُخْرِجُهُمْ قِنَ الظَّلْتِ إِلَى اللَّهُ وَيَهُ لِي يُهِمُ إلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ "-

( تمہارے پاس خدا کی طرف سے نوراورواضح کتاب آئی ہے ای کے ذریعہ خداوند عالم سلامتی کے داستوں پر لاتا ہے ہراس شخص کو جس نے اس کی رضاوخوشنودی کے مطابق عمل کیا اور انہیں اپنی خاص عنایت کے ساتھ اندھیروں سے نکال کر روشنی کی طرف لے آتا ہے اور انہیں ''صراط ستقیم'' کی ہدایت کرتا ہے )۔

اس آیت میں سبیل کوجع کے لفظ (سبل) کے ساتھ ذکر کیا گیاہے جس سے ان کی تعد داور کثرت کی نشاندہی ہوتی ہے جبد 'صراط''کو واحد کے صیغہ کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے جس سے اس کی وحدت اور ایک ہونا ثابت ہونا ہے لیکن ان دونوں کے معانی اور موار دکو محوظ دکھتے ہوئے یوں کہا جا سکتا ہے کہ یا تو' صراط متنقیم' اپنے سبل یعنی کثیر راستوں کے مجموعہ کا نام ہے (تواس کا مطلب ریہ ہوگا کہ تمام راستوں کی خصوصیات کو یکھا کر دیا جائے توصراط متنقیم بتماہے) یا بید کہ وہ سب راستے ۔۔۔۔۔ سبل ۔۔۔۔ان چھوٹے بڑے ہے اور وہ شاہراہ سبل ۔۔۔۔ان چھوٹے بڑے دراستوں کی ماندین جو ایک دوسر سے متصل ہوکر ایک شاہراہ پر نشبی ہوتے ہیں اور وہ شاہراہ "فراط متنقیم ''ہے۔۔

" سبل " اور "صراط" كردميان فرق كيسلسك من ايك اورآيت ملاحظهو:

سوره ولوسف، آیت ۲۰۱:

\* \* " وَمَائِئُومِنُ اَكْثَرُهُمْ بِاللهِ إِلَّا وَهُمُ مُّشُوكُونَ" - ( اورا كُرُوكُ خدا يرايمان نيس لات مرشرك كما تعماته)

اس آیت میں خداوند عالم نے اس امر کی طرف اشارہ کیا ہے کہ شرک جو کہ ضلالت و گراہی کا دوسرانام ہے ایمان (ظاہری) کے ساتھ کہ جسے سبیل کا نام دیا گیا ہے باہم قرار پاسکتا ہے یعنی سبل اور شرک کا کیجا ہونا قابل تصور اورام کان پذیر ہے لیکن ' صراط منتقیم'' کسی صورت میں ضلالت سے گراہی سے ہم رنگ نہیں ہوسکتا' چنا نچہ'' ولا الضالین'' کے الفاظ اس حقیقت پرواضح گواہ ہیں۔

(''وَلَا الشَّالِيْنَ '' صراط متقيم والوں كى صفت ہے يعنى عدم گمراہى۔اوراس سے مراديہ ہے كُـ'' صراط متنقيم''
ان لوگوں كاراستہ ہے جو ہرفت م كے ضلال (گمراہی) سے دور ہیں لہذا جہاں ضلالت كى گنجائش موجود ہوگى وہال صراط متنقيم كا تصورى نہيں آ سكتا جبكة شرك اگرچ ايك قتم كى ضلالت وگمراہى ہى ہے ليكن اس ميں سبيل يعنى ايمان كے تصور كى گنجائش پائى جاتى ہے جو كہ صراط متنقيم ميں ہرگزنہيں۔م)۔

مذکورہ بالا آیات میں تد براورغور وفکر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ 'دسیل' میں سے ہرایک سبیل (راستہ) میں نقص اور عدم کمال سے ہم آ ہنگ ہونے اور امتیازات کی نامطلوبیت سے ہم رنگ ہونے کی گنجائش موجود ہے جو کہ اس کی خصوصیات کو مفقو دکر دینے کا سبب بن سکتی ہے جبکہ 'صراط متنقع' میں ایسا ہر گرنہیں لیمنی نہتو اس میں کوئی نقص قابل تصور ہے اور نہ کی قشم کے امتیازات کی گنجائش موجود ہے ( لیمنی ایسا ہر گرنہیں کہ کسی کا 'صراط متنقع' کی چھ ہواور کسی کا چھاور ) بلکہ حقیقت ہے کہ 'دسیل' اور 'صراط متنقع' کے درمیان ہدف اور مقصد کے لحاظ سے ایساتھ اور ابطہ قائم ہے کہ اگرچے سبیل گی دوسر سے عنوانات سے ہم آ ہنگ ہوجا تا ہے جبکہ 'صراط متنقع' ایسانہیں لیکن ان دونوں کی جہت اور سمت میں یکا نگست کے تصور کو نظر انداز نہیں کیا جاسکا' بلکہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ 'صراط متنقع' کا تعلق ورابط سبیل کی ہرفتم کے ساتھ وحدت واتحاد کے تقاضوں کے میں مطابق ہے' ان حقائق کی تا سکید کورہ آ یات کے علاوہ درج ذیل آ یات سے بھی ہوتی ہے:

سورهءليس،آيت ۲۱:

" وَّأَنِ اعْبُدُونِی ۗ هَٰ لَهُ اصِرَاطُا هُسْتَقِیْمٌ " ( اور بیرکتم میری عبادت کرو بهی صراط متقیم (سیدهاراسته) ہے)

سوره ءانعام ، آیت ۲۱:

ؙۛ قُلُ إِنَّنِي هَلَ مِنِي مَ لِيِّ ٓ إِلَّ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيدًمٍ ۚ دِينًا قِيمًا صِّلَّةَ إِبْرُهِ يُمَ حَنْيَفًا''

( کہددو کہ مجھے میرے پروردگارنے صراطمتقیم (سید ھے داستہ) کی ہدایت کی ہے جو کہ مضبوط دین ابرہیم پاکباز

پہلی آیت میں عبادت کو' صراط متنقیم'' کا نام دیا گیا ہے اور دوسری آیت میں'' دین'' کو صراط متنقیم کہا گیا ہے جبکہ یہ دونوں عنوان یعنی عبادت اور دین' سبل کی تمام اقسام میں تھیلے ہوئے ہیں، گویا سبل وصراط کے درمیان قدر مشترک کی حیثیت رکھتے ہیں لہذا یہ کہنا بیجا نہ ہوگا کہ صراط متنقیم کا رابطہ سبل اللہ سے ایسا ہے جیسے روح اور بدن کے درمیان تعلق ہوتا ہے۔ بدن

بنابرایں بیدمطلب واضح ہو گیا کہ تبیل کے کئی مراتب ہیں 'جن میں سے پچھ خالص اور ہر طرح کی آ میزش سے پاک ہیں اور پچھا لیے ہیں جوشرک وصلالت سے آ میختہ ہیں ای طرح پچھ منزل مقصود سے قریب تر ہیں اور پچھاس سے دور ہیں کیکن ان تمام راستوں کامنتہا ''صراط متقیم'' ہے اور سب ای پر آ کرختم ہوتے ہیں' دوسر لے لفظوں میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ وہ سب راستے صراط متقیم کے ساتھ لی کرایک ہی حیثیت کے حامل ہوجاتے ہیں۔

خداوند عالم نے اس امر کوواضح طور پر بیان کر دیا ہے کہ اگر چہ اس کی طرف آنے والے راست سبل کئی اعتبار سے مختلف ہیں اوران میں سے ہرایک دوسرے سے فرق رکھتا ہے کیکن اس کے باوجودوہ تمام راستے صراط متنقیم ہی سے ملتے ہیں اوراس کے مصداق قرار پاجاتے ہیں جیسا کہ خدانے حق وباطل کی بابت ایک مثال دیتے ہوئے اس حقیقت کو بیان فرمادیا ہے وہ مثال رہے:

سوره ءرعد، آیت کا:

﴿ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءَ فَسَالَتُ اَوْدِيَةٌ بِقَدَى مَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلَ فَيْلَ الَّالِيَ الْبِيَاءُ وَمِثَا الْيُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي التَّالِ الْبِيَاءُ وَلِي اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعَلِّقِ وَالْبَاطِلَ فَي التَّالِ اللَّهُ الْمُحَلِّقِ وَالْبَاطِلَ فَي التَّالِ اللَّهُ الْمُحَلِّ وَمُثَاعٍ زَبَنُ قِشُلُهُ \* كَذُلِكَ يَضُوبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ فَي التَّالِ الْبَيْعَ الْمُعْلِقِ النَّالِ الْمُعَلِّقِ اللَّهُ الْمُعَلِّقِ وَالْمَالِقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّقُ وَالْمَالِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِلَّ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُولُلُهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللللْمُلِلْمُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ ال

جُفَآءٌ وَاَمَّامَا يَنْفَحُ النَّاسَ فَيَمُكُثُ فِ الْآرُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْآمَثَالَ

(اس نے آسان سے پانی برسایا کھراپنے اپنے انداز کے کے مطابق نالے بہد نکلے کھر پانی کے دیلے پر (جوش کھا کر) کھولا ہوا جھاگ (کچین آسی) اوراس چیز (دھات) سے بھی جسے بدلوگ زیور یا دیگر آلات بنانے کی غرض سے آگ میں تپاتے ہیں ای طرح کھن آ جا تا ہے (پھرالگ ہوجا تا ہے)۔ یوں خداحق وباطل کی مثال بیان کرتا ہے (کہ پانی حق کی مثال اور پھن باطل کی) غرض کہ بھن خشک ہوکر فائب ہوجا تا ہے اور جس سے لوگوں کو نفع پہنچتا ہے (پانی) وہ زمین میں تھرار بتا ہے۔ یوں خداوند عالم لوگوں کے تھی ایک مثال اور بھی بان خرما تا ہے)

اس آیت میں خداوند عالم نے اس حقیقت کو واضح کیا ہے کہ معارف و کمالات کے حصول کی بابت دلوں اور فہم و اور اک کی صور تیں مختلف ہوتی ہیں جبکہ ان سب کا منبع وسرچشمہ اور منتہا ...... بارش کے پانی کی مانند ...... ایک ہی ہے بینی رزق آسانی اور عنایت الجی ( فرکورہ بالا آیت میں ذکر کی گئی مثال میں پانی کا تذکرہ تھا جو ایک تھا اور جب آسان سے زمین پر آیا تو کئی ندی نالوں کی صورت اختیار کر گیا ہی حال معارف و حقائق کا ہے کہ اگر چہ ایک ہی عنایت ربانی ان سب کا سرچشم شری ہے گئی ہے گئی مثال ہے کہ اگر چہ ایک ہی عنایت ربانی ان سب کا سرچشم من میں ہے گئی ہے کہ لیکن وہ ہردل میں ایک خاص شکل اور مخصوص انداز سے کے مطابق ساتے ہیں ) اس مثال کی ممل و ضاحت سورہ رعد میں کی جائے گئی خلاصہ یہ کہ یہ امر مجمی صراط منتقیم کی صفات میں سے ایک ہا دراس کی امتیاز کی خصوصیات کا حصہ ہے۔

صراطمتنقيم اورد يكرراسة

صراط متعقیم کی خصوصیات اور امتیازی پہلوؤں پر خور کرنے سے آپ اس حقیقت سے آگاہ ہو سکتے ہیں کہ صراط مستقیم خدا تک جنیخ کے تمام راستوں پر غالب ہے اور اس طرح ان راستوں پر بھی حادی ہے جو خدا تک جنیخ کے ہما ایت اور رہنمائی میں مؤثر واقع ہو سکتے ہیں' گویا وہ تمام راستے صراط مستقیم کی شاخیں اور اس کے شعبے ہیں' یعنی خدا تک جنیخ کے جس راستے کو بھی دیکھیں وہ ای حد تک منزل مقصود تک پہنچانے میں موثر ہوگا جس مقدار میں صراط مستقیم کی حقیقت اس میں شامل ہوگ جبکہ 'دصراط مستقیم کی حقیقت اس میں شامل موگی جبکہ 'دصراط مستقیم' ہر شم کی محدود یت اور شروط وقیود سے بالاتر ایسے ہادی ور بہنما کی حیثیت رکھتا ہے جو خدا تک پہنچا دے اور سیدھا منزل مقصود پر لاکھڑا کرئے' بہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے اسے صراط مستقیم لینی سیدھا راستہ کا نام دیا ہے کہ ویک کہ صراط اس راستہ کو کہتے ہیں جو 'دو نئی' ہو جو کہ ''سرط '' سے بنایا گیا ہے جس کا معنی 'دنگل جانا'' ہے چنا نچہ کہا جاتا ہے د 'مسرط سے بین کی گیا کہ وہ ایسار استہ ہے جو اپ خدا سے او پر چلنے والوں کو نگل لینا ہے یعنی اپنی الین ہے جس سے پھروہ نہ تواس سے باہر نگل سکتے ہیں اور نہ تی اس سے انجر اف سے باہر نگل سکتے ہیں اور نہ تی اس سے انجر اف و کہوں کی جو دی تواس کی مناسبت سے باہر نگل سکتے ہیں اور نہ تی ایس سے انہوں کی جانہ بیا سے جو اس پر گامزن ہو گیا وہ کہی گراہ نہیں ہو سکتا ۔ بلکہ وہ بمیشدای میں رہ کا اور کا مرانی سے ہمکنار ہوجائے گا۔)

اور دمنتقیم ' ....سیدها .... اسے کہتے ہیں جوخود اپنے یاؤں پر کھڑا ہونے کا خواہاں ہواور کس کا سہارا لیے بغیر

ا پناو پر قابور کو سکے جیسے وہ محض جواپنے پاؤل پر کھڑا ہوتا ہے اور کسی سہارے کے بغیراپنے او پر قابور کھتا ہے (اپنے امور خود سنجال سکتا ہے ) اس معنی کی روشن میں دمستقیم'' اس چیز کو کہیں گے جس میں کسی قسم کا تغیر و تبدیلی نہ پائی جائے اور وہ ہر حال میں یا برجا ہو۔

''صراط''اور''متنقیم'' کے معانی کی وضاحت کے بعد بید حقیقت بھی واضح ہوجاتی ہے کہ صراط منتقیم سے مرادوہ راستہ ہے جواپنے اوپر چلنے والوں کو پقین طور پر منزل مقصود تک پہنچا دیتا ہے اور انہیں ہرقتم کے انحراف و گمراہی سے بچاتے ہوئے ان کی مطلوبہ مقصد تک پہنچنے کی کوشش کو نتیجہ خیز بنا دیتا ہے' چنانچے اس سلسلے میں خدا و ندعالم نے راشا وفر مایا:

سوره ونساءه آيت ۱۷۱:

\* "فَاَمَّا الَّذِينَ امَنُوا بِاللهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيْلً فَيْ مَحْمَةٍ مِّنْهُ وَفَضَٰ لِ وَ يَهُو يُهِمُ اللّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيْلً فِي مَا حَمَةٍ مِنْهُ وَفَضَٰ لِ وَ يَهُو يُهِمُ اللّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيْلً فَي مَا حَمَةً مِنْهُ وَفَضَٰ لِ وَ يَهُو يُهِمُ اللّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيْلًا فَي مَا حَمَةً مِنْهُ وَفَضَٰ لِ وَ يَهُو يُهِمُ اللّهِ وَاعْتَصَمُ وَاللّهِ مِنْ اللّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيْلًا فَي مَا حَمَةً مِنْهُ وَفَضَالٍ وَاللّهُ وَاعْتَصَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاعْتَصَمُ وَاللّهِ وَاعْتَصَمُ وَاللّهِ وَاعْتَصَمُ وَاللّهُ وَاعْتَمَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاعْتَصَمُ وَاللّهِ وَاعْتَصَمُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَالل

( پس وہ لوگ جوخدا پرایمان لائے اوراس (ایمان) پر قائم رہے و خدا آہیں اپنی طرف سے رحمت اور نظل وکرم کے دائرے میں لے آئے گا اور آئیس ہدایت کرے گا اپنی طرف، جو کہ صراط متنقیم ہے)

اس آیت میں خداوند عالم نے صراط متنقیم کی تعریف و توصیف میں فرمایا کہ وہ ایساراستہ ہے جس میں ہدایت و رہنمائی کی بابت کسی قشم کی کمی وکوتا ہی موجود نہیں بلکہ وہ ہمیشہ اپنی استقامت شعار کیفیت پر باقی رہتا ہے اور اپنے سالک (او پر چلنے والے) کومنزل مقصود تک پنچادتا ہے۔

ای طرح ارشا دالهی موا:

سورهءانعام،آيت ٢٦١:

﴿ ` فَمَنْ يُرْدِاللهُ أَنْ يَهُدِيهُ يَشَمَّمُ حَمَّلُ مَ الْلِالْلاِمِ ۚ وَمَنْ يُّرِدُ أَنْ يُّضِلَّهُ يَجُعَلُ صَلَّمَ الْفَالِدِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

(پس جس محض کے بارے میں خداہدایت کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا سیداسلام کے لیے کھول دیتا ہے اور جس کی بابت صلالت و گمراہی کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا سینہ تنگ کرویتا ہے گویا کہوہ آسان میں اڑنے لگتا ہے ای طرح خداوند عالم ان لوگوں پر دجس لازم قرار دیتا ہے جوایمان نہیں لاتے اور بہتیرے دب کا سیدھارا ستہ ہے )

اس آیت میں خداوند عالم نے اپنی طرف وی نیخ کے سد صدرات کی بابت فر مایا ہے کہ اس میں نہ کی قسم کا کوئی اختلاف واقع ہوتا ہے اور نہ ہی وہ اپنے او پر چلنے والول کو گمراہی سے دوچارکرتا ہے۔

سوره وججر،آيت ۲۴:

﴾ \* " قَالَ هٰنَ اصِرَاطُ مُسْتَقِيْمٌ ۞ إِنَّ عِبَادِئُ لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمُ سُلُطْنُ إِلَّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغُوِينَ " . الْغُوِينَ " .

فرمایا بیرمیراسیدهاراستہ ہے بتحقیق میرے بندوں پر تجھے کوئی سلطنت وغلبہ حاصل نہیں ہوگا سوائے ان گمراہ لوگوں کے جو تیرے پیچھے چلے )

خدائے اس آیت میں '' صراط مستقیم'' کی بابت ارشا و فرما یا کہ سیمیری الی روش اور طریقہ ہے جو بیشگی کی صفت سے متصف ہوتے ہوئے ہر تیم کی تبدیلی اور تغیر سے پاک ہے' اور اس کی حقیقت اس آیت کے معنی و مفہوم سے ملتی جلتی ہے جس میں خدانے ارشا و فرمایا:

سوره ء فاطر، آيت ١٣٣:

 \* " فَكَنْ لِسُنَّتِ اللهِ تَبْلِ قَ وَكَنْ لِسُنَّتِ اللهِ تَحْوِ " 
 ( يستم نهيں يا وَ گسنت الله ميں كوئى تبديلى اور بر گرنميں يا وَ گسنت الله ميں كوئى تغير )

## ياخج اجم نكات

مذکورہ بالامطالب سے جوکہ 'صراط متقیم'' کے معنے کی بابت ذکر کئے گئے ہیں پانچ اہم نکات ہے آگاہی حاصل ہوتی ہے:

### (١) \_صراط متنقيم كي ابميت

خداوند عالم تک چینے کے رائے کمال نقص تنگی اور وسعت کے اعتبار سے مخلف ہیں اور ایک دوسر ہے سے فرق رکھتے ہیں ئی میڈرق اس لحاظ سے ہے کہ ان راستوں میں سے ہرایک کوسر چشمہء حقیقت اور صراط متنقیم سے قریب تر ہونے کے حوالے سے دیکھا جاتا ہے جیسے اسلام ایمان عبادت اخلاص اور اخبات (عشق اللی میں محوجونا) ساگر چہدیم امراستے خدا تک چینی کے درائع ہیں گیان ان میں سے ہرایک کی حیثیت میں فرق ہے کینی ان میں سے ہرایک، دوسر سے ساس لحاظ سے فرق رکھتا ہے کہ دوسر سے کوسر چشمہ محقیقت سے زیادہ قرب حاصل ہے سے بہی حال ان تمام راستوں کے متقابل امور کا ہے یعنی فرق رکھتا ہے کہ دوسر سے اور درجات ہیں اور ہر درجہ، دوسر سے سے مختلف ہے جیسے کفر شرک، حجو د، ہٹ دھری، طغیان (سرکشی) اور معصیت (ان تمام امور میں گراہی کی شدت وضعف کے اعتبار سے فرق یا یا جاتا ہے ورنہ یہ سب صلالت و گراہی

ہی کے مختلف عناوین ہیں جیسا کہ اسلام وائمان وغیرہ، سب ہدایت کے مختلف نام ہیں) چنا نچہ خداوند عالم نے دونو ل صنفول کا تذکرہ اس طرح فر مایا ہے:

سورهءا حقاف، آيت ١٩:

\* وَلِكُلِّ دَى جُتَّ قِمَّا عَمِلُوا وَلِيُ وَفِيَّهُمْ اعْمَالَهُمْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ "-

(اورسب کے لیے درجات ہیں اس کی بابت جوانہوں نے اعمال بجالائے اور انہیں ان کے اعمال کی پوری پوری جزادی جائے گا اور ان پر کی قتم کاظم نہ ہوگا)

ان سب کی مثال معارف الله یه اور حقائق ربانی جسی ہے کے عقلیں ان کے ادراک میں ایک جیبی نہیں کیونکہ صلاحیتیں اور قابلیتیں مختلف ہوتی ہیں اور اہلیتوں کا فرق ان پراٹر انداز ہوتا ہے جیسا کہ سورہ رعد کی آیت او میں آسان سے نازل کئے جانے والے پانی کا ذکراس حقیقت کو واضح کر دیتا ہے: ''ان ل من السماء ماء فسالت او دیت بقد دھا۔'' اس نے نازل کیا آسان سے پانی 'پھر اپنے اپنے اندازے کے مطابق ندی نالے بہد نکلے ) یعنی خدانے قوت عقل عطاکی لیکن ہم خص اپنی استعداد وصلاحیت کے مطابق معارف اللہ یہ سے فیض یاب ہوتا ہے۔

(٢) \_صراطمتنقيم والول كامقام ومنزلت

جس طرح '' صراط متنقیم'' دیگرتمام سل (راستوں) پر برتری رکھتا ہے اس طرح صراط متنقیم والے افراد کہ جنہیں خدانے اس راستے پرگامزن فرمایا اور انہیں اپنی عنایتوں سے نوازتے ہوئے اپنے بندوں کے تمام امور اور ان کی بدایت ور ہبری کے تمام مسائل کی ذمہ داری ان کے سپر دکی وہ بھی دوسرے لوگوں سے برتر اور بلند مقام ومنزلت کے حامل بیں۔جیبا کہ ارشا دالجی ہوا:

سوره ءنساء، آيت ا 2:

\*" وَحَسُنَ أُولَلِكَ مَ فِيْقًا"

( اور کتنی انتی ہے ان کی رفاقت!)

اسی طرح خداوند عالم نے ولایت وسلطنت کے موارد کے تعین کی بابت نہایت واضح اور صریح الفاظ میں سورہ ما کدہ کی آیت ۵۵ میں اس طرح ارشاد فرمایا:

إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ مَاسُولُهُ وَ الَّذِينَ امَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمُ
 مِكِعُونَ "-

(یقیناتمہاراولی (حاکم) خداہےاوراس کارسول ہےاوروہ مومن ہیں جونماز قائم کرتے ہیں اورحالت رکوع میں زکو ہ دیتے ہیں) اس آیت سے متعلق روایات معتمرہ سے پہتہ چلتا ہے کہ بیر حضرت امیر المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی شان میں نازل ہوئی اور آپ بی پوری امت میں سے پہلے وہ فرد ہیں جنہوں نے اس مقدس وادی میں قدم رکھااور صراط متنقیم پر گامزن ہونے کی طرح ڈالی۔

(اس آیت کی بابت تفصیلی بحث اس کے مربوط مقام پر کی جائے گ

#### (۳)\_بدایت کی حقیقت

صراط متنقیم کی طرف ہدایت کا حقیقی معنی تب ہی واضح ہوسکتا ہے جب خود صراط متنقیم کا مطلب معلوم و معین ہو جائے اس کی وضاحت یوں ہے کہ لغت میں ہدایت کا معنی رہنمائی ہے جیسا کہ لغت کی مشہور و معروف کتاب ''صحاح'' میں مذکور ہے البتہ ہدایت کی اس تعریف پر بیا عراض کیا گیا ہے کہ لفظ ہدایت کا معنی ہر مقام پر دلالت و رہنمائی نہیں اور عربی ادب کے تواعد کی روشن میں لفظ ''ہدایت'' کے استعال میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے چنانچہ اہل جازی لغت میں لفظ ''ہدایت'' کو دوسر مضول ''ہدایت'' کو دوسر مضول کے ساتھ متعد " ہدایت'' کو دوسر مصفول کے ساتھ متعد " ہدایت '' کو دوسر مصفول کے ساتھ متعد " کی کرنے کے لیے لفظ ''الی '' کالانا ضروری جھتے ہیں' للہذا صرف ایک گروہ کے نظریہ کو ہی ہدایت کے معنے کے لیے معیار قرار دینا سے خبیں' البتہ بظاہر کتاب صحاح کا نظریہ درست ہے۔

کتاب صحاح میں ہدایت کا معنی ' رہنمائی کرنا' ہے لیکن دیگر اہل لغت کا نظریہ یہ ہے کہ ہدایت کا معنی ہرمقام پر رہنمائی کرنا ہوگا جہاں اس کے دوسرے مفعول کے رہنمائی کرنا ہوگا جہاں اس کے دوسرے مفعول کے ساتھ کلمہ ' الیٰ' دکر کیا جائے (جے ادبی اصطلاح میں ' تعدیہ بہالیٰ' کہتے ہیں) اور اگر کلمہ ' الیٰ ' کے بغیر دوسرے مفعول کے ساتھ متعدی ہوتو اس کا معنی رہنمائی کرنا نہیں ہوگا بلکہ اس کا معنی ' ایصال الی المطلوب' یعنی منزل مقصود تک پہنچا دینا ہوگا۔ گا۔

پس جوحفرات بیر کیتے ہیں کہ لفظ''بدایت''جب''الیٰ''کے بغیرخودی دوسرے مفعول کی طرف متعدی ہوتو اس کا معنی ایصال الی المطلوب (مقصد تک پہنچادینا) ہے اور جب''الیٰ'' کے ساتھ متعدی ہوتو اس کامعنیٰ''ارا ئندالطریق'' (راستہ دکھادینا) ہے ان حضرات نے قرآن مجید کی اس آیت شریف کے ساتھ استدلال کیا ہے:

سوره عصص، آیت ۵۲:

\*" إِنَّكَ لَا تُهُدِى مَنَ ٱخْبَبْتَ وِلْكِنَّ اللَّهَ يَهُدِى مَنْ يَتُمَا ءُ--"

(توجے چاہاں کی ہدایت نہیں کرسکالیکن اللہ جے چاہتا ہے اسے ہدایت کرتا ہے)

اس آیت میں خداوند عالم نے پینجبراکرم سے خطاب کرتے ہوئے جس ہدایت کی نفی کی ہے وہ "ایصال الی المطلوب" (منزل مقصود تک پہنچانے والی) ہدایت ہے ورنہ" ارائة الطریق" (لیعنی راستہ وکھانے والی ہدایت) تو

پنج برا کرم صلی الله علیه و له وسلم کے لیے مسلم الثبوت امر ہے اس آیت میں کلمه ' ہدایت' لفظ' الیٰ کے بغیر دومفعولوں کے ساتھ متعدی ہوا ہے البذا اس آیت میں ہدایت کامعنی' ایسال الی المطلوب' ہوگا جیسا کہ سورہ نساء کی آیت ۲۸ میں ارشاد البی ہے: البی ہے:

\* و صوا ( الدهمانيل ض رايية كه ترو المتلقم)

( اورہم انہیں ضرور ہدایت کرتے صراط متقیم کی)

اس آیت میں لفظ ہدایت اپنے دونوں مفعولوں کے ساتھ لفظ 'الیٰ' کے بغیر متعدی ہوا ہے لہذااس کامعیٰ ''ایصال الی المطلوب'' (منزل تک پہنچانا) ہے اور اس ہدایت کی نسبت خداو تدعالم کی طرف ہے تو اس سے مراد راستہ دکھانا نہیں بلکہ مقصد تک پہنچانا ہے جبکہ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ہدایت کے سلسلے میں ارشاد اللی ہے:
سورہ عرشوریٰ، آیت ۵۲:

ب**مي سنعيينه** حيدرآ بادلطيف آباد، بن<sup>ن ن</sup>مبر۸- ۲:

\* " وَإِنْكَ لَتَهْ بِي َ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْعٍ " " (اوربِ وَكَ آبُ بِهِ ايت كرت بين صراط مُتقَمَّى كرف)

اس آیت شریفہ میں پیٹیبرا کرم کے عمل ہدایت کا تذکرہ ہے اور اسے لفظ ''الیٰ'' کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے جس کا معنی ''ارائنۃ الطریق'' یعنی راستہ دکھانا ہے۔

ندگورہ بالا مطالب کی روشنی میں بیہ بات واضح ہوگئی کہ کلمہ" ہدایت" جہاں ایصال الی المطلوب (مقصد تک پہنچانے) کے معنے میں آئے وہاں کسی اور لفظ کے ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی بلکہ وہ خود ہی اپنے دوسرے مفعول کی طرف متعدی ہوتا ہے اور جہاں" ارائنۃ الطریق .....راستہ دکھانے ..... کے معنے میں آئے وہاں لفظ" الی" کے ساتھ دوسرے مفعول کی طرف اس کا تعدیہ ہوتا ہے۔

لیکن حقیقت بیر ہے کہ کتاب صحاح کے بیان پر کیا جانے والا اعتراض درست نہیں کیونکہ اعتراض کرنے والے ارباب دائش نے جس آبیم برار کومورداستدلال قرار دیا ہے (یعنی آبیہ ۵۷ سورہ قصص) اس میں ہدایت کی جونئی کی گئی ہے وہ ہدایت کی اس حقیقت سے مربوط ہے جوذات کردگار کے ساتھ مخصوص ہے اور اس نفی سے ہرگز بیمراد نہیں کہ پنجبرا کرم صلی اللہ علید والد ملم کا سرے سے ہی ہدایت سے کوئی تعلق نہیں "کویا دوسر نے لفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ آبیش بیفہ میں کمال ہدایت کی نفی کی گئی ہے نہ کہ اس کے علاوہ خود قرآن مجید نے بھی مومن آل فرعون کے قصہ میں اس اس کوواضح کردیا ہے جس کے بعد کسی اعتراض کی مخبائش باتی نہیں رہی چنانچے ارشادا الی ہوا:

سوره وغافر، آیت ۳۸:

الْقُوْمِ اللَّهِ عُوْنِ آهُنِ كُمْ سَبِيل الرَّشَادِ "
 السياد گوا ميرى بيروى كرونا كمين تهين يكى كراست كى بدايت كرسكون)

بہر حال ہدایت کامعنی دلالت ورہنمائی اور منزل مقصود کی نشاندہی کرانا ہے بذریعہ داستہ دکھانے کے اور بیجی بجائے خود ایک طرح کا ایصال الی المطلوب یعنی منزل مقصود تک پہنچانا ہے تاہم بیکام (مقصد تک پہنچانا) حقیقت میں خداوند عالم ہی کا ہے لیکن اس کے تمام امور میں جوسنت اور طریقہ ء کارجاری ہے وہ بیہ کہاس کے امور بذریعہ اسباب انجام پاتے ہیں اور وہ سبب کوا یجاد کرنے کے بعد اس کے ذریعے لوگوں کو مطلوب حقیقی کا پیتہ ویتا ہے اور بیاس کی روش اور اصول عمل ہے کہ وہ ہرکام بذریعہ سبب یا اسباب کے انجام ویتا ہے (لیکن منزل مقصود تک پہنچنے کے لیے بھی تو فیق عمل کی ضرورت باتی رہتی ہے) اور جب خداوند عالم کسی کی ہدایت کا ملہ کا ارادہ کر لیتا ہے تو پھر اسے اسباب کے ذریعے منزل مقصود تک پہنچا ہی دیتا ہے جینا نجیاس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

سوره ءانعام، آیت ۱۲۵:

\* فَمَنْ يُّرِدِاللَّهُ أَنْ يَّهُدِيَهُ يَشَّمَ حُصَلِّمَ الْلِاسُلَامِ " حَهَدًا إِمِنْ " \* " فَمَنْ يَكُولُ

(پس خداجس کے بارے میں ہدایت کا ارادہ کرلیتا ہے تواس کا سینداسلام کے لیے کھول دیتا ہے)

اس طرح ایک اور مقام پرارشا وفر مایا:

سوره ءزمر، آیت ۲۳:

َ \* " ثُمَّ تَلِيْنُ جُلُوْ دُهُمُ وَ قُلُوبُهُمُ إِلَى ذِكْ اللهِ ﴿ ذَلِكَ هُنَ كَاللهِ عَلَى اللهِ يَهُنِ كَ بِهِ مَنْ يَنَشَآعُ ''
( كِران كِجم اوردل زم بوكرالله كى يادسوابت بوجات بين، يضدا كى بدايت ہوواس كى ذريع جے۔
عابتا ہے بدایت كرتا ہے )

ال آیت میں ' تلین ' کولفظ' الی ' کے ساتھ متعدّی کر کے ذکر کیا گیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ لغت میں ' کین ' اور ' لئین ' توجہ جھا کا اور اطمینان کے معنے میں آئے ہیں اور اس طرح کے کلمات جوان معانی کے لیے ہوں وہ' الی ' کے ساتھ متعدّی ہوتے ہیں ' آ بیٹر یفہ میں' لینت' یعنی نرمی سے مراد یہ ہے کہ خداوند عالم ان کے دلوں میں الی صفت ایجاد کر دیتا ہے کہ اس صفت ' حالت اور کیفیت کی وجہ سے وہ خدا کی یا داور اس کے ذکر کوقیول کر لیتے ہیں اور خدا کی طرف متوجہ ہوکر اس کی بارگاہ اقدی میں اظہار بجز کرتے ہوئے اس کے پاکڑہ ذکر سے اطمینان قلب حاصل کر لیتے ہیں اور چونکہ خدا تک چہنچنے کے داستے مطابق ہوتی ہوگی ہوتی ہے اور وہ اختصاص اس کے ساتھ باتی رہتا ہے۔ کے کوئکہ ہر داستہ کی ہدایت اس کے حیات ہوتی ہوئی ہوتی ہواور وہ اختصاص اس کے ساتھ باتی رہتا ہے۔ ہوئے ارشاد ہر داستہ کی ہدایت کے داست و اور ان کے درمیان یائے جانے والے فرق کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد ہدایت ہوئی اور این کے درمیان یائے جانے والے فرق کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد

الہی ہے: عیر

سوره عنكبوت، آبيت ٢٩:

\* " وَ إِلَّنِ يُنْ جَاهَدُوا فِينَا لِنَهُ مِ يَنَّهُمُ سُبُلِنَا ۖ وَ إِنَّا لِلَّهَ لِيَكُمُ الْمُحْسِنِينَ - "

( وہ لوگ جنہوں نے ہم میں جہاد کیا تو ضرور ہم انہیں اپنے راستوں کی ہدایت کریں گے اور یقینا خدانیک لوگوں

کے ساتھہ)

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ خداکی راہ میں جہاد کرنے اور خود خدا میں جہاد کرنے میں فرق ہے کوئکہ جو شخص خداکی راہ میں جہاد کرتا ہے ۔ مجاد فی سبیل اللہ ۔ وہ یہ چاہتا ہے کہ ایسا صاف راستہ طیجس میں کسی قسم کی کوئی رکاوٹ موجود نہ ہو لیعنی راستہ بھی سیدھا ہواوراس میں رکاوٹیں بھی حائل نہ ہول کیکن جو شخص ''خدا میں ' جہاد کرتا ہے ۔ مجابد فی اللہ ۔ وہ راستہ نہیں چاہتا بلکہ خود خداکو چاہتا ہے اور راستہ کے سیدھا ہونے اور اس میں حائل رکاوٹیں دور ہونے کی نہیں بلکہ رضائے اللی کے حصول کی کوشش کرتا ہے اس لیے خدا اسے سیدھے راستہ کی ہدایت کرتا ہے اور اپنی عنایت خاصہ کے ساتھ اسے اس کی استعدادو قابلیت کے مطابق ایسے راستہ پرگامزن کر دیتا ہے کہ پھر وہ سرگر دال نہیں ہوتا بلکہ اس راستہ سے دوسرے راستہ اور پھر اس سے دیگر راستے کی طرف ہدایت پاتا چلا جاتا ہے یہاں تک کہ وہ ہدایت اللی کے سہارے ان تمام راستوں کو مطرکرتا ہوا اپنی منزلی مقصود تک پہنچ جاتا ہے کہ پھر خدا اسے اپنی ذات کے ساتھ خصوص کر لیتا سہارے ان تمام راستوں کو مطرکرتا ہوا اپنی منزلی مقصود تک پہنچ جاتا ہے کہ پھر خدا اسے اپنی ذات کے ساتھ خصوص کر لیتا ہوا۔

#### (٣)- ہدایت کے بعدطلب ہدایت کاراز

" صراط متنقیم"، خدا کے تمام راستوں پر غالب ٔ حاوی اور برتر ہونے کے حوالے سے ایک ایسی حقیقت کا حامل ہے جوان تمام راستوں میں یائی جاتی ہے جبکہ وہ تمام راستے کئی جہات میں ایک دوسرے سے مختلف ومتفاوت ہیں تا ہم صراط

خدايا جمين سيدهد راسته .... صراط متقيم ..... كي بدايت فرما

تواس سے مرادیکی ہے کہ وہ ہدایت یافتہ ہوتے ہوئے کمال ہدایت کے حصول کی دعا کرتے ہیں کیونکہ وہ عبادت الله بحالاتے ہوئے ایسا کہتے ہیں توان کی اس طلب اور استدعاء میں جو کہ کمال ہدایت کے لیے ہے کوئی مانع نہیں۔

یا درہے کہ یہ جملہ ' احدیا الصراط المستقیم ' 'خداوندعالم کا وہ کلام ہے جواس نے اپنے اس بندے کی طرف سے کیا ہے جسے اس نے عبادت کی توقیق بخشی (بندے کی نیابت میں خدا کا یہ کلام دراصل خالق کی اپنی مخلوق پرخاص عنایت کی دلیل ہے)

ايك سوال اوراس كاجواب

عام طور پرسوال کیا جاتا ہے کہ ہدایت یا فقی کا دوبارہ ہدایت طلب کرنا درست نہیں کیونکہ یہ ایک حاصل شدہ چیز کو حاصل کرنے کی استدعاء کے برابر ہے جے علمی اصطلاح میں ''تحصیل حاصل'' کہا جاتا ہے جو کہ محال ہے بیتی بیہ بات ممکن ہی نہیں کہ ایک حاصل شدہ چیز کو دوبارہ حاصل کیا جائے' لہذا راستے پر پہنچ کرراستے پر پہنچنے کی دعا کرنا معقول نہیں بلکہ اس کے حصول کا سوال کرنا اس سے تعلق ہی نہیں پکڑ سکا کیونکہ وہ حاصل ہے لہذا طلب ہدایت سے کیا مراد ہے؟

ال سوال کا جواب سابقہ بیان سے واضح ہوجاتا ہے کہ جس ہدایت کوسوال کرنے والا حاصل کر چکا ہوتا ہے اس کے دوبارہ حسول کی وعانہیں کرتا بلکہ اس سے بلندو برتر راستے کی ہدایت اور پھر کمال ہدایت کو چاہتا ہے جو کہ نمتقلی طور پرمحال سے اور جے نہ ہی کی دوبارہ حسول کی روشنی ٹیس غلط وٹا درست قرار دیا جاسکتا ہے بلکہ حقیقت میں کمال ہدایت کا سوال مطلوب و پہندیدہ امر ہے جو کہ عقلا محبوب ہے۔

#### ایک اعتراض اوراس کا جواب

''صراط متنقیم'' کی ہدایت طلب کرنے پرایک بیاعتراض کیا جاتا ہے کہ جب ہماری شریعت تمام سابقہ شریعت و سے افغال اور ہر لحاظ سے کامل ہے اور گذشتہ تمام اقوام کی شریعتوں میں سے کوئی بھی شریعت' شریعت محدید پر برتری نہیں رکھتی تو پھر وہ شخص جو شریعت محدید کا پیرو کار ہے اس کا صراط متنقیم کی ہدایت طلب کرنا معقول نہیں کے وکہ اس کی مراط متنقیم کی شریعت کے تابع ہواس کا صراط متنقیم کی ہدایت طلب کرنا پی تصور پیدا کرتا ہے کہ شاید وہ آپ آپ کوسید ہی راہ پر گامز ن نہیں بھتا یعنی خود کو ہدایت یا فتہ نہیں ہم متااس کے صراط متنقیم کی ہدایت طلب کرتا ہے کہ شاید وہ آپ آپ کوسید ہی راہ پر گامز ن نہیں بھتا ایس کی ہدایت طلب کرتا ہے۔

اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ اس میں کوئی شک وشبہیں کہ شریعت محمہ یہ برلحاظ سے کائل اور سابقہ شریعتوں سے
افضل وا کمل ہے لیکن کسی شریعت و فذہب کا کائل ہونا اور بات ہے اور اس کے پیروکا رکا دوسری شریعتوں کے پیروکا رول سے
افضل ہونا دوسری بات ہے بعنی بیدوالگ الگ مسئلے ہیں اس لیے کسی مسلمان کا صراط متنقیم کی ہدایت طلب کرنا وہ معنی نہیں دیتا
جو عام طور سمجھا جاتا ہے بلکہ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ ایک مسلمان بارگاہ اللی میں عرض کرتا ہے کہ پروردگار ا! میں تیرے دین
اسلام اور شریعت محمد یہ پر ایمان لا یا ہوں اور اس پر عمل بھی کرتا ہوں الہذا مجھے اپنے خاص ومقرب ترین بندوں میں شامل کر
لے اور جھے ان عظیم و پاکیزہ ہستیوں کے ساتھ ملا دے جنہیں تو نے اپنی عنایات سے نواز اہے کینی خدایا! مجھے ایمان وعمل
کے اس مرجہ سے کہ جس پر میں اب فائز ہوں بلند تر مرجہ پر فائز کر اور مجھے ان خوش نصیب افراد کے راستے کی ہدایت فر ما جو
تیر بے خصوصی انعام کے سز اوار مظہر سے ہیں (منعد علیہ ہد)

مذکورہ بالا بیان سے میہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اگر چیشر بعت محد میر دیگر تمام شریعتوں اوراو بیان و مذاہب سے کائل و اکمل ہے لیکن اس شریعت کا بیروکار ہر لحظ اپنے ایمان و عمل کے کمال کی دعاما نگ سکتا ہے اوراس سے میہ بات لازم نہیں آتی کہ میر ایعت محد میر کے بیروکارہوں سے بھی افضل ہو گیا ہے بلکہ حقیقت میں ہے کہ وہ ہر اجب کمال کے حصول کا مختاج ہے اور اس کا شریعت محد میر کو قبول کر لینا اور اس پر عمل پیرا ہونا می ظاہر نہیں کرتا کہ وہ صرف اس سے ب بال کے حصول کا مختاج ہے اور اس کا شریعت محد میر کی ایونا میڈا ہونا ہے ظاہر نہیں کرتا کہ وہ مرف اس سے ب بالہ ہوئی ہے باہر کہ اب وہ سابقہ شریعتوں کے تمام افراد پر فضلیت و برتری رکھتا ہے مشاؤ میک اب وہ حضرت اور انجم علیہ السلام سے بھی افضل ہے ہرگز الیمانیوں ہوسکتا ہو تا ہونا ہے کہ اللہ میں مسلمان خواہ وہ ایمان و عمل کے کتنے ہی بلند مرتبے پر فائز کیوں نہ ہولیکن حضرت نوح محضرت ابرا نجم علیہ کہ کو نوشرت نوح مسلمان خواہ وہ ایمان و کمل کے کتنے ہی بلند مرتبے پر فائز کیوں نہ ہولیکن حضرت نوح مسلم مسلمان خواہ وہ ایمان و کمل کے کتنے ہی بلند مرتبے پر فائز کیوں نہ ہولیکن حضرت نوح کا مصرف اس کے مسلم میں میں کہ مسلم کہ کہ خود شریعت کی عظمت سے تعلق رکھتا ہے کہ اس سے محالم و ایمان ہو کہ کا لات اور خصوصیات کو حاصل کر شریعت کے کمالات اور خصوصیات کو حاصل کر ایمان لاکر اس برعمل پیرا ہونے کا تا کیدی حکم صرف اس لیے ہوتا ہے کہ اس شریعت کے کمالات اور خصوصیات کو حاصل کر ایمان لاکر اس برعمل پیرا ہونے کا تا کیدی حکم صرف اس لیے ہوتا ہے کہ اس شریعت کے کمالات اور خصوصیات کو حاصل کر ایمان لاکر اس برعمل پیرا ہونے کا تا کیدی حکم حرف اس لیے ہوتا ہے کہ اس شریعت کے کمالات اور خصوصیات کو حاصل کر

لینے کی راہ ہموار ہو سکے اور جوش اس شریعت کا تابع ہواس کے لیے حصول کمال آسان ہوجا تا ہے نہ یہ کہ وہ حصول کمال کی استدعائی نیس کرسکنا مثلاً جوش سابقہ شریعت کا بیر وکار ہے اور وہ معرفت الہی کے اس بلند ترین مقام پر قائز ہے جس پرشریعت محدید کا بیر وکار اور قض عام مسلمان سے افضل اور اپنے ایمان و عمل اور عقیدہ و معرفت کی بلندی کے سبب ہراس شخص پر برتری رکھتا ہے جوشریعت محدید کا بیر وکار ہونے کے باوجوداس بلند مقام و منزلت معرفت کی بلندی کے سبب ہراس شخص پر برتری رکھتا ہے جوشریعت محدید گا بیر وکار ہونے کے باوجوداس بلند مقام و منزلت پر قائز نہیں ہوا۔ لہذا کسی کا شریعت محدید کی تا الح ہو قا اور میں اور اس کسی مرتب عمال کی احتیاج نہیں اور اب وہ سابقہ شریعت میں وہ کا راور اس پر ایمان و عمل کا عبد نہیں اور ہرگز ایمان نہیں بلکہ شریعت محدید کا بیروکار اور اس کے بیروکار کا مرتب بلکہ مرتب افراد سے بھی افضل ہوگیا ہے نہیں اور ہرگز ایمان نہیں کہ استدعا کر سے وہ وہ قابل تحسین ہوگا اور اس کسی مرتب وہ الدا گر صراط متنقیم کی ہدایت طلب کرے اور مراتب و مدارج کمال کی استدعا کر سے وہ وہ قابل تحسین ہوگا اور اس کے ایمان کی مطلب بیروکا کہ وہ کہ ایک کے سے محبت کرتا ہے اور ہدایت کے اعلی ترین مرتب کا خواہاں ہے جو کہ یقینا لاگ سے اکثر اور مرابقہ نہی ہوں کہ مراب ہوئے کے منانی بھی نہیں۔

معمول کمال کے فطری جذبہ کی دلیل ہے اور بیشریعت محدید کے کامل وہ الم کی ہونے کے منانی بھی نہیں۔

گامزن و ثابت قدم رکھئے بنابرایں اگرچے سب کا دین ایک ہے اور تمام شریعتوں میں بنیا دی حقا کق ومعارف اور اصول احکام یکسال ہیں لیکن ہم سے پہلے زمانے کے لوگ دین الی کی پیروی کرنے میں ہم پرسبقت لے گئے اور اس سلسلے میں انہوں نے ہم سے پہلے ایمان کی دولت حاصل کی اور میدان عمل میں اتر سے لہذا خداوند عالم نے ہمیں تھم دیا ہے کہ ہم ان کے اعمال يرنگاه كريں اوراس امركا جائزه ليس كه انہوں نے اپنے فرائض كى ادائيگى ميں كس راه وروش كواپنايا تا كه ہم ان كے حالات كى روشی میں اپنی زندگی کے امورکومرتب کریں اور اس مقصد کے لیے بارگاہ الہی میں ہدایت کے درجیکا ل کو یا لینے کی وعاکریں۔ بدوہ جواب ہے جوبعض محققین نے ہدایت طلب کرنے کے سلسلے میں کئے جانے والے اعتراض کی بابت دیا ہے لیکن حقیقت میہ ہے کہ میہ جواب درست نہیں کیونکہ اس کی بنیادان اصولوں پر استوار ہے چوتفیر قرآن کے سلسلے میں وضع کئے کئے ہیں جو کہ تغییر کے حقیقی اصولوں کے سراسر منافی ہیں ' حق تو پیر تھا کہ تغییر قرآن کواس کے حقیقی اصولوں سے ہم آ ہنگ کیا جاتانه كه خودسا منة اصولول كساته كه جن كى بنياد سيب كه: معارف اصليه كي حقيقول مين اتحاد و إيا مكت يائى جاتى بيني ان سب کی حقیقت ایک ہے اور کمالات ومراتب و درجات کا فرق اس پراٹر انداز نہیں ہوتا' کو یا تمام حقائق کا محور ایک ہے اور سب کی اصل واساس ایک ہے اوران حقائق ومعارف میں مراتب و درجات کی کوئی حیثیت ہی نہیں اور یہی حال ان کمالات معنوبیکا ہے جن کاتعلق عالم باطن سے ہے لہٰذا پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جو کہ تمام انبیاء " ومرسلین " سے افضل ہیں اپنے وجوداورتکوین کمالات میں ایک عام اورنہایت معمولی حیثیت کے حامل شخص کے برابر ہیں اور ان دونوں کے درمیان تکویی و تخليقي صلاحيتول كيحواله سيكوئي فرق نهيس البته فضليت وبرتزي كامعيار صرف تشريعي اورمعين كرده قواعد وضوابط هي جبيها كه ایک با دشاہ اور رعایا کے درمیان امتیازات قر ار دیئے جاتے ہیں اور ان کا سبب صرف یہی ہوتا ہے کہ ایک شخص کو با دشاہ اور حكمران تسليم كرلياجا تا بے لہذا اسے دوسرے افراد سے برتر سمجھا جا تا ہے جبکہ انسانی دجود (انسان ہونے کے حوالہ ہے ) کے اعتبار سے سب افراد برابر ہیں' دوسر کے لفظوں میں بوں کہا جا سکتا ہے کہ ایمان واعقاد کے لحاظ سے پیغمبرا کرم صلی الله علیہ وآلدوسكم ميں جوكة تمام انبياء ومرسلين عليهم السلام سے افضل بين اورائيك عام انسان مين انسان مونے كے حواله سے كوئى فرق نہیں دونوں ایمان واعتقاداور کمالات وصفات میں ایک جیسے ہیں تخلیقی طور پرکسی برتری کا پہلوان میں سے کسی کے لیے نہیں اور فرق صرف میہ ہے کدایک کوخدائے پیغیر بنادیا اور دوسر مے کونہیں بنایا .....ای مجھوتے کی بنیاد پرایک عام مخص اینے نبی كة الع قرارويا كياب ورنداس ك علاوه كوئي فضليت وبرتري نبيس ..... (معاذ الله)

در حقیقت اس غلط نظرید کی بنیاد آیک اور چیز ہے اور وہ یہ کہ جنہوں نے بیرائے قائم کی ہے وہ مادہ کو اصل واساس سجھتے ہیں اور جو بچی ماور نے کا بات کی تشم کا ظہار خیال سجھتے ہیں اور بیاس کے اصل ہونے کی بابت کی قشم کا ظہار خیال ہی نہیں کرتے البتہ وہ صرف خداوند عالم کی ذات کو مادہ سے بالاتر سجھتے ہیں اور اس استثناء کی وجہ یہ ہے کہ اس سلسلے میں مضبوط دلیل موجود ہے جسے وہ نظر انداز نہیں کرسکتے اگر ان کے اس فکری انحراف و مجروی پرغور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان کے دلیل موجود ہے جسے وہ نظر انداز نہیں کرسکتے اگر ان کے اس فکری انحراف و مجروی پرغور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان کے اس غلط طرز تفکر کی بنیا دان دواساب میں سے کوئی ایک ہے:

(۱)۔ وہ اورائے طبیعت پرایمان ہی نہیں رکھتے بلکہ جو پھھان کے محسوسات کے دائر ہے ہیں آتا ہے ادران کے اپنے ہی بنائے ہوئے علوم اسے ثابت کرتے ہیں وہ ای کوچھ اور حق تسلیم کرتے ہیں اس کے علاوہ کسی چیز کوئیس مانتے۔
(۲)۔ وہ لوگ قرآن مجید کے معارف وحقائق میں غور کرنے کو بے سود سجھتے ہیں اور تفسیر قرآن کے سلسلے میں سید عقیدہ رکھتے ہیں کہ اس کی مقدس آیات کے معانی کے تجھنے کے لیے عام اور معمولی سطح کے افر ادکی قوت فہم کے علاوہ کسی چیز کی ضرورت نہیں۔

بہر حال ان کے نظریے کی بابت بحث کا دائر ہوسیج ہے اور ہم اس سلسلے میں آئندہ آنے والی علمی بحثوں میں مزید اظہار حیال کریں گے۔انشاءاللہ

(۵)۔ صراط متنقیم کی وجہامتیاز

صراط متنقیم والے افراد اور دوسر بے لوگوں کے درمیان وجہ امتیاز عمل نہیں بلکہ علم ہے اسی طرح خود صراط متنقیم بھی علم کے حوالہ سے دوسر سے بل (راستوں) سے متاز ہے ، چنانچیا کم کا جو بلندمر تبہ صراط متنقیم والے افراد کوان کے پروردگار کی بابت حاصل ہوا ہے وہ دوسروں کو حاصل نہیں اور بیہ بات ہمار سے سابقہ بیانات سے واضح ہو چک ہے کہ صراط متنقیم کے علاوہ دیگر کئی سبل اور داستوں میں بھی عمل اپنے کمال کے ساتھ موجود ہے لہذا صراط متنقیم والوں کی خصوصیت اور برتری کی بنیاد صرف علم ہے۔

صراطمتنقیم والول کی برتری کا تذکرہ درج ذیل دوا بیول میں بھی موجودہے:

سوره مجادله، آیت ۱۱:

اللهُ اللهُ

(رفعت وبرتری دیتا ہے خدا، ان لوگوں کو جوتم میں سے ایمان لائے اور ان لوگوں کو جنہیں علم عطا کیا گیا بلند درجات دیتا ہے۔

سوره ءملا *نگهه آیت • ا*:

اِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّلِيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ

( خدا کی طرف او پرجاتے ہیں یا کیزہ کلمات اور عمل صالح آئییں بلند کرتا ہے)

پس جو چیز خداوند عالم کی طرف صعوداور پرواز کرتی ہےوہ '' الْکلیمُ الطّیبُ'' ہے جو کداعتقاداور علم کا دوسرانام

ہےاورعمل صالح کا کام''کلم الطیب'' کو بلندی عطا کرنا ہے کینی عمل صالح ،علم کواونچا کرتا ہےاوراسے طاقت پروازعطا کرتا ہے تا کہ وہ اپنے رب تک پہنچ سکے اور بیا یک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ امداد اور سہارا دینا کچھاور ہے اور صعود و پرواز کرنا کچھاور!

انثاءاللد فدكوره بالا آيت كي تفسير مين تفصيلي بحث آئے گا۔

## روايات پرايك نظر

عبادت كي تين قسميں!

اصول کافی میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے عبادت کے معنی کی وضاحت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

العبادة ثلاثة: قوم عبدوا الله خوفاً من فتلك عبادة العبيد، وقوم عبدوا الله تبارك و تعالى طلب الثواب فتلك عبادة الإجراء، وقوم عبدوا الله عزوجل حباً فتلك عبادة الإحراء، والمدورة وهي افضل العبادة،

" عبادت كى تين قسمين بين " خوف كى عبادت طمع كى عبادت محت كى عبادت!

(۱) دخوف کی عبادت:

کے اوگ خدا کے خوف سے اس کی عبادت کرتے ہیں اس تسم کی عبادت مجبورونا توان غلاموں کی عبادت کہلاتی ہے۔ (۲) طبع کی عبادت:

کے اوگ حصول تواب کے لیے خدا کی عبادت کرتے ہیں اس قسم کی عبادت کو مزدوروں کی عبادت کہا جاتا ہے کیونکہ وہ اُجرت کے لالچ میں عبادت کرتے ہیں۔

(۳) محبت کی عبادت:

کے اوگ خدا سے دلی محبت کرتے ہوئے اس کی عبادت کرتے ہیں' اس قسم کی عبادت کو حریت شعار لوگوں کی عبادت کہاجا تا ہے اور بیسب سے افضل عبادت ہے۔

### حضرت اميرالمومنين "كاارشادگرامي!

منج البلاغه مين حضرت امير المؤمنين على بن ابي طالب كاارشاد كرامي ب:

(ان قوماً عبدوا الله رغبة ، فتلك عبادة التجار ، وان قوماً عبدوا الله رهبة ، فتلك عبادة العبيد، وان قوماً ، عبدوا الله شكراً ، فتلك عبادة الأحرار)،

( پھولوگوں نے خدا کی عبادت اجروثواب کے حصول کی خاطر کی کی سین اجروں کی عبادت ہوئی کچھلوگوں نے خدا کے عذا کے عذاب سے ڈرتے ہوئے اس کی عبادت کی جو کہ غلامون کی عبادت ہے اور پھھلوگوں نے خدا کا شکر بجالانے کے لیے اس کی عبادت ہے ) اس کی عبادت کی توریح بیت شعارلوگوں کی عبادت ہے )

#### امام جعفرصادق م كاقول!

كتاب على الشرائع المجالس اورالخصال من حضرت الم مجعفر صادق عليه السلام سيمتول مه آب في في ارشاوفر الما الله على ثلاثة اوجه: فطبقة يعبدونه رغبة وفي ثوابه فتلك عبادة الحرصاء وهو الطبع وآخرون يعبدونه خوفاً من النار فتلك عبادة العبيد وهي رهبة ولكني اعبده حباكه عزوجل فتلك عبادة الكرام القوله عزوجل (وهم من فزع يومئن امنون) ولقوله عزوجل (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله) فمن احب الله عزوجل احبه ومن احبه الله كان من الأمنين، وهذا مقام كنون لا يمسه الا المطهرون،

(اوگ بین طرح سے خدا کی عبادت کرتے ہیں: پکھاوگ اجروثواب کے حصول کی خاطراس کی عبادت کرتے ہیں جو کہ حریص اوگوں کا شیوہ ہے کیونکہ طبع وال کی ہی اس کا اصل سبب ہے۔ پکھاوگ جہنم کے خوف سے خدا کی عبادت کرتے ہیں جو کہ عظاموں کی عبادت ہے کیونکہ طبع وال کی ہی اس کا اسبب خوف ہے لیکن میں خدا سے حبت کرتے ہوئے اس کی عبادت بہالا تا ہوں جو کہ باتھا میں است ہے کیونکہ خداونکہ عالم نے ارشا وفر مایا ہے: "و ہم من فزع یو مند امنون" (سورہ عمل، آئی ہے ۹۸) با عظمت او گول کی سنت ہے کیونکہ خداونکہ عالم نے ارشا وفر مایا ہے: "و ہم من فزع یو مند امنون " (سورہ عمل آئی ہے میں ہوں گے) اور پھر ارشا وفر مایا: "قبل ان کنتم تحبون الله فاتبعو نی یحب کم الله نی میں ہوں گے اور پھر ارشا وفر میں بیروی کروخد افاتبعو نی یحب کم مالله نی میں جو اسے حب کرتا ہے اور جس سے خدا محبت کرے وہ امن من سے مجت کرے گا'اور بیوہ اپوشیدہ مقام ومنزلت ہے کہ پاک لوگوں کے سواکسی کی رسائی وہاں تک نہیں۔ والوں میں سے ہوجائے گا'اور بیوہ اپوشیدہ مقام ومنزلت ہے کہ پاک لوگوں کے سواکسی کی رسائی وہاں تک نہیں۔

ہمارے سابقہ بیان کی روش میں مذکورہ روایات کا مطلب واضح ہوگیا ان روایات میں معصومین علیم السلام نے عبادة الاحرار لیخی حریت شعار لوگوں کی عبادت کو بھی شہر اور بھی محبت پر جنی قرار دیا کیونکہ ان دونوں (شکر اور محبت) کی بازگشت ایک بی امری طرف ہے شکر سے مراد ہیہ ہے کہ وہ صرف اس خدا کے لیے ہونی چاہیے جس کی ذات الاُق عبادت ہے۔ پس الی شکر پر جنی عبادت گذار، خدا کی عبادت اسے 'خدا' 'مجھ کر کرتا ہے لینی اس لیے اس کی پرستش کرتا ہے کہ اس کی ذات میں مصورت میں عبادت گذار، خدا کی عبادت اسے 'خدا' 'مجھ کر کرتا ہے لینی اس لیے اس کی پرستش کرتا ہے کہ اس کی ذات میں مان دات میں اس کے وہ عبادت کہ اس کی خوب ہے اس کی ذات میں دات میں اس کے اس کی دورہ میں اس کے اس کی دورہ میں اس کے اس کی دورہ میں اس کے دورہ میں اس کی دورہ میں وجوب ہے اورہ میں دورہ اس کے حدال سے محبت کی جائے کیونکہ مجب میں ہوں اس کے کہ اس سے محبت کی جائے کہ وہ خدا ہے اوروہ معبود ہے اس کے کہ اس نے کہ اس سے محبت کی جائے کہ وہ خدا ہے اوروہ معبود ہے اس لیے کہ وہ خدا ہے اورہ معبود ہے اس لیے کہ وہ خدال میں خوال سے حمیل سے الفاظ کی بازگشت ایک بی حقیقت کی طرف ہے اورسب کا معنی و مفہوم ایک ہے کہ وہ کہ اس کی ذات اسے شکر کا مستق ہے وجہ سے الفاظ کی بازگشت ایک بی حقیقت کی طرف ہے اور سب کا معنی و مفہوم ایک ہے کہ وہ کہ اس کی ذات اسے شکر کا اس کی عبادت حقیقت میں اس کے ذاتی استحقاق کی وجہ سے ہے نہ کہ تواب کے حصول کے لیے یا عذاب سے بیخ کو گااس کی عبادت حقیقت میں اس کے ذاتی استحقاق کی وجہ سے ہے نہ کہ تواب کے حصول کے لیے یا عذاب سے بیخ

#### ابل سنت كى بيان كرده حديث!

ایکروایت میں جوکرعلاء اللسنت نے بیان کی ہے کہ آیت "ایاك نعبدوایاك نستعین" كی تفسیر میں حضرت امام جعفر صاوق علیه السلام نے ارشاوفر مایا:

(لا نویں منك غیرك ولا نعبدك بالعوض والبدل، كما يعبدك الجاهلون بك المغيبون عنك)، (اس آيت سے مراديہ ہے كما ہے خداہم تجھ سے تير ہے سوا كچھ بھى ٹييں چاہتے اور ہم تيرى عبادت كى اجر وجزاك لينييں كرتے جيسا كہ جاہل و تا دان لوگ تيرى عبادت كرتے ہيں جبكہ ان كے دلوں ميں تيرى محبت كا جراغ روثن نہيں ہوتا اور وہ تيرى يا دسے فافل ہوتے ہيں)

مذکورہ بالا روایت میں اس اہم ترین مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جوگذشتہ آیات کی تغییر و بیان میں مدنظر تھا لیتی عبادت اخلاص اور حضور قلب ) اجرو ثواب کے حصول اور لیتی عبادت اخلاص اور حضور قلب ) اجرو ثواب کے حصول اور عذاب وعقاب کے ڈرسے کی جانے والی عبادت سے منافی ہیں کیونکہ اگر طبع یا خوف کی حالت میں عبادت کی جائے تواس میں خلوص ہرگز موجود نہیں ہوتا بلکہ خلوص کی عبادت رہے کہ خدا کولائق عبادت ہم حکمراس کی عبادت کی جائے۔

#### تحف العقول كي ايك روايت!

كتاب تحف العقول مين ايك مديث ذكر كي كئي بي جس مين حضرت امام جعفر صادق عليه السلام في ارشاوفر ما يا: ( و من زعم انه يعبد بالصفة لا بالا در الك فقد احال على غائب ومن زعم انه يعبد الصفة و

الموصوف فقد ابطل التوحيد الأن الصفة غير الموصوف ومن زعم انه يضيف الموصوف الى الصفة فقد صغر بالكبير وما قدر والله حق قدر لا ....) الحديث

(جو شخص مید کمان کرے کہ وہ خدائی عبادت 'صفت' کے ساتھ کرتا ہے نہ کہ اس کے ادراک کے سہارے تو گویا اس نے اپنے عقید مے کوغائب و پوشیدہ ذات کے ساتھ مر بوط کرلیا 'اور جو شخص میے عقیدہ رکھتا ہوکہ وہ صفت اور موصوف دونوں کی عبادت کرتا ہے تو گویا اس نے توحید اور وحدانیت پروردگار کی جڑیں کا دریں کیونکہ صفت اور موصوف ایک نہیں بلکہ دوالگ الگ حقیقیں ہیں بعنی صفت کچھاور ہے اور موصوف کچھاور' اور جو شخص موصوف کو صفت سے منسوب کرنے کا گمان کرتے ہوئے عبادت کرے پس اس نے خدا کے بزرگ و برتر ہونے کی تحقیر کی محقیقت سے ہے کہ لوگوں نے خدا کی عظمت و بزرگ کا یاس ہی نہیں کہا اور اس کی قدر نہیں جانی )

## اهدناالصراط المشتقيم كي تفسير!

تناب معانى الاخبار مين ہے كەحضرت امام جعفر صادق عليه السلام نے آيت شريفه " إهْدِ نَا الصِّرَاطَ الْسُتَقَوِيْمَ " كَيْفُسِر مِينَ ارشاد فرمايا:

يعنى ارشانا الى لزوم الطريق المودى الى محبتك والمبلغ الى جنتك، والمانع من ان نتبع اهوائناً وفنعطب او ان نأخذ بآرائناً فنهلك،

راس کامعنی میہ ہے کہ اے خدا ہمیں اس راستے پر قائم رہنے کی ہدایت فر ما جوہمیں تیر ہے مقدس ایوان محبت اور تیر کی پاکیزہ جنت تک پینچاد ہے اور ہمیں خوا ہشات نفس کی پیروی ہماری تباہی کا سب ہے۔ اور ہمیں اس بات سے بھی محفوظ رکھے کہ ہم اپنے غلط نظریات پرڈٹے رہیں کیونکہ ایسا کرتا ہماری ہلاکت کا باعث ہے)۔

## حضرت على كاار شادگرامي

معانی الاخبار میں حضرت امیر المونین علی علیه السلام سے منقول ہے آ ب نے ارشا دفر مایا:

يعني ادم لنا توفيقك الذي اطعناك به في ماضي ايامنا حتى نطيعك كذالك في مستقبل اعمارنا، کہ اس سے مرادیہ ہے کہ اے خدا تونے ہمیں اپنی اطاعت کی جوتو فیق اب تک عطافر مائی ہے اسے قائم رکھ، تا کہ ہم آئندہ بھی اسی طرح تیری اطاعت وفر مانبر داری کا حق ادا کرتے رہیں )

ندکورہ بالا دونوں روایتیں اس غلط بھی کودور کرتی ہیں جو " اِنھی ناالصّراطَ الْمُسْتَقِیْم "کی بابت پھولوگوں کے وہنوں میں پیدا ہوتی ہے اورہ ہیں کہ جب کوئی مسلمان مومن صالح اورعبادت گر ارفخض جو کہ ہدایت کی راہ پر آچکا ہو ہو " اِنھی نَاالصّراطَ الْمُسْتَقِیْم "کہتو ہیں کہ جب کوئی مسلمان مومن صالح کرنا جعنی ہے کیونکہ ہدایت پانے کے بعد ہدایت کا طلب کرنا معقول نہیں مثلاً نماز گر ارفخص حالت نماز میں کہے کہ اے خدا جھے سید ھے راستے کی ہدایت فرما تو سیخصیل حاصل بین حاصل شدہ چیز کو دوبارہ طلب کرنا کہلائے گاجو کہ عقلاً صحیح نہیں ۔ اس غلط بنی کا جواب مذکورہ بالا روایات میں موجود ہے البتہ ہر روایت میں ایک خاص اور مخصوص انداز میں جواب دیا گیا ہے 'کہلی روایت میں اس امر کی طرف اشارہ ہے کہ چونکہ ہدایت کے می مراتب و مدارج ہیں لہذا نماز گر ارفخض بارگاہ اللی میں ہدایت کے اعلیٰ ترین مرتبہ تک و بین کرتا ہے کیونکہ وہ یہ سیختا ہے کہ ہدایت کے عمود و جیں اس کے دوال کی سیختا ہے کہ ہدایت کے موجود ہیں اس لیوہ ان کے حصول کی سیختا ہے کہ ہدایت کے ہدایت کے ہدایت کے ہدایت کے ہدایت کے جس ر بتبہ تک اس کی رسائی ہوئی ہے اس سے بالاتر مراتب بھی موجود ہیں اس لیے وہ ان کے حصول کی شمنا کرتا ہے۔

دوسری روایت میں اس امر کا بیان ہے کہ نماز گذار شخص اگرچہ مراتب ہدایت کوجا نتا ہے کیکن وہ یہ بھی بھتا ہے کہ ہدایت کے مراتب کی حقات ہے لہذا وہ بارگاہ اللی میں ہدایت کے مراتب کی حقیقت ایک ہے اور سب کا سرچشمہ ایک ہی پاکیزہ اور مقدس حقیقت ہے لہذا وہ بارگاہ اللی میں ہدایت پرقائم رہنے کی دعا کرتا ہے اور خدا سے بہ چاہتا ہے کہ وہ اسے ہدایت کے اسی راستے پر استقامت و پائداری عطافر مائے۔ بنا برایس پہلی روایت مراتب ہدایت کے مختلف ہونے کے حوالہ سے جواب دیتی ہے اور دوسری روایت تمام مراتب کی حقیقت کے ایک ہونے کو بیان کر کے خلط ہی کا از الدکرتی ہے (پہلی روایت میں مراتب ہدایت کے مصادیت کے میں مصادیت کے مصادیت کے مصادیت کے مصادیت کے میں مصادیت کے مصادیت کو مصادیت کے مصادیت کے

غلواور تقفيرسے بإكراسته

كتاب معانى الاخبار مين حضرت على عليه السلام سيم معقول بي آب في ارشا دفر مايا:

( الصراط المستقيم في الدنيا ما قصر عن الغلو و ارتفع عن التقصير و استقام، وفي الآخرة طريق المومنين الى الجنة،)

"دنیا" میں صراط متعقیم سے مرادوہ راستہ ہے جوغلواور تقصیر سے پاک ہو یعنی اس میں ندافراط ہواور نہ تفریط ہو بلکہ درمیانی راستہ ہواوروہ ہوشتم کی تجی سے خالی سیدھاراستہ ہے اور آخرت میں مونین کاوہ راستہ ہے جوسیدھا بہشت کی طرف جاتا ہے۔

#### كن لوگول كاراسته؟

کتاب معانی الاخبار ہی میں حضرت علی علیہ السلام سے آپیشریفہ "صواط اللہ ین . . . " می تغییر میں منقول ہے آ گئے۔ ارشاد فرمایا:

اى: قولوا: اهدنا الصراط الذين انعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك، لا بالمال والصحة فانهم قديكونون كفاراة او فساقاة، قال: وهم الذين قال الله: ومن يطع الله والرسول فاولئك مع الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن اولئك رفيقاًة،

(اس سے مراد سے ہے کہ: کہے اے خدا: ہمیں ان لوگوں کے راستہ کی ہدایت فرما جنہیں تونے اپنے دین اوراپی اطاعت کی توفیق جیسی پاکیزہ فعمت عطافر مائی نہ کہ ان کا راستہ جنہیں تونے صرف مال و دولت اور صحت و تندرتی سے نواز ا ہے کیونکہ ممکن ہے کہ کا فرو فاسق افراد خدا کی اس فعمت (مال وصحت) سے بہرہ ورہوئے ہوں توکوئی مومن ایسے لوگوں کے راستے کی تمنا بھی نہیں کرسکتا، بلکد دین اور اطاعت اللی کی توفیق حاصل کرنے والے خوش قسمت افراد وہی ہیں جن کے پارے میں خدانے ارشاد فرمایا: "وَ مَن یُطِع الله وَ الرّسُولَ فَا وَلاَ اللّهِ مَن اَلْهُ عَمَا الّذِي بَن اَنْعَمَا اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ اللّهِ بِن وَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

### سورهءفاتحه كي معنوى تقسيم

جب كوكى بنره كهتا بيسم الله الرَّحْلِن الرَّحِيْم

اورجب وه كمتاب: أَلْحَمْنُ لِلهِ مَن إِلَا لَعُلَمِينَ

تو خداار شادفرماتا ہے: (حمدنی عبدی و علمہ ان النعمر التی له من عندی وان البلایا التی دفعت عنه بتطولی، اشها کھر انی اضیف له الی نعمر الدنیا نعمر الآخرة وادفع عنه بلایا الآخرة کہا دفعت عنه بلایا الدنیا) میرے بندے نے میری حمد بجالائی ہو ادرات اس بات کاعلم ہو گیا ہے کہ اس کے پاس جن فعتیں موجود ہیں وہ سب میری ہی دی ہوئی ہیں اور جنی آفتیں اس سے لگی ہیں وہ بھی میرے ہی کرم وعنایت کا نتیجہ ہے ہی میں شہیں گواہ کر کے کہتا ہوں کہ میں اسے دنیا کی نعتوں کے ساتھ آخرت میں بھی نعتیں عطا کروں گا، اسے آخرت میں بھی نعتیں عطا کروں گا، اسے آخرت میں بھی ای طرح مصائب و آلام سے جات عطا کروں گا جس طرح اس دنیا میں آفتوں کو اس سے دور کردیا ہے اور جب وہ کہتا ہے: الدَّ حُلن الدَّ حِیْم

تو خدا کہتا ہے: (شهل لی عبدی انی الرحمن الرحید اشهاں کم لاوفرن من رحمتی حظه ولا جزل من عطائی نصیبه) میرے بندے نے ال بات کی گواہی دی ہے کہ میں رحمان ورحیم ہوں کیل حظه ولا جزل من عطائی نصیبه) میرے بندے نے ال بات کی عطاوعتا یت سے الا مال کردوں گا۔ تم گواہ رہنا کہ میں اپنی رحمت میں سے اس کا حصد زیادہ کرتا ہوں اور میں اسے اپنی عطاوعتا یت سے مالا مال کردوں گا۔

اورجبوه کہتا ہے: لملِكِ يَوْمِ الرِّيْنِ تو خدا ارشاد فرما تاہے: (اشھاں كم كہا اعترف انى مالك يومر الدين لاسھل يومر الحساب حسابه ولا تقبل حسناته و لا تجاوزن عن سيئاته)

ہوں کہ جس طرح سے میرے بندے نے اعتراف کیا ہے کہ میں روز جزا کا مالک ہوں پس میں بھی قیامت کے دن اس کا حساب آسان کردوں گااور میں اس کی نیکیوں کوشرف قبولیت عطا کروں گااوراس کی برائیوں سے درگز رکروں گا۔

اورجب وه كهتاب: إيّاك نَعْبُنُ

توخداارشاوفرماتا ہے: (صلق عبدای ایای یعبدالشها کی لاثیبنه علی عبادته ثواباً آ یغبطه کل من خالفه فی عبادته لی) میرے بندے نے کہا ہے کروہ صرف میری عبادت کرتا ہے میں تہمیں گواہ کر کے کہتا ہوں کہ میں اسے اس خالص عبادت پر اتنا ثواب عطا کروں گا کہ وہ لوگ بھی اس پر دشک کریں گے جومیری عبادت کرنے پراس سے خالفت برتے تھے۔

اورجب وه كهتاب: إيَّاك نَسُتَعِيْنُ

تو خدا ارشاوفرماتا ہے: (بی استعان عبدی والی التجاء اشھ کھ لاعیننه علی امر کا ولاغیثنه فی شدائد ولآخن بید الله یوم نوائبه) میرے بندے نے مجھے مدطلب کی ہاور میری بناہ میں آنے کی استدعا کی ہے ہی گواہ دہنا کہ میں اس کے ہرکام میں اس کی مددکروں گا'اور میں مشکل حالات میں اس کی فریادری کروں گا اور پریشانی ومصیبت کے دن اسے سہارا دوں گا۔

اورجب وہ کہتاہے:

رُّ اِهْدِ نَاالصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمُ ⊖ِ صِرَاطَ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمُ ⊖غَيْرِ الْمَغْضُوْ بِعَكَيْهِمُ وَلَالضَّا لِّبُنَ ⊖
تو خداار شادفر ما تا ہے: (هذا لعبدی و لعبدی ماسئل وقد استجبت لعبدی و اعطیته ماامل و آمنته ممامنه وجلی کی سب پھاور اس کے علاوہ جو پھوہ چاہتا ہے جھے قبول ہے اور میں نے اپنے بندے کی ہر بات پوری کردی ہے اور جس چیز کی اس نے تمناکی وہ میں نے اسے عطاکر دی ہے اور وہ جس چیز سے خوفر دہ تھا میں نے اسے اس کی بابت امن وا مان عطاکہا ہے۔

مذکورہ بالا روایت کی مانندایک روایت کتاب علل الشرائع میں شخ صدوق رحمۃ الله علیہ نے حضرت امام رضاعلیہ السلام کے حوالہ سے ذکر کی ہے اور بیروایت جیسا کہ آپ نے ملاحظہ کیا ہے نماز میں پڑھے جانے کے حوالے سے سورہ فاتحہ کی تفییر کرتی ہے کیس اس سے ہمار سے سابقہ بیان کی تائید ہوتی ہے کہ سورہ فاتحہ در حقیقت خدا کا ایسا کلام ہے جواس نے اپندہ کی نیابت میں پیش کیا ہے کہ جس میں بندہ اپنے خالق کے حضور مصروف عبادت ہو کر اظہار بندگی کرتے ہوئے اپند پروردگار کی نیابت میں کیا ہے اور اپنا تق بندگی اوا کرتا ہے لہذا ہے کہنا ہجا ہوگا کہ بیسورہ عبادت ہی کے لیے بنایا گیا ہے اور اس کے علاوہ قر آن مجید میں ایسا کوئی سورہ نہیں جواس مقام و منزلت کا صافل ہواس بیان سے میری مراددرج ذیل چندا ہم نکات ہیں:

(۱) یہ سورہ شروع سے آخرتک خدا کا ایسا کلام ہے جواس نے اپنے بندے کی نیابت میں بیان کیا ہے کہ جب بندہ اپنی گیا ہے کہ جب بندہ اپنے دل کی گرائیوں کے ساتھ اپنے پروردگار کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور اپنے آپ کومرا یا عبد بجھ کر بارگاہ الٰہی میں پیش ہوتا ہے تو یوں کہتا ہے!

(٢)۔ بيسوره دوحصول ميل تقيم موتا ہے: ايك حصة خداسے اور دوسرا حصد بندے سے تعلق ركھتا ہے۔

(۳)۔ یہ سورہ اپنا انفاظ و آیات کے کم ہونے کے باد جود قرآنی پر مشمل ہے اوراس میں قرآن کی تمام پاکیزہ تعلیمات کا خلاصہ ذکر کر دیا گیا ہے گویا الفاظ و آیات کے کم ہونے کے باد جود قرآنی علوم و معارف کی ایک وسیح کا نئات اس میں پوشیرہ ہے اور بیام کسی وضاحت کا مختاج نہیں کہ قرآن اپنے بنیادی حقائق و معارف کی تابناک و سعتوں کے ساتھ کئی دیگر فروعات مثلاً اخلاق عبادات معاملات سیاسیات اور اجتماعیات کے آواب و احکام اطاعت پر ثواب اور معصیت پر عقاب کے ذکر اور سبق آموز و استانوں اور عبرت آمیز و اقعات کے تذکرہ پر مشمل مجموعہ ہے لیکن اس کے تمام بیانات کی بازگشت تو حید نبوت معاور قیامت) اور ان سب کے فروعات کے ساتھ ساتھ لوگوں کی ہدایت اور آئیں و نیاو آخرت میں بازگشت تو حید نبوت معاور قیامت) اور ان سب کے فروعات کے ساتھ ساتھ لوگوں کی ہدایت اور آئیں و نیاو آخرت میں بھلائی و بہتری کی راہ دکھانے ہی کی طرف ہے اور یہ سورہ مبارکہ (فاتحہ) لفظوں کے اختصار کے باوجو د نبایت و اضح معانی کے ساتھ مذکورہ بالاتمام بنیادی اصولوں پر مشمل ہے۔

اگرآپ اس سورہ مبارکہ کی عظمت وجلالت کے بارے میں مزید آگائی حاصل کرنا چاہتے ہیں تو اس میں پائے جانے والے یا کیزہ مطالب اور مقدس معارف کہ جنہیں خداوند عالم نے مسلمانوں کے لیے نماز کا ہم حصر قرار دیا ہے کا تقابلی

جائزہ ان باتوں سے لیں جوعیسائیوں (نصاریٰ) نے اپنی نماز میں شامل کررکھی ہیں اور انجیل میں ان سب کو بیان کر دیا گیا ہے چنانچہ انجیل متی (۲۔۹۔۱۳) میں یوں فرکورہے:

" اے ہارے رب! تو کہ جوآ سانوں میں ہے! تیرانام پاکیزہ رہے تیراتکم نافذرہے تیری مشیت جس طرح آ سان میں حکمفر ما رہے ہماری روٹی (جو کچھ ہمارے پاس ہے) ہمارے لیے کافی ہے ، آج ہمیں عطافر ما (اپنی عنایت سے نواز!) اور ہمارے گنا ہوں کو معاف کردے جس طرح کہ ہم خود ایک دوسرے کے گنا ہوں کو بخش دیے ہیں اور ہمیں وادی امتحان میں نہ ڈال بلکہ اس کے بدلے میں ہمیں شیطان کے شرسے نوات عطافر ما"۔

ان میں کلام البی اور معارف آسانی کے نام پرلوگوں کو کیا پھے جومعانی آپ بھوسکتے ہیں ان پرتوجہ فرمائے اور دیکھے کہ ان میں کلام البی اور معارف آسانی کے نام پرلوگوں کو کیا پھے جھایا جاتا ہے اور انہیں باور کرایا جاتا ہے کہ آواب بندگی ہے ہیں:
سب سے پہلے نماز گزار سے کہا جاتا ہے کہ وہ یوں کیے کہ ان کا باپ (خدا) آسانوں میں ہے (جبکہ خداوند عالم مکان و مکانیات سے پاک اور بے نیاز ہے) اس کے بعد باپ (خدا) کے لیے یوں دعا کرے کہ اس کا نام مقدس رہے اس کا تھم نافذر ہے ہوں کیا تھا مور کے نافذ و تعم فرما ہے گئے والا نافذر ہے ہوں کیا کہ نام مقدس دعا کی مقدس دعا کی مقدس دعا ہونے کی بجائے ان سیای نعروں سے زیادہ مشابہت رکھتی ہیں جوسیاسی یا رئیاں لگائی رہتی ہیں۔

اس کے بعد نمازگر ارسے کہاجاتا ہے کہ خدا سے آج کے دن کی روٹی کا سوال کرو اور کہو کہ ہمارے گناہ اسی طرح معاف کر سے جیسے ہم ایک معاف کر دیتے ہیں اور اسی طرح اپنے حق سے درگز رکر ہے جس طرح ہم ایک دوسرے کوایئے حقوق معاف کر دیتے ہیں سے،

نصرانی نمازگز اربیسب با تیں جہالت اور غفلت کے سبب کرتا ہے در ندا گرخداان کے لیے کوئی حق اور حقوق قرار نہ دیتا تو آئہیں کسی قسم کا کوئی حق حاصل ہی ندتھا کیونکہ خدا کے سوااور کون ہے جو آئہیں کوئی حق عطا کرے۔

بهر نمازگر ارسے کہا جاتا ہے کہ یوں کے: اے خدا ہمارا امتحان ند کے بلکہ ہمیں شیطان کے شرسے نجات عطا

صالانکہ یہ بات کہنا نا درست بلکہ محال و ناممکن چیز کے طلب کرنے کے برابر ہے کیونکہ بید نیا تو امتحان و آنر اکش کا گھر ہے اور اس میں طلب کمال کی ترغیب دلائی گئی ہے کہن اگر امتحان اور ابتلاء و آنر اکش نہ موتو شر شیطان سے نجات مانگنا ہی بے معنی ہوجا تا ہے۔

مذکورہ بالانتمام مطالب سے زیادہ تعجب آوروہ بات ہے جو کتاب '' تاریخ تمرن اسلام' کے مؤلف فاصل پا دری گتا ولیون (عیسائی) نے کھی ہے جس کا شاریورپ کے بلند پاییر مؤرخین اورار باب فکرودانش میں ہوتا ہے اس کے بیان کو بعض نام نهادمسلمان دانشوروں نے بھی نہایت اہمیت کی نگاہ سے دیکھتے ہوئے اس کے نظریے کی تائید کی ہے اور اسے حج قرار دیتے ہوئے اس کے نظریے کی تائید کی ہے اور اسے حج قرار دیتے ہوئے اس کا ساتھ دیا ہے اس نے اپنی کتاب میں لکھا ہے کہ: اسلام اپنے علوم ومعارف میں دیگرا دیان پرکوئی برتری نہیں رکھتا کیونکہ تمام ادیان الجی اور خدا ہمب آسانی انسان کوتو حید تزکیفش حسن خلق اچھی عادات اور نیک اعمال کی دعوت دیتے ہیں اور اسلام نے بھی کہی کھی کہا ہے جبکہ کسی ایک دین کی دوسرے دین پر برتری اجتماعی ومعاشرتی مسائل میں ایسے مؤثر نظام کے پیش کرنے میں ہوتی ہے جس کے نتائے کا کا سان ان کے لیے مفید ثابت ہوں۔

## ديگرروايات پرايك نظر

صراطمنتقیم سے مراد کیاہے؟

كتاب " من لا يحضره الفقيه" اورتفير" العياشي "مين حفرت امام جعفر صادق عليه السلام سے مروى ہے آپ " نے ارشا وفر مایا: صراط متنقیم سے مراد حضرت امير المونين على ابن ابى طالب عليه السلام بين \_

## معانى ألاخبار كى روايت

كتاب معانی الاخبار مین 'صراط متنقیم'' كے سلسلے میں حضرت امام جعفر صادق عليه السلام كابيفر مان مذكور ہے كه آپ نے ارشاد فرمایا:

(هى الطريق الى معرفة الله، وهما صراطان: صراط فى الدنيا و صراط فى الآخرة، فأما الصراط فى الدنيا واقتدى بهداله فأما الصراط فى الدنيا واقتدى بهداله مر على الصراط الذى هو جسر جهنم فى الآخرة، ومن لم يعرفه فى الدنيا زلت قدمه فى الآخرة فتردى فى نارجهنم،)

( اس سے مراد معرفت الی کاراستہ ہے اور وہ دوطرح پرہے: ایک راستہ دنیا میں ہے اور ایک راستہ آخرت میں ہے جو راستہ دنیا میں ہے اور وہ دوطرح پرہے: ایک راستہ دنیا میں ہے اس سے مراد وہ امام برحق ہے جس کی اطاعت لوگوں پر واجب قرار دی گئی ہے لیں جو شخص اس دنیا میں اپنے امام برحق کی معرفت حاصل کر لے اور اس کی اطاعت کرے تو وہ آخرت میں اس راستہ (بل) سے آسانی کے ساتھ گزرجائے گا جو جہنم کے اوپر بنایا گیا ہے اور جو شخص اس دنیا میں اپنے امام کی معرفت حاصل نہ کر سے تو اس کے قدم

#### آخرت مين بھي ذ گرگاجا عي كاوروه آتش جنم مين اوند هے مندكر جائ گا)

### امام زين العابدين كافرمان

كتاب معانى الاخبار مين حضرت امام زين العابدين عليه السلام مع منقول بي بي في ارشاد فرمايا:

ليس بين الله و بين حجته حجاب، ولا لله دون حجته ستر، نحن إبواب الله، و نحن الصراط المستقيم، و نحن عيبة علمه، و نحن تراجمة وحيه، و نحن الركان توحيدة، و نحن موضع سرى،

#### محبت اہل بیت مسکی دعا

ابن شهرآ شوب نے تفییر و کیع بن جراح ہے، اس نے توری اس نے سدی اس نے اسباط اس نے مجاہد کے حوالہ سے روایت کی ہے کہ ابن تحباس تے نے ''احد نا الصراط المستقیم'' کی تغییر میں فر مایا:

قولوا معاشر العباد! ارشدنا الى حب محمد صلى الله عليه واله وسلم و اهل بيته عليهم السلام.

(اس سے مرادبیہ کہ اے بندگان الی: خدا کے حضورات دعا کروکدا ہے پروردگار ممیں حضرت محرّادراہل بیت اطہار علیہم السلام کی محبت عطافر ما)

ندگورہ بالامطالب پر مشبتل متعددروایات کتب حدیث میں موجود ہیں کین ہم نے یہاں چندروایات کے ذکر پراکتفاء کی ہے اور ہمارااییا کرنا ور حقیقت مفہوم یا کلی کوایک واضح مصداق پر منطبق کرنے کے اس علمی طریقہ کے مطابق ہے جو حضرات آئمہ اطہار علیہم السلام کے فرامین سے حاصل کیا گیا ہے اور ہم نے اپنی اس کتاب میں کئی مقامات پراس طریقہ کو اپنایا ہے اسے 'مجری'' کہتے ہیں۔

#### قرآن كاظاهروباطن!

تفسیر العیاشی میں فضیل بن بیار سے منقول ہے انہوں نے کہا میں نے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے اس حدیث کے بارے میں اور اس کے ہر حرف کی ایک حدیث اور اس کے ہر حرف کی ایک حدیث سے اور ہر حدکو جانے والا بھی کوئی ہے تو اس حدیث میں '' ظاہر اور باطن' سے کیامراد ہے؟ امام علیہ السلام نے اراشاد

فرمایا: (ظهر لا تنزیل و بطنه تاویل، منه ما مضی و منه ما لحد یکن بعد، یجری کما یجری الشهدس والقمر، کلما جاء منه شیمی وقع) اس کے ظاہر سے مراد اس کی تنزیل ہے اور اس کے باطن سے مراد اس کی ت اُویل ہے اور است اُویل میں سے کچھ حمدگزر چکا ہے اور کچھ حمد انجی آنے والا ہے اور پیلسلمای طرح جاری ہے سے سورج اور چاند کا نظام چاتا ہے۔

اس طرح کی کئی دیگرروایات موجود ہیں جو تطبیق کے علمی طریقہ (جری) کوبیان کرتی ہیں اور پیطریقه حضرات آئمہ معصومین علیم السلام ہی کا ہے کہ وہ قرآن مجید کی ہرآیت کواس کے مناسب اور موزوں امریمنطبق کرتے تھے خواہ اس امر کا ظاہری تعلق آیت کے شان نزول سے سی طرح سے بھی نہ ہو آئمہ اطہار علیہم السلام کے اس طریقہ کوعفل بھی تسلیم کرتی ہے کیونکہ قرآن بوری کا مُنات کی ہدایت کے لیے نازل کیا گیاہے اور وہ کا مُنات ہستی کو بنیادی اعتقادا خلاق اور عمل کے اصولوں کی رہنمائی کرتا ہے (انبیس بتاتا ہے کہوہ کمیاعقیدہ رکھیں کیاعمل کریں اور کیونکر زندگی گزاریں ) اور قرآن نے جوعلمی اصول و معارف بتائے ہیں وہ ایسی یا کیزہ حقیقتیں ہیں جو کسی ایک حالت یا خاص زمانے کے ساتھ مختص ومخصوص نہیں اس طرح قرآن مجید نے جن فضائل ور ذائل کی نشاند ہی کی یا کوئی عملی دستور بتا یا وہ بھی نہ کسی خاص فر دے ساتھ مخصوص ہےا ور نہ ہی کسی مخصوص زمانے کے لیے ہے بلکہ تمام شرعی احکام ہر فرداور ہر زمانہ میں یکسال حیثیت کے حامل ہیں (اور یہی امر شریعت اسلامید کی بنیادی خصوصیات میں سے ہے)البتہ جہاں تک کسی آیت کے شان نزول کی بات ہےتو بیامرواضح ہے کہ شان نزول اس چیز يااس وا قعہ کو کہتے ہیں جوکسی محض یاکسی وا قعہ کے سلسلے میں کئی آیت یا آیات کے نزول کا سبب بینے کہذا شان نزول آیت میں ذکر کئے گئے تھم یا دستور کواپنے محدود دائر ہے میں یا بندنہیں کردیتا' کیونکدا گرایسا ہوتو شرعی تھم کی افادیت ختم ہوکررہ جائے كى اوراس كى حيثيت واعتبارنهايت محدود بوجائے گااوروه اس وا تعرتك باقى رہے گا جواس كنزول كا سبب تھا' للمذاجوں ہی وہ وا قعد ختم ہوا تو وہ حکم بھی خود بخو دختم ہوجائے گا اور اپنی وقعت کھو بیٹھے گا۔ جبکہ حقیقت پیہ ہے کہ قرآنی بیان کسی محدودیت کا شکارنہیں بلکہ وہ عمومیّت رکھتا ہے اور سبب وشان نزول اسے اپنی محدودیّت کا شکارنہیں کرسکتا۔ ( قر آنی بیانات میںعموم یا یا جاتا ہے اور وہ محدودیت سے خالی ہیں اس کیے اس کے احکام کے اسباب وعلتوں میں اطلاق ہے اور وہ ہر قیدوشرط سے مبرا ہیں۔ یہ بات قرآن کے امتیازات میں شامل ہے) مثلاً جب قرآن کچھمونین کی مدح وتعریف کرتا ہے تواس کی وجدان مونین میں یائی جانے والی فضیلت کوقر اردیتا ہے اور جب کسی کی فدمت کرتا ہے تواس کا سبب اس برائی اور رفیلت کوقر اردیتا ہے جواں شخص میں یائی جاتی ہے لہذا کسی کی تعریف یا کسی کی مذمت کو صرف انہی افراد میں مخصوص نہیں کیا جاسکتا بلک قرآنی بیان کی روشن میں پینتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ جس مخض میں بھی وہ فضیلت پائی جائے وہ لائق ستائش اور جس میں وہ برائی پائی جائے وہ قابل فدمت ہے پس معلوم ہوا کہ شان نزول کسی آیت کی عمومی حیثیت کوزائل نہیں کرتا اور نہ بی اسے اپنے دائر ب میں محدود کردیتا ہے بینانچیقر آن مجید نے خوداس کی طرف متوجہ کردیا ہے اور اس سلسلہ میں یوں ارشاد فر مایا ہے

سوره ما نکره ء آیت ۱۲:

\* يَهْدِى بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ مِ ضُوَاتَهُ "

(خداوندعالم اس ... قرار کی مشاوخوشنو دی براس مخص کی ہدایت ورہنمائی کرتا ہے جواس کی رضاوخوشنو دی کے

حصول کے لئے قدم بڑھائے)

سوره حم سجده، آیت ۲ ۴:

◄ " وَإِنَّهُ لَكِتْبٌ عَزِيزٌ فَ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِه -- "-

(وہ ....قرآن ....الی مقدس کتاب ہے کہ اس کی کسی جہت میں باطل راہ نہیں پاسکتا 'نداس کے سامنے سے اور

نہ ہی اس کے پیچے سے!)

موره جمر،آيت ٩:

إِنَّانَحُنُ نَزَّلْنَا الَّذِي كُرَو إِنَّا لَهُ لَخُفِظُونَ

(ہم نے ہی ذکر ۔ قرآن ، نازل کیااورہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں)

بہرحال قرآنی آیات کی تطبیق خواہ آئمہ اطہار علیم السلام پر ہویاان کے اعداء پر دونوں صورتوں میں واضح روایات مؤجود
ہیں اور ہم انہی روایات کی روشی میں آیات کی تطبیق کا وہ طریقہ جو ہمیں آئمہ معصومین علیم السلام نے بتایا ہے نہایت آسانی
کے ساتھ اپنا سکتے ہیں اور الی روایات مختلف ابواب میں کثیر تعداد میں موجود ہیں۔ شایدان کی تعداد کی والیت ہو کیکن ہم
نے یہاں آیات کی تطبیق کے طریقہ کی وضاحت کے لیے چند آیات کا تذکرہ کردیا ہے تاکن طریقہ ہو تطبیق " (جری) کی
ہیاد معلوم ہوسکے اور ہم اس سلسلے کی دیگر روایات کوان کی متعلقہ بحثوں کے باب میں زیادہ سے زیادہ پیش کریں گے کیونکہ اس
کتاب میں ہمارا بنیادی مقصد روایات کی بابت تفصیلی بحث کرنا نہیں کیا جائے گا۔
مربوط صد تک روایات کی بابت اظہار خیال سے اجتناب نہیں کیا جائے گا۔

سورة لقره

(گائے والی سورت)

اس سوره کی ۲۸۶ آیات بین

# پہلی پانچ آیات

| ﴾ بِسُمِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ ۞ الْمَمَّ ۞                                                                               | 0          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ﴿ ذِلِكَ الْكِتْبُ لِا مَيْبَ ۚ فِيهِ ۚ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ۚ ﴿                                                                  | 0          |
| الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِهُونَ الصَّلَّو لَا وَمِتَّا مَ زَقَتُهُمْ يُنْفِقُونَ أَنْ                               | 0          |
| · وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ اِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ تَبْلِكَ ۚ وَبِالْأَخِرَةِ هُمُ                             | 0          |
| يُوْقِنُونَ ۞                                                                                                                     |            |
| ) اُولَيِّكَ عَلَىٰهُ لَى عِنْ ثَرَيِّهِمْ <sup>ق</sup> َوَ أُولَيِّكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ ۞                                     | 0          |
| The desired of the second                                                                                                         |            |
| بری ابتداء اللہ کے نام سے ہے، جورحمان ہے رحیم ہے۔<br>م                                                                            | C مي<br>ال |
| ر تاب سالی سے جس میں سکسی قتم کا سستنگ نہیں۔ ہمرچشم کا دارت ہے<br>دہیز گاروں کے لیے۔                                              |            |
| ۔ میں مسیب<br>و کہ جوایمان رکھتے ہیں غیب پر اور نماز قائم کرتے ہیں اور جو کچھ ہم نے انہیں رزق عطا کیا ہے                          | ,, C       |
| ں میں سے انفاق (راہ خدا میں خرچ ) کرتے ہیں۔<br>روہ ایمان رکھتے ہیں ہراس چیز پر جوآپ پر بناز ل کا گئ اور اس پر بھی ایمان رکھتے ہیں | از<br>C او |
| اس سے پہلے نازل کی منی اور آخرت پر یقین رکھتے ہیں۔                                                                                | <i>?</i> . |
| ی لوگ اپنے رب کی طرف سے ہدایت پر ہیں اور یکی لوگ کا میاب ہیں۔                                                                     | Ç C        |

## تفسيرو بيان

اس سورہ ء مبارکہ کی تنزیل چونکہ تدریجی ہوئی للبذااس کی تمام آیات کے لیے سی ایک جامع غرض کا تعین نہیں ہوسکتا'
ینی سورہ ء بقرہ کا نزول مختلف اوقات اور حالات میں ہوااس لیے بینیس کہا جاسکتا کہ اس کی تمام آیتیں صرف ایک موضوع سے متعلق ہیں کہ اس کی اکثر آیات میں ایک خاص غرض اور مقد معتقد ملحوظ ہے اور وہ یہ کہ خداوند عالم کی حقیق عبادت کا راز اس میں مضمر ہے کہ اس کا بندہ ان تمام چیزوں سے سب صحف' احکام وغیرہ پر ایمان رکھتا ہو جو خدا نے اپنے پیغیبروں کے ذریعے نازل فرمائیں اور سے کہ داکی نازل کی ہوئی کتابول' احکام اور پیغیبروں میں کوئی فرق نہیں بلکہ سب خدا کی طرف سے ہیں ، سب کے فرامین خدا کے فرامین ہیں' سب کی اطاعت خدا کی اطاعت ہے!

اس سورہ عمبارکہ میں مذکورہ بالاعظیم مطلب کے بیان کے علاوہ کافرین ومنافقین کی مندمت اور اہل کتاب کو بدعتیں کے سیلانے دین میں تفرقہ وقد والنے اور پینجبروں کے درمیان فرق کا عقیدہ رکھنے پرمورد مذمت قرار دیا گیا ہے اور اس کے علاوہ کئی بنیادی احکام مثلاً قبلہ کی تبدیلی جج میراث اور روزہ وغیرہ کے احکام بھی ذکر کئے گئے ہیں۔

الم

قرآن جمیدی کی سورتوں کے آغاز میں المسم کی طرح کے حروف ذکر کئے گئے ہیں جنہیں 'دحروف مقطعہ'' کہتے ہیں بینہیں کی سوروں کے آغاز میں المسم کی طرح ہے حوال میں تفصیل سے بحث ہو گی۔انشاء اللہ۔اورای طرح یہ بھی بیان کیا جائے گا کہ قرآن کی ہدایت سے کیا مراد ہے اوراسے 'دکتاب' کیوں اور کس معنے میں کہا گیاہے؟۔

متقین کے لیے سرچشمہ وہدایت

هُدًى لِلنُتَّقِيْنَ ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ - - - - وِ - - ،

متقین سے مرادمونین ہی ہیں کیونکہ تقو کا الی ایمان کے کسی خاص گروہ اور طبقہ کی مخصوص صفت کا نام نہیں کیونکہ تقو کا الی ایمان کے کسی خاص گروہ اور طبقہ کی مخصوص صفت کا نام نہیں کیونکہ تقو کا ایمان کے مراتب و درجات میں سے ایک ہواور اس کی حیثیت ایمان کے دیگر درجات مثلاً احسان انکساری اور خلوص کی مانند ہو بلکہ وہ ایک ایسی پا کیزہ اور جامع صفت ہے جس میں ایمان کے تمام مراتب و درجات پائے جاتے ہیں البتہ بیصفت اس وقت حاصل ہوتی ہے جب ایمان حقیقی معنی میں وجود پذیر ہوجائے اور اس کی دلیل بھی ہیہ کہ خدانے تقو کی کو اہل ایمان کے کسی خاص گروہ کی مخصوص صفت کے طور پر ذکر نہیں کیا جبکہ مونین اپنے مراتب و درجات کے لحاظ سے مختلف اور کئی قدموں میں مقسم ہیں اس سورہ مبارکہ کی پہلی سترہ آیتوں میں کہ جن میں مونین کفار اور منافقین کے حالات و احوال بیان کئے جین خدا و درکی ہیں:

- (۱)۔ غیب برایمان لانا
  - (٢)۔ نمازقائم کرنا
- (٣)\_ خدا كوي بوئ رزق كواس كى راه مين خرج كرنا
- (م) جو يحصفدان النائياء برنازل فرمايا إس برايمان لانا
  - (۵)۔ آخرت پریقین رکھنا

ان صفات کے ذکر کے بعد خداوند عالم نے ارتثاوفر مایا کہ ان صفات کے حال افراد ہی اپنے پروردگار کی طرف سے ہدایت پر ہیں۔ پیسب پچھاس امر کی واضح دلیل ہے کہ اہل ایمان کا ان پاکیزہ صفات کے ساتھ مصف ہونا در حقیقت اس ہدایت کے سبب سے ہوخداوند عالم کی طرف سے انہیں حاصل ہوئی ہے۔ یعنی وہ ان صفات کے ساتھ جو انہیں خداکی طرف سے طنے والی ہدایت کے سبب سے حاصل ہوئی ہیں متقی و پر ہیزگار ہوئے۔

(بدوہ کتاب ہے جس میں کوئی شک نہیں، ہدایت ہے پر میز گاروں کے لیے!)

اس سے معلوم ہوا کقر آن کی ہدایت اس ہدایت سے مختلف ہے جو مذکورہ پانچ صفات کا سبب بنی ، اور یہال سے بات بھی واضح ہوگئی کہ مقین کو دو ہدایتیں حاصل ہوئیں: پہلی وہ ہدایت جس کے سبب سے وہ مقی ہوئے اور دوسری وہ ہدایت جو خداوند عالم نے آئبیں ان کے تقویٰ کی بدولت عطافر مائی ' یعنی حصول تقویٰ کے بعد اور اس سے پہلے والی ہدایت میں فرق ہے۔ پہلی مہارت کے سبب وہ لوگ ان یا پنچ صفات کے حامل بن کر مقی قرار پائے اور دوسری ہدایت اس تقویٰ کے بعد حاصل ہوئی جو

خدا کی متقین پرخاص عنایت ہے'اس صورت میں متقین کفار اور منافقین کے درمیان تقابلی جائز ہنتیجہ خیز ثابت ہوسکتا ہے یعنی جس طرح متقین دو ہدایتوں کے حامل ہیں اس طرح کفار بھی دو گمراہیوں میں اور منافقین دو ہدایتوں کے حامل ہیں اس طرح کفار بھی دو گمراہیوں میں اور منافقین دو طرح کے اندھے بن میں مبتلا ہیں۔ایک وہ گمراہی اور اندھا ہیں جوان کے کفرونفاق کی بدترین وادی میں گرجانے کا سبب ہے اور دوسری وہ گمراہی اور اندھا بن جوان کے کفرونفاق کی بہلی ضلالت و گمراہی میں شدت کا باعث ہوا'جس کے نتیج میں وہ کفرونفاق کی پستی کا شکار ہو کر بھٹک گئے۔ چنانچے خداوندعالم نے کفار کی بابت یوں ارشا دفر مایا:

سوره ۽ بقره ، آيت ٧:

اس آیت میں خداوندعالم نے ''مہرلگانے'' کی نسبت اپن طرف دی اور پردے کی نسبت خودان کی طرف دی۔ نتید

اور پھر منافقین کے بارے میں یوں ارشا وفر مایا:

سوره ء بقره ، آیت • ا :

﴿ فَإِقْلُوبِهِمْ مَّرَضٌ لَفَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا --- ''

(ان کے دلوں میں بیاری ہے، پس خداان کی بیاری میں اضافہ کردیتاہے)۔

اس آیت میں خداوند عالم نے ان کی پہلی بیاری کی نسبت خودان کی طرف دی اور دوسری بیاری (پہلی بیاری میں اضافه) کی نسبت اپنی طرف دی ہے'اس مطلب ومفہوم کوایک اور آیت میں بھی بیان کیا گیا ہے'ارشاوہوا:

سوره ء بقره ، آیت ۲۷:

\* " يُضِلُّ بِهِ كَثِيْرًا لَا يَهْ رِي مِهِ كَثِيْرًا " وَ مَا يُضِلُّ بِهَ إِلَّا الْفُسِقِيْنَ - "

(خداوندعالماس قرآن کے ذریعے کثیرلوگوں کو گمراہ کرتا ہے اورای کے ذریعے کثیرلوگوں کی ہدایت کرتا

ہادراس کے ذریعے کسی کو گمراہ نہیں کرتا سوائے فاست لوگوں کے )

اسی طرح ارشادالبی موا:

سورهء،صف،آيت ۵:

\* فَلَتَّازَاغُوَاازَاغُاللَّهُ قُلُوبَهُمْ "

(پس جب وہ خود حق کے رائے ہے منحرف ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے بھی ان کے دلوں کو ٹیڑ ھا کر دیا )۔

بہر حال بیامر ثابت ہو گیا کہ تقین دوہدایتوں کے درمیان قرار پائے ہوئے ہیں جیسا کہ کفار ومنافقین دو گراہیوں میں مبتلا ہیں اور انہی میں گھر ہے ہوئے ہیں اور یہ بات بھی واضح ہوگئ کہ تقین کی دوسری ہدایت کا تعلق قرآن مجید سے ہے جبکہ پہلی ہدایت قرآن سے پہلے فطرت سلیمہ کے سبب انہیں حاصل ہے کیونکہ فطرت سلیمہ اس حقیقت سے بھی غافل نہیں ہوسکتی کہ وہ اپنی ذات میں کسی الیی قوت کی مختاج ہے جواس کے دائرہ وجود سے باہر ہے بیعنی ہروہ مخض جوفطرت سلیمہ رکھتا ہے وہ اس امر کی طرف متوجہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے وجود وہتی میں کسی ایسی قوت کا محتاج ہے جواس کے ظاہری وجود کی صدور سے باہر ہے اور اس طرح ہروہ شے جواحساس وہم اور عقل کے وائرے میں آتی ہوہ بھی اپنے وجودوستی میں ایک الی حقیقت کی محاج ہے جس پراس کے تمام امتیازات کا سلسلہ نتہی ہوتا ہے کیس فطرت سلیمہ ایک الیمی یا کیزہ حقیقت کے وجود پر ایمان ویقین رکھتی ہے جو عالم صسے بالاتر بلکدور ہے۔اوروہی تمام موجودات کاسرچشمہ وجود ہے(مبداء ہے) اورسب کی بازگشت بھی اس کی طرف ہاوروہی سب کا منتہاہے گویاسب کی ابتداءای سے ہاورسب کی انتہاای پر ہے اورای کی طرف سب نے پلٹ کر جانا ہے۔ای طرح فطرت سلیمہ کا اس بات پر بھی یقین ہے کہ وہ ذات جو کا نئات استی کا سرچشمہ وجود ہے اور وہ ایک لحہ کے لیے بھی اپنی مخلوق کی احتیاجات اور ضرورتوں سے غافل نہیں تو پھر کیونکر ممکن ہے کہ وہ لوگوں کی ہدایت اوران کے اعمال واخلاق سے غافل ہواور انہیں اخلاقی برائیوں کی تباہ کن صورتوں ہے آگاہ نہ کرے اور ان تباہ کن صورتوں سے بیخنے کی ہدایت اور رہنمائی کا کام انجام نہ دے۔فطرت سلیمہ کے اسی ایمان دیقین ہی کا دوسرانام اصول دین یعنی توحید' نبوت اور قیامت پرایمان لا ناہے اور جب کوئی شخص اپنی فطرت سلیمہ کے ساتھ ان امور پرایمان واعتقاد قائم کر لے تو پھراس کے لیے ضروری ہوجاتا ہے کہاس ذات والا صفات کے سامنے اس کی ربوبیت کا اقر ارواعتر اف کرتے ہوئے سرتسلیم تم کردیے اور پھراپنے اس یا کیزہ اعتقاد کوعام کرنے اور دومروں کواس مقدس حقیقت سے آگاہ کرنے کے لیے جہاں تک ممکن ہوا ہے مال' جاہ وجلال اورعلم وکمال کی دولت اس راہ میں خرچ کرے اور بیدونوں کام یعنی عالم حس سے باہر کی حقیقت پرایمان ویقین اور اس یقین داعقاد کوعام کرنے کے لیے اپنے تمام تروسائل کا بروئے کارلانا ہی''صلوۃ''اور''انفاق'' کا دوسرانام ہے بلکہ اس كى اصل حقيقت ہے.... ( گويااس آيت مباركه مين "صلوة" اور "انفاق" كامفهوم عام ہے اور ان سے مخصوص ومعين معانی مراز نبیں بلکداس عام اور وسیع مفہوم میں خاص اور محصوص و معین معانی بھی شامل ہوجا سی سے )۔

ندکورہ بالا بیان سے معلوم ہو گیا کہ خداوند عالم نے متقین کی جن پانچ صفات کو ذکر کیا ہے وہ فطرت ہی کے مقد س تقاضے ہیں اور خدانے انہی صفات کے حامل افر ادسے اس بات کا وعدہ کیا ہے کہ وہ آئیں ایک پاکیزہ امریعتی ہدایت کی نعت سے نوازے گا (یعنی ایکی ہدایت عطا کرے گا جو فطری تھا ضوں سے بلندتر ہے) لہذا ہد پاکیزہ اعمال جنہیں متقین کی صفات کے طور پر ذکر کیا گیا ہے وہ دو ہدایتوں سے ہدایت کی دوقسموں کے درمیان واقع ہوتے ہیں اور اگر پہلی ہدایت کے بعد سے دونوں پختہ اعتقاد اور نیک اعمال نہ ہوں تو دوسری ہدایت کا حصول ممکن نہیں ہوتا' اور قر آن مجید کی متعدد آبیات میں اس امر کا واضح شوت پایا جاتا ہے کہ بید دسری ہدایت جو کہ خدا کی طرف سے ہے پہلی ہدایت کی فرع ہے یعنی پہلی ہدایت اصل واساس اور حقیقی بنیا دہ جس کے بعد دوسری ہدایت کے حصول کی راہ ہموار ہوتی ہے'ان آبیات میں سے چند بطور مثال پیش کی جاتی ہیں:

سوره ابراجيم آيت ٢٤:

يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ امَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِةِ فِالْحَلْوةِ الدُّنْكَاوَ فِالْاخِرَةِ

( ٹابت قدم رکھتا ہے خداان کو گول کو جوائیان لائے محکم بات کے ساتھ دنیاوی زندگی میں اور آخرت میں۔۔)

سوره حديد آيت ٢٨:

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَامِنُوا بِرَسُولِ اللهُ يُؤُتِكُمُ كِفْكَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِ اوَيَجْعَلُ لَّكُمُ نُوْرًا تَنَشُّوْنَ بِهِ

(اے اہل ایمان! تقوائے الٰہی اختیار کرواور ایمان لاؤ خدا کے رسول پر ٔ خدامتہیں اپنی رحمت میں سے دو حصے دے گااور تمہارے لیے ایسانو راورروثنی قرار دے گاجس کے ذریعے تم چل پھرسکو گے )

سوره محمر " يت 4:

اِنْ تَنْضُرُ واللَّهَ يَنْضُ كُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَاهَكُمْ (اللَّهَ يَنْضُ كُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَاهَ لَهُمْ (الرَّمْ خداكي نفرت كرے كا اور تهيں ثابت قدم بنادے كا)

سوره صف آیت ک:

وَاللَّهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ

(اورخدا ظالموں کو ہدایت کی نعمت عطانہیں کرتا)

سوره صف آيت ۵:

وَاللَّهُ لَا يَهُٰكِ ى الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ

(اورخدا فاسق لوگول کو ہدایت کی نعمت عطانہیں کرتا)

مذکورہ بالا آیات کے علاوہ متعدد دیگر آیات میں بھی ان مطالب کو بیان کیا گیا ہے۔ یہ بات قابل ذکر ہے کہ کفار و منافقین کی گمراہی وضلالت بھی اسی طرح دوقعموں اور دومرحلوں کی حامل ہے جس طرح کہ تقین کی ہدایت کے بارے میں ذکر ہوچکا ہے تا ہم اس کا تفصیلی تذکرہ عنقریب آئے گا' انشاء اللہ۔

بہر حال مذکورہ بالا آیات میں انسان کی ایک اور زندگی کی طرف اشارہ کیا گیاہے جونہایت مضبوط اور مستقل بنیا دوں پر استوار ہے اور اسے اس و نیاوی زندگی سے وہی نسبت ہے جو باطن کوظا ہر سے ہوتی ہے یعنی وہ اخروی زندگی اس و نیاوی زندگی کے'' باطن'' کی حیثیت رکھتی ہے' گویاوہی اصل واساس ہے اور وہی انسان کی اس و نیاوی زندگی بلکہ موت کے بعد اور دوبارہ زندہ ہوکر اٹھنے کے وقت بھی بنیا دی حیثیت کی حامل ہے یعنی اس پر انسان کے تمام امور اور نظام حیات کا دارومدار ہے۔جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاوفر مایا:

سورهء،انعام،آيت ۱۲۲:

\* `` اَوَمَنُ كَانَمَيْتَافَا حَيَيْنُهُ وَجَعَلْنَالَهُ نُوْمًا يَّنْشِيْ بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَّثَلُهُ فِي الظَّلُتِ لَيْسَ بِخَامِرِجٍ مِّنْهَا- ''

ُ اوروہ شخص جومردہ تھا پھرہم نے اسے زندگی عطا کی اوراس کے لیے ایک روشیٰ قرار دی جس کے ساتھ وہ لوگوں میں چلتا (رہتا) ہے کیااں شخص جیسا ہے کہ جواند ھیروں میں پڑا ہے کہ بھی وہاں سے باہر ندآ سکے گا)۔ اُخروی زندگی کے بارے میں انشاء اللہ ہم تفصیلی تذکرہ عنقریب کریں گے۔

أيمان كأحواله

" يُؤمِنُونَ---"

(ووالمان رکھتے ہیں۔۔)

''ایمان' سے مراد عقیدہ کا دل میں جاگزین ہوتا ہے۔ لفظوں کے لحاظ سے اس کی اصل'' امن' ہے لیتی سیامن سے مشتق ہوا ہے لبندا اس مناسبت سے اس کا معنی ایوں ہوگا کہ مومن جس پرایمان رکھتا ہے اس کی بابت اسے اپنج للی اطمینان کی دولت عطا کرتا ہے کہ چھروہ کی قتم کے شک وشبہ کا شکار نہیں ہوتا کے ونکہ شک 'اعتقاد کی جڑوں کو کمزور کر دیتا ہے بہی وجہ ہے کہ اس عقیدہ کے لیے '' ہونا کہ بی وجہ ہے کہ مراتب و درجات ہیں کونکہ بھی الیا ہوتا ہے کہ جب کی چیز کے متعلق گفین پیدا ہوجائے تو وہ یقین اس چیز تک محدود ہوتا ہے البندا اس حد تک اس کے آثار ظاہر ہوتے ہیں اور بھی الیا ہوتا ہے کہ اس یقین میں پھھاضا فہ ہوجاتا ہے ، تو جس چیز کے بیارے ہیں ایس الیت ہوتا ہے کہ اس یقین میں پھواضا فہ ہوجاتا ہے ، تو جس چیز کے بارے ہیں ایس الیت ہے' اور کھی وہ اس حد تک پہنچ جاتا ہیں جب کہ اس میں سے کہ اس شے ک' 'تمام لوازم' 'کو بھی اپنے دائر سے ہیں ہوتا ہے کہ اہل ایمان کے مراتب بھی است کی بی جاتا ہوتا ہے کہ اس حد تک پہنچ جاتا ہیں جن این ہوتا ہے کہ اہل ایمان کے مراتب وہ راجب بھی است بی بی جن این ہوتا ہے کہ اہل ایمان کے مراتب کی اسے بی جن این ہوتا ہے کہ اہل ایمان کے مراتب کے کہا خاط سے ایک دومر سے سے فرق رکھتے ہیں لین مراتب کے لحاظ سے ایک دومر سے سے فرق رکھتے ہیں لین مراتب کے لحاظ سے ایک دومر سے سے فرق رکھتے ہیں لین مراتب کے لحاظ سے ایک دومر سے سے فرق رکھتے ہیں لین سے مرادوہ امور ہیں جو کی چیز کے وجود کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی جو کی چیز کے وجود کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی جو کہیں ہوگا۔ لوازم

ايمان کي مربوطه جهت کا حواله " بِالْغَيْبِ"

"فيب" روشيره) - بيد لفظا" شهود "لينى ظاہر كے مقابل مين آتا ہے اس كا استعال براس شے برصح ہے جو

سورهء، انعام، آیت ۱۲۲:

\* ` اَوَمَنَ كَانَمَيْتًا فَاحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوْمًا يَّنْشِى بِهِ فِي التَّاسِ كَمَنُ مَّثَلُهُ فِي الطَّلُتِ لَيْسَ خِنَا بِجِ مِّنْهَا- "

> ايمان كاحواله "يۇمئۇن---"

(وهایمان رکھتے ہیں۔۔)

''ایمان' سے مراد عقیدہ کاول میں جاگزین ہوتا ہے۔ لفظوں کے کاظ سے اس کی اصل''امن' ہے لیتی بیا اس سے مشتق ہوا ہے لہذا اس مناسبت سے اس کا معنی ایوں ہوگا کہ مومن جس پرایمان رکھتا ہے اس کی بابت اسے اپنج قبی اطمیعان کی دولت عطا کرتا ہے کہ پھروہ کسی قسم کے شک وشبہ کا شکار نہیں ہوتا کی ونکہ شک اعتقاد کی جڑوں کو کمزور کر دیتا ہے ہی وجہ ہے کہ اس عقیدہ کے لیے'' آفت' کا نام دیا گیا ہے اور ایمان کی بابت سے بیان کیا جا چکا ہے کہ وہ ایک الی حجہ ہی وجہ ہے کہ مراتب و درجات ہیں کیونکہ تھی ایسا ہوتا ہے کہ اس کی تقین ہیدا ہوجائے تو وہ یقین ای چیز تک محدود ہوتا ہے لہذا ای حد تک اس کے آثار ظاہر ہوتے ہیں اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ اس یقین میں پھھاضا فہ ہوجا تا ہے، تو جس چیز کے بارے میں لیقین میں پھھاضا فہ ہوجا تا ہے، تو جس چیز کے بارے میں لیقین میں پھھاضا فہ ہوجا تا ہے، تو جس چیز کے کہ اس کی تعنی نے دائر سے میں لیکن ان کے مراتب بھی است کے دائر میں ہوتا ہے کہ اس اس کھی اور نہی وہ اس حد تک پہنچ جا تا ہیں جن کہ اس خالی درجات کا تعین ان کے مراتب کی است بی مراتب کے لیا ظرف مراتب کے لیا ظرف کے مراتب کی است کی مراتب کے کہ وہ اس کے مراتب کے موشین اپنے ایمانی درجہ کی ہوگا اس کے دومرے سے فرق رکھتے ہیں لینی مراتب کے لیا ظرف ایمان میں پھٹگی ہوگی اس قدرایمان میں پھٹگی ہوگی ہی کہ اس سے بھی جدر کے وجود کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی جدر ہود کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی جدر نہیں ہودو کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی جدر نہیں ہودو کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی جدر نہیں ہودو کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی جدر نہیں ہودو کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی عدر نہیں ہودو کے ساتھ اس طرح وابستہ و متعلق ہوتے ہیں کہ اس سے بھی جدر کے وجود کے ساتھ اس کے دوسر سے سے مرحود کے ساتھ اس کے دوسر سے بھی ہوگی ہوگی ہوتے ہیں کے دوسر سے بھی ہو کی ہو کہ بھی کے دوسر سے بھی ہوگی ہوگی ہوگی ہو کہ بھی کی کو دوسر سے کی ہوگی ہو کی کو دوسر سے بھی کی کو دوسر سے دوسر سے بھی ہوگی ہ

ايمان کی مربوطه جهت کا حواله "بِالْغَيْبِ"

"فَيب" وروشيده) - بيد لفظ" شهود "لعنى ظاهر كے مقابل مين آتا ہے اس كاستعال براس شے برصح ہے جو

قوت حس کی گرفت سے بالاتر ہولیعن محسوسات کی دنیاسے باہر ہواور ہم جب موجودات ہستی پرنظر ڈالتے ہیں تومعلوم ہوتا ہے کہ الی شے جومحسوسات سے باہر ہووہ صرف ذات خداوند عالم اور اس کی وہ عظیم آیات ہیں جو ہمارے حواس سے مخفی و پوشیدہ ہیں کہ جن میں سے ایک وق ہے کہ جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشا وفر مایا:

\* وَالَّذِيْنَ يُؤُمِنُونَ بِمَا أُنَّزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبُلِكَ "

( اوروه لوگ ایمان رکھے ہیں اس پرجوتمهاری طرف نازل کیا گیااوراس پرجوتم سے پہلے نازل کیا گیا تھا)

پی ایمان بالغیب (غیب پرایمان لانا) جو که وی پرایمان لانے اور آخرت پریقین رکھنے کے مقابل ذکر ہوا ہے اس سے مراد خدائے متعالی پرایمان لانا ہے۔ اور ای سے اصول وین کے تین بنیادی ارکان پرایمان کی تکمیل ہوجاتی ہے کی خدا پر ایمان ، وی پرایمان اور آخرت پرایمان ، (توحید 'بوت 'معاد) اور قرآن مجید اس بات کی بھر پور تاکید کرتا ہے کہ صرف محسوسات پراکمتان اور آخرت پرایمان لاغیں جو ہماری قوت میں کے دائر ہے میں آئے بلکہ اعتقاد ویقین اور ایمان وعقیدہ کے سلسلہ میں عقل سلیم اور شیح فکر ونظر سے کام لینا چاہیے 'گویا قرآن نے ہمیں دوا مورکی تاکید کی ایک بیکہ ہم اینے ایمان کو صرف محسوسات تک محدود ندر کھیں اور دوسر سے اس امرکی ترغیب دلائی ہے کہ ہم عقل وخر داور کی فائل کی وقت کی سامرکی ترغیب دلائی ہے کہ ہم عقل وخر داور کی وقت کی سامرکی ترغیب دلائی ہے کہ ہم عقل وخر داور کی وقت کی سامرکی ترغیب دلائی ہے کہ ہم عقل وخر داور کی وقت کی سامرکی تو تول سے استفادہ کرتے ہوئے ایمان کی بنیا دول کو مضبوط کریں۔

آخرت پریقین کاحواله در

وَبِالْأَخِرَةِهُمْ يُوْقِئُونَ "

(اوروه ٱخرت پرپخته یقین رکھتے ہیں)

اس جملے میں ایمان کی بجائے یقین کالفظ استعال کیا گیا اور ' یومنون' کی بجائے ' یوتون' کہا گیا ہے جبکہ اس سے پہلے غیب کے ساتھ ایمان کالفظ استعال ہوا ہے اس کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ جمیں اس امر سے آگاہ کرنا مقصود ہے کہ تقویٰ کی تخیل ہوتی ہے ایسا یقین کہ جس میں نسیان (آخرت کو بھول یقین کے بغیر ناتھ ل ہے یعنی آخرت پر پینتہ یقین سے تقویٰ کی تخیل ہوتی ہے ایسا یقین کہ جس میں نسیان (آخرت کو بھول جانے) کی کوئی گنجائش ہی نہیں 'جبکہ صرف ایمان میں پیخصوصیت نہیں پائی جاتی کیونکہ بھی انسان کسی چیز پر ایمان رکھتا ہے لیکن اس کے بعض متعلقہ امور کو بھول جاتا ہے اور ایسا کام کر لیتا ہے جو اس چیز کے منافی ہو کیکن اگر وہ اس دن کو جانتا اور مذافر رکھتا ہو (اس کی بابت یقین رکھتا ہو) جس میں اس کے ہرچھوٹے' بڑے اور تھوڑ ہے' ذیادہ عمل کا پوراپورا حساب لیا جائے گا تو وہ بھی ایسا کام نہیں کرے گا جو اسے ہلاکت و تباہی کے گرے تو یں میں ڈال دے اور نہ ہی وہ کسی ایسے عمل کے قریب جائے گا جے خدا نے حرام اور ممنوع قرار دیا ہو چینا نچے خدا وند عالم نے آسی سلسلے میں ارشاد فر مایا:

سوره وص ، آیت ۲۲:

\* وَلا تَتَّبِعِ الْهُوْ ى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ لَهُمْ عَذَا بُ شَي يُكَّابِمَا

نَسُوُايَوْمَ الْحِسَابِ "-

(اور آپ خواہشات نفس کی پیروی نہ کریں ورنہ وہ آپ کوخدا کی راہ سے دور کر دیں گی'وہ لوگ جوخدا کی راہ سے بھٹک جاتے ہیں ان کے لیے سخت ترین عذاب ہے کیونکہ انہوں نے حساب کے دن کو بھلادیا ہے)۔

اس آیت شریفہ میں خدانے واضح طور پر بیان کیاہے کہ خدا کی راہ سے بھٹک جانے کا سبب حساب کے دن کو بھلا ویناہے کیں نتیجہ بیہوا کہ اس دن کی یا داور اس پریقین رکھنے کا نتیجہ تقوی کا حصول ہے کینی جو مخص یوم حساب کو یا در کھے اور اس پر پختہ تقین قائم کرے وہی متقی کہلائے گا۔

تقوى كانتيجه: خدائى ہدايت

" أُولَيِّكَ عَلَىٰهُ كَى مِّنَ ثَرَيْهِمُ "

( یمی لوگ اینے پروردگار کی طرف سے ہدایت پر ہیں )

حقیقت میں ہر قسم کی ہدایت خدا کی طرف سے ہلیکن جب اس کی نسبت خدا کے علاوہ کسی اور کی طرف ہوتو وہ حقیق نہیں بلکہ مجازی ہوگی کیونکہ خدا کے علاوہ کسی کی طرف ہدایت کی حقیق نسبت کسی صورت میں نہیں دی جاسکتی' ہدایت کی حقیقی اور مجازی نسبت کی بابت عنقریب تفصیلی بحث آئے گی' انشاءاللہ۔

زیرنظرآیت مبارکہ میں خداوند عالم نے مونین کی توصیف، ہدایت کے ساتھ کی ہے اور ہدایت کی بابت سورہ انعام آیت ۱۲۵ میں یوں ارشاد فرمایا:

\* " فَنَن يُرِدِاللَّهُ أَنْ يَهْدِيهُ يَشَمَّ حُصَدُ مَا لَلِالسَّلامِ "

( پس اللہجس کے بارے میں ہدایت کا ارادہ کرتے واس کا سیداسلام کے لیے کھول لیتا ہے)

شرح صدر لینی سیند کھول دینے سے مرادیہ ہے کہ اس میں وسعت پیدا کردیتا ہے کہ پھر ہرفتم کی تنگی و تنگ نظری اس سے دور ہوجاتی ہے جنانچہ اس سلسلے میں پروردگار عالم نے ارشاوفر مایا:

مورهء حشر،آيت 9:

\* وَمَنْ يُوْقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولِيِّكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ "

( اورجےاس کے نفس کے بخل وحرص سے بچایا گیا توالیے لوگ بی کامیاب ہیں)

اہل ایمان اور ہدایت کے بارے میں وضاحت کرنے کے بعد خداوند عالم نے اس آبیمبار کہ آیت ۵ سورہ بقرہ است میں ''اُولِیّا کَ عَلَیْ هُدُّ کَ بِعَدِ ان کی فلاح وکامیا بی کے متعلق یوں ارشاوفر مایا: '' وَاُولِیّا کَ هُدُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَکَامِیا بی کہ بیلوگ ایٹے دب کی طرف سے ہدایت پر ہیں اور وہی کامیاب ہیں۔ اللّٰهُ اللّٰهُ وَنَ ''، اس کا مطلب یہ ہے کہ بیلوگ ایٹے دب کی طرف سے ہدایت پر ہیں اور وہی کامیاب ہیں۔

نَسُوُايَوْمَ الْحِسَابِ "-

(اور آپ خواہشات نفس کی پیروی نہ کریں ورنہ وہ آپ کوخدا کی راہ سے دور کر دیں گی'وہ لوگ جوخدا کی راہ سے ہمٹک جاتے ہیں ان کے لیے سخت ترین عذاب ہے کیونکہ انہوں نے حساب کے دن کو بھلادیا ہے )۔

اس آیت شریفہ میں خدانے واضح طور پر بیان کیا ہے کہ خدا کی راہ سے بھٹک جانے کا سب کساب کے دن کو بھلا دینا ہے کیس نتیجہ بیہ ہوا کہ اس دن کی یا داور اس پریفین رکھنے کا نتیجہ، تقو کی کا حصول ہے کینی جو شخص یوم حساب کو یا در کھے اور اس پر پختہ یقین قائم کرے وہی متنی کہلائے گا۔

تقوى كانتيجه: خدائى ہدايت

" أُولِيِّكَ عَلَىٰهُ لَى تِبْنِ تَرْبِيهِمْ "

( بہی لوگ اپنے پروردگار کی طرف سے ہدایت پر ہیں )

حقیقت میں ہرفتم کی ہدایت خدا کی طرف سے ہے لیکن جب اس کی نسبت خدا کے علاوہ کسی اور کی طرف ہوتو وہ حقیق نہیں بلکہ مجازی ہوگا کی کوئکہ خدا کے علاوہ کسی کی طرف ہدایت کی حقیق نسبت کسی صورت میں نہیں دی جاسکتی ہدایت کی حقیق اور مجازی نسبت کی بابت عنقریب تفصیلی بحث آئے گی انشاء اللہ۔

زیرنظر آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے مونین کی توصیف، ہدایت کے ساتھ کی ہے اور ہدایت کی بابت سورہ انعام آیت ۱۲۵ میں یوں ارشا وفر مایا:

\* " فَنَن يُردِ اللهُ أَنْ يَهُدِ يَهُ نَيْشُ مُ صَدَّى اللَّهِ اللَّهِ سُلامِ "

( پس الله جس کے بارے میں ہدایت کا ارادہ کرتے واس کا سینا سلام کے لیے کھول لیتا ہے)

شرح صدر لیخی سینه کھول دینے سے مرادیہ ہے کہ اس میں وسعت پیدا کر دیتا ہے کہ پھر ہرفتنم کی تنگی و تنگ نظری اس سے دور ہوجاتی ہے ؛ چنانچہ اس سلسلے میں پروردگار عالم نے ارشاوفر مایا:

سوره ءحشر،آیت ۹:

\* "وَمَنْ يُوْقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولِيِّكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ "

( اورجےاس کے فس کے بخل ورص سے بچایا گیاتوا سے لوگ بی کامیاب ہیں)

ابل ایمان اور ہدایت کے بارے میں وضاحت کرنے کے بعد خداوند عالم نے اس آبیمبارکہ آیت ۵ سورہ بقرہ سیس ''اُولیّا کَ عَلَی هُرُ کَ بِیْمِمُ ''کے بعد ان کی فلاح وکامیا بی کے متعلق یوں ار ثنا وفر مایا: '' وَ اُولیّا کَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ''، اس کا مطلب سے کہ پیلوگ اپنے رب کی طرف سے ہدایت پر ہیں اور وہی کامیاب ہیں۔

# روايات پرايك نظر

غیب برایمان لانے والے!

كَتَابِ مِعانَى الاخبار مِين حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے مروى ہے، آپ نے "الَّذِيثَ اللَّذِيثَ اللَّذِيثَ يُوْ مِنُوْنَ بِالْغَيْبِ" كَيْفْسِر مِين ارشاوفر مايا:

(من آمن بقيام القائم (ع) انه حق) ال سمرادوه لوك بين جو حفرت قائم آل محمد كتشريف لان

اوران کے قیام کرنے پرایمان لائے اوراسے ق تسلیم کیا۔ مذکورہ بالا روایت کی طرح دیگر متعددروایات میں اسی مطلب کو بیان کیا گیاہے اور یہاں بھی'' اصول تطبیق'' سے

استفادہ کیا گیاہے جس کا تذکرہ سورہ فاتحہ میں وضاحت کے ساتھ ہوچکاہے۔

خدائی رزق (علم) سے خرچ کرنے والے!

تفیرالدیاشی میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے مردی ہے آ بٹ نے '' وَمِمَّا مَا ذَ فَنَهُمْ يُنْفِقُونَ ''ک تفیر میں ارشاد فرمایا: اس سے مرادیہ ہے کہ ہم نے جوعلم انہیں عطاکیا ہے وہ اسے دوسروں تک پہنچاتے اور اس میں وسعت پیدا کرتے ہیں۔ (و هما علمنا همہ یبشون)

تلاوت قرآن كرنے والے!

فرمايا:

كتاب معانى الاخباريس أى آيت كى بابت حفرت أمام جعفر صادق عليه السلام سے مروى ہے آپ نے ارشاد

(وهماعلمناهم يبثون، وماعلمناهم من القرآن يتلون)

اس سے مرادیہ ہے کہ ہم نے جوعلم انہیں عطا کیا ہے اسے دوسروں تک پہنچاتے ہیں ( دوسروں کو تعلیم دیتے ہیں اور اس علم کو پھیلاتے ہیں ) اور ہم نے انہیں قرآن سے جر کچھ پڑھایا ہے اس کی تلاوت کرتے ہیں۔

ندورہ بالا دونوں روایتوں میں ' انفاق " (خداکی راہ میں خرج کرنے) کواس کے وسیع معنے پرمحمول کیا گیا ہے

یعنی اس سے مراد صرف مال کاخرج کرنانہیں بلکہ ہر نعت اللی خواوہ مال ہو یاعلم یا کوئی دوسری چیز اسے خدا کی راہ میں خرج کرتا اور خدا کی راہ میں اسے استعال میں لانامقصود ہے۔اور بیر'' انفاق ''کاوسیع معنی ہے۔

### أيك فلسفيانه بحث

یہاں ہم اس بارے میں گفتگو کریں گے کہ آیا ادرا کات حسّبہ کے علاوہ مبانی عقلیہ کو (ایمان وعقیدہ کی) بنیا دقر ار دیا جاسکتا ہے یانہیں؟ یعنی جن امور کا قوت حس ادراک نہ کرسکے بلکہ ان کی بابت صرف عقل کا فیصلہ ہی معیار ہوتو آیا نظریات کی دنیا میں ان کا سہار الیا جاسکتا ہے؟

بیے ہے ان دانشوروں کی دلیل جوغیر محسوں قو توں کومعیار قرار دینا سیحے نہیں سیحے اور صرف محسوسات کوتمام امور (اور نظریات) کی بنیاد مانتے ہیں۔ یعنی اس سے مراد صرف مال کاخرج کرنانہیں بلکہ ہر نعت الهی خواوہ مال ہو یاعلم یا کوئی دوسری چیز 'اسے خدا کی راہ میں خرج کرنا اور خدا کی راہ میں اسے استعمال میں لانامقصود ہے۔اور بیر' انفاق' 'کاوسیع معنی ہے۔

## أيك فلسفيانه بحث

یہاں ہم اس بارے میں گفتگو کریں گے کہ آیا ادرا کات حسّیہ کے علاوہ مبانی عقلیہ کو (ایمان وعقیدہ کی) بنیا دقرار دیا جاسکتا ہے یانہیں؟ یعنی جن امور کا قوت حس ادراک نہ کر سکے بلکہ ان کی بابت صرف عقل کا فیصلہ ہی معیار ہوتو آیا نظریات کی دنیا میں ان کا سہارالیا جاسکتا ہے؟

یہ سکلہ مغربی دانشوروں کے درمیان معرکۃ ال آراء موضوعات میں سے ایک ہے اوراس سلطے میں انہوں نے بھر پوریخشیں کی ہیں 'فاص طور پرعصر حاضر کے حقیق نے اس موضوع پراپئی علی تو تیں صرف کر کے اسے اہم ترین مسائل میں شار کر دیا ہے جبکہ قدیم دانشوروں اور مسلمان فلا سفر حضرات نے حس اور عقل (محسوسات اور معقولات) دونوں کو دفریات کی بنیاد بنانا سیح قرار دیا ہے بلکہ انہوں نے تو یہاں تک کہد دیا ہے کھلی دلیل محسوسات کو محسوسات ہونے کی حیثیت میں اپنے دائرے میں بی تبین لاتی لیکن اس کے باوجود مغربی دانشوروں نے اس سکلہ میں بہت زیادہ اختلاف میں اسے دائرے میں بی تبین لاتی لیکن اس کے باوجود مغربی دانشوروں نے اس سکلہ میں بہت زیادہ اختلاف مرائع کیا اور ان کیا اکثر اور بنائج کی بنیاد قرار دینا تھے بہت نہیں سمجھا اور وہ سب اس بات پر اتفاق رائے رکھتے ہیں کہ صرف محسوسات کو بنیادی حیثیت حاصل ہے ،وہ اپنی اس کو قف نہیں تعربی کا میں اکثر خطاوا تع ہوتی ہوتے ہیں) اور پیجی ہوتا ہے جب ان کے ساتھ کو کی ایک کی بایت صرف عقلی دلیل وقیع کہ ایس کے باید کرنے ہیں کہ مرفی خطاوا تع ہوتی ہوتے ہیں اور کی چیز کرچھ کی فلط کے درمیان تمیز پیدا کردے یعنی حس و تجربیہ کرچوبڑ نیات کے ساتھ سلے ہوتے ہوتے ہیں اور کی چیز کرچھ کی فلط کے درمیان تمیز پیدا کردے یعنی حس و تجربیہ کرچوبڑ نیات کے ساتھ سلے ہوتے ہوتے ہیں اور کی چیز کرچھ کی فلط کے درمیان تمیز پیدا کردے یعنی حس و تجربیہ کر ایس کی مساتھ اس کے مساتھ ساتھ اس کے مساتھ اس کی ساتھ اس کی ساتھ ساتھ اس کی تعربی کے در لیات کی دنیا ہے باہرنگل کرا ہے مطلو بدا مرکام کمل مساتھ دھراتے ہیں جب تک ہادرا حقیقی مقصود جس میں حاس نہ ہوجائے اور ہم تصور و خیال کی دنیا ہے باہرنگل کرا ہے مطلو بدا مرکام کمل مشاہدہ نہ کرلیں اور اس مرحلہ تک نہ تی گئی جا تھیں کہ بابت بھر کوئی خگک لائن نہ ہو۔

یہ ہےان دانشوروں کی دلیل جوغیر محسوں قو توں کومعیار قرار دینا سیجے نہیں سیجھتے اور صرف محسوسات کوتمام امور (اور نظریات) کی بنیاد مانتے ہیں۔ ان کی پیدلیل کئی لخاظ سے فلط اور نہایت ضعف ہے اور اس پر کئی جہات سے خدشہ واشکال وارد ہوسکتا ہے ملاحظہ ہو:

ا۔ اس دلیل میں جن امور کو بنیا دقر اردیا گیا ہے وہ سب بذات خود عقلی وغیر حس ہیں یعنی جس چیز کو فلط ثابت کرنے کے لیے پیدلیل کس قدر بے وزن و کمزور ہے کونکہ
اس میں عقلی احکام وفیصلوں کا سہارا الے کرعقلی فیصلوں کو فلط ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے بنابرایں اگر اس دلیل کو درست مان لیا جائے تو اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ عقلی احکام وفیصلوں کو معیار و بنیا دقر اردینا سے ہواں طرح دلیل پیش کرنے والوں کی فرض و مقصود کے برعکس صورت پیدا ہوجائے گی کیونکہ اس دلیل کے قیام کا مقصد عقلی احکام وفیصلوں کو معیار قرار دینے گی نئی مقصد عقلی احکام کو استدلال کی بنیا وقر اردینے کی نئی کی کونکہ اس دلیل خودا سے نا درست ہونے کی انہا ہے۔ کہنا بیجا نہ ہوگا کہ بیدلیل خودا سے نا درست ہونے کی دلیل ہے۔

۲۔ ہارے واس جن چیز وں کا ادراک کرتے ہیں ان میں غلطیوں کی تعدادان چیز وں سے کم نہیں جن کا ادراک ہاری عقلیں کرتی ہیں ) اس بات کا ثبوت وہ بحثیں ہیں ہماری عقلیں کرتی ہیں ) اس بات کا ثبوت وہ بحثیں ہیں ہوان وانشوروں نے مصرات ..... آتکھوں سے دیکھی جانے والی چیز وں اور دیگر محسوسات کے بارے میں کی ہیں 'تواگر کسی ایک باب میں خطاء اور غلطی کا وقوع پذیر ہونا اس کے مسدود ہونے اور ہر لحاظ سے اس کے بے اثر و بے فائدہ ہونے کا سب ہوتا توسب سے پہلے محسوسات اور ان چیز ول کو بے اثر و بے فائدہ قرار دینا ضروری اور لازی ہوتا جن پر قوت حس تھم فرما ہے (کیونکہ ان میں غلط اور نا درست امور کی تعداد بہت زیادہ ہے )

مذکورہ بالا قیاس (ولیل واستدلال) کے متعلق آپ نے ملاحظ فرمایا کماس کے مقدمات عقلی وغیر حسی ہیں نہ کہ تجربی!۔ ۴- بید بات درست ہے کہ مرحلہ عمل میں تمام علوم حسیہ کی تصدیق ، تجربہ سے ہوتی ہے لیعنی تجربہ ان کا سہار ابتا ہے کیکن بدامر بھی واضح وروش ہے کہ خود تجربہ کا ثبوت کی دوسرے تجربہ سے نہیں ہوتا ورنداس دوسرے تجربے کے ثبوت کے
لیے تیسرے تجربداور تیسرے تجربہ کے ثبوت کے لیے چوشے تجربہ کی ضرورت ہوگی اوراسی طرح بیسلسلہ لامتنائی حد تک چلا
جائے گا۔ بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ سی تجربہ کے ثبوت اوراس کے جو ہونے کے لیے کسی غیر حسی (عقلی) دلیل کا سہارالیما پڑتا
ہے اس لیے جب حس اور تجربہ کا سہارالیا جائے تو دراصل وہ کسی عقلی امر پرسہارالیما ہے یااس سے بالاتر یوں کہا جائے کہ حس و
تجربہ کو بنیا دقر اردینا خواہ اورنا خواہ علم عقلی کو بنیا دقر اردینے کے برابرہے۔

۵۔ قوت حس ایسے جزئی امر کے علاوہ کسی چیز کا ادر اک نہیں کرتی جولمحہ بلحہ تغیر پذیر ہوتا ہے جبکہ علوم اس کے بر مکس کلیات تک پہنچا دیتے ہیں اور وہ کلیات کے علاوہ کسی نتیجہ کے حصول کے لیے استعال میں نہیں لائے جاتے اور تمام كليات عقلي بين ان كاتعلق حس اور تجربه سيخيس موتا مثلاً انساني بدن كي تشريح يعني يوسث مار ثم خواه چندافراد كامويازياده كا، اس سے قوت حس کواس بات کے مشاہدہ کا موقعہ ملتا ہے کداس انسان کے بدن میں ول اور جگرموجود ہے اور ایسے مشاہدات سے کی امور کی نشا ندہی ہوتی ہے۔لیکن بار باراس طرح کے مشاہدے سے جو نتیجہ حاصل ہوتا ہے اسے 'حکم کلی' نہیں کہا جا سکتا کیونکہ ہم جب بھی ان مشاہدات سے حاصل ہونے والے نتیجہ کا اظہار کریں گے تو یوں کہیں گے کہ اس انسان کا ایک دل ہاورایک جگرہے ہمارا پر کہنا در حقیقت اس مشاہدے کا اثر اور نتیجہ ہے لیکن میر دکلی "نہیں بلکہ اسی ایک فروکے بارے میں اظہار خیال ہے جس کا مشاہدہ ہم نے کیا ہے کہ اگر ہم حس اور تجربہ کو بنیاد بنا کرصرف انہی سے حاصل ہونے والے امور کو معيار قرار دين اور عقلي امور كاسهاراي نه لين تو يمارا كو في " كلي ادراك" ، ممكل نه بوگا اور نه بي كو في غور وفكر اورعلمي بحث نتيجه بخش ثابت ہوگی البذا جس طرح کی امور میں توت حس واحساس کا سہار الیناصیح بلکہ ضروری ہے اسی طرح جوامور توت عقل سے تعلق رکھتے ہیں ان میں عقلی فیصلوں ہی کو بنیا و بناتا لازی ہے اور عقل سے مراد وہ قوت ہے جوان تصدیقات کلیہ کا مبداء و سرچشمہ ہےجنہیں ہم بزئیات پرمنطبق کرتے ہیں ای طرح تمام احکام عامد کے ادراک کی طاقت کا نام بھی عقل ہے اور بیہ بات ہر طرح کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ انسان کے پاس الی قوت وطاقت موجود ہے جوتھد بقات کلیہ کا سرچشمہ اور احکام عامہ کے ادراک کامرکز ہے جب ایسا ہے تو چھر بیام کیونکر قابل تصور ہے کہ خدانے انسان کے وجود میں الی قوت رکھ وی ہے جوسرے سے بی خطاء کاارتکاب کرنے والی ہے یا کم از کم پیکہ وہ قوت ایسے امور میں غلطی کا ارتکاب کرسکتی ہوجن کی خاطراس کی تخلیق عمل میں آئی ہے اس کے علاوہ پیامر بھی کسی صورت میں قابل اٹکارنہیں کہ قدرت تخلیق جب بھی موجودات عالم میں سے کسی ایک فرد کے ساتھ کسی کام کو محصوص کرتی ہے تو پہلے اس فرداور اس کام کے درمیان ایسار ابطرقائم کرتی ہےجس سے ملی طور پراس کام کے وجود و وقوع پذیر ہونے میں کوئی مانع در پیش نہ ہوا ورآ سانی سے وہ کام انجام یا سکے اس طرح کے رابط کے بغیر کوئی کام کسی سے مخصوص کرنا میچ قرار نہیں یا سکتا۔ اس صورت میں یہ کیونکر ممکن ہے کہ ایک موجوداورایک معدوم کے درمیان اس طرح کارابطہ قائم کیا جائے ایک الی قوت جو وجود کی نعت رکھتی ہے (عقل) اور الی چیز جو وجود سے محروم ہے (خطااور غلطی )ان کے درمیان ایسار ابطہ برقر اربی نہیں ہوسکتا جس سے وہ معدوم چیز اس موجود حقیقت سے مربوط ومرتبط

ہوجائے کہذا نہصرف میر کم عقل خطاء کا ارتکاب نہیں کرتی بلکہ تکوینی وتخلیقی طور پر ہی ان کے درمیان کوئی ربط وارتباط نہیں پایا جاتا۔

اب صرف ایک سوال باقی رہتا ہے کہ جب عقل اور خطاء فلطی کے درمیان تکویٹی ویخلیقی طور پر ہی کوئی ربط وار تباط موجوذ ہیں تو پھر علوم یا حواس میں عام طور پر خطاء فلطی کا جومشاہدہ ہم کرتے ہیں اس کی کیا وجہ ہے اور اس میں کیا عوامل کا رفر ما ہیں جواس طرح کے امور کا سبب بنتے ہیں؟

اس كفصيلي جواب اوراس سلسلے ميں حقيقت حال كى وضاحت كے ليے ہم كى اور مقام ير بحث كريں گے۔

## دوسرى فلسفيانه بحث

جب انسان اپنی زندگی کے ابتدائی مراحل طے کرنے میں مصروف ہوتا ہے تو موجودات عالم میں سے جس چیز پر تھی اس کی نظر پڑتی ہے وہ اس کے ظاہری وجود کے علاوہ اس کی بابت کچھ بھی نہیں جانتا اور نہ ہی اس کی تو جہ اس امر کی طرف ہوتی ہے کدایک الیی قوت بھی موجود ہے جے ' <sup>دعا</sup>م'' کہتے ہیں کہ جواس کے اور موجودات استی کے درمیان ذریعہ و واسطہ کی حیثیت رکھتا ہاوراسے موجودات عالم کی تقیقوں سے آگاہ کرتا ہے، ای طرح وہ ایے سفر حیات کو طے کرتا ہوا (موجودات عالم کی بابت ناآ گاہی کے ظاہری احساس کے ساتھ) کبھی الی کیفیت سے دوچار ہوجا تا ہے کہ اسے بعض امور میں شک یا ظن لاحق ہوتا ہے تواس وقت وہ اس امر کی طرف متوجہ اور اس حقیقت ہے آگاہ ہوتا ہے کہ سفر زندگی اور امور زندگا نی میں اسے ' علم'' کی قوت سے استفادہ کرنے کے بغیر کوئی چارہ کارنہیں بلکہ ' علم'' ہی ہے جواس کے تمام مسائل میں اس کی سیح رہنمائی کرسکتا ہے،خاص طور پر جب وہ پیاحساس دل میں لاتا ہے کہ وہ بھی حقائق کے ادراک اوران کے درمیان تمیز کرنے میں خطاءاور قلطی بھی کرتا ہے تواس وفت علم کی طرف توجہ والتفات میں شدت آ جاتی ہے کیونکہ وہ تجھے لیتا ہے کہ ذہن کی صدور سے باہر کی دنیا میں خطاء فلطی وجودی طور پر واقع ہوہی نہیں سکتی' پس اسے یقین حاصل ہوجا تا ہے کہ اس کے وجود میں ایک الیی حقیقت ہے جس کا نام ' علم'' ہے یعنی ایساا دراک جوذ ہن کی حدود میں اپنی نقیض (مخالف قوت) کو آ نے ہی نہیں دیتا۔ ندکورہ بالا بیان سے بیہ بات ثابت ہوگئ کہ ہرانسان اینے وجود میں 'علم' کی یا کیزہ حقیقت کا احساس کرتا ہے اوراس کی ضرورت اوراثر کوسلیم کے بغیررہ نہیں سکتا بلکہ اس کی طرف متوجہ بوکراس امرے آگاہ ہوجاتا ہے کہ ہمارے تمام ''ادرا کات تصدیقیہ''کامحوروہ امر ہے جے عقلی حقائق میں پہلا درجہ حاصل ہے بلکہ وہ مسلمات عقلیہ کی اساس و بنیاد ہے یعنی میرکه ایجاب اورسلب یجانبیں موسکتے اور ندی ایباہے کمان میں سے کوئی ایک بھی ندمو '۔ (مونا اور ندمونا یج نہیں موسکتے او ر پیجی نہیں ہوسکتا کہ نہ وجو د ہواور نہ عدم ہو)۔ پی کوئی ایسابدیمی یا نظری موضوع بی نہیں جواپی تصدیقات میں مذکورہ بالا امر سے بے نیاز ہو بلکہ تمام حقاکق اور بدیمی ونظری امور کا محور یہی ہے اور بیابی حقیقت میں ہرفتم کے شک وشہ سے بالاتر ہے یہی وجہ ہے کہ اسے" القضیة البدیہ بیت الاولیة "کانام دیا گیا ہے یعنی ایک بنیا دی واضح اور نا قابل انکار امر اور اس امر کابدیمی اور واضح و نا قابل انکار ہونا اس حد تک ثابت ہے کہ اگر ہم اپنے تین اس کی حقیقت کی بابت شک کریں کہ آیا بیام صحیح ہے یا غلط تو ہمارا یہی شک اپنے سے جونے میں بھی اس کا محتاج نظر آئے گا۔

#### وضاحت:

پس جب بیامر ثابت ہوگیا کہ ایجاب (ہونا) اور سلب (نہ ہونا) نہ یکجا ہو سکتے ہیں اور نہ ہی ایبا ہے کہ ان میں سے کوئی ایک بھی خوائی نہ ہونے کے بعد کی ایسے علمی مسائل کی حقیقیتی کھل جاتی ہیں جن کے اثبات کے لیے ہم کوشاں رہتے ہیں اور وہ تمام مسائل اور امور واضح وآ شکار ہوجاتے ہیں جن سے انسان اپنی زندگی کے گونا گوں مراحل میں دوچار ہوتا ہے۔

حقیقت بیہ کہ کوئی ایساعلمی موضوع یا مسلم ایسانہیں جس میں انسان "علم" کا سہارانہ لیتا ہوئیہاں تک کہ وہ اپنے "خک" کی تشخیص بھی علم ہی کے ذریعے کرتا ہے اور علم ہی اسے واضح طور پر بتا تا ہے کہیں "حکت" ہے، ورنہ وہ اسے "خک" سلیم ہی نہیں کرتا۔ اور اس طرح اسکے ظن وہم اور جہل کی پیچان اور تشخیص بھی علم ہی کے ذریعہ سے ہوتی ہے جب تک "علم" ظن وہم اور جہل کے بارے بیں واضح طور پرنہ بتادے اس وقت تک انسان ان میں سے کسی کوتسلیم ہی نہیں کرتا "

پس معلوم ہوا کہ انسان اپنی زندگی میں اس صدتک' 'علم'' کی احتیاج رکھتا ہے کہ اس کے بغیر اپنے شک ظن وہم اور جہل کی پیچان بھی نہیں کرسکتا' لیکن اس کے باوجود یونانیوں کے دور میں پچھلوگ ایسے بھی سامنے آئے ہیں جنہیں ''سوفسطائی'' کہاجا تا ہے انہوں نے سرے سے 'علم'' کے وجود کا انکار کردیا' اور کہا کہ وہ کی چیز کے بارے میں 'علم' نہیں

رکتے'اوروہ ہرشے کے متعلق' فنک' کرنے گئے یہاں تک کہ خودا پنے بارے میں بھی فنک کا شکار ہو گئے بلکہ اپنے' فنک' کو بھی فنک کی نظروں سے دیکھنے لگے۔اوروہ لوگ جوان سے مشابہ نظریات رکھتے تھے کہ جنہیں' شکاک' کہا جاتا ہے وہ بھی ان کے بیروکاروں میں شامل ہو گئے'اورانہوں نے بھی اپنے سے باہر کی دنیا اور اپنے افکارونظریات یعنی اپنے ادراکات سے متعلق ' علم' کے وجود کا افکار کردیا' اور اپنے اس افکار پرکئی دلائل بھی گھڑ لیے جن میں سے اہم ترین یہ ہیں:

(۱)۔ مضبوط ترین علوم اور تا گوت اور اکات یعنی وہ امور جو جمیں ہمارے حواس ظاہریہ کے ذریعے حاصل ہوتے ہیں وہ غلطیوں اور نا درست نتائج سے بھر ہے ہوئے ہیں تو جب حواس ظاہریہ سے حاصل ہونے والے امور کا بیحال ہے تو جو چیز ان کے بغیر حاصل کی جائے اس میں خطا فلطی کس حد تک ہوگی؟ اور اس کے ساتھ ساتھ یہ امر بھی قابل غور ہے کہ جب حواس ظاہریہ سے حاصل ہوئے والے امور میں اس قدر غلطیاں پائی جاتی ہیں تو ان امور کا کیا حال ہوگا جن کا سہار ااور بنیا دوہ علوم اور علمی تصدیقات وادر اکات ہیں جو ہمارے وجود سے باہر کی دنیا سے تعلق رکھتے ہیں۔

یعن: جب حواس ظاہرہ سے حاصل ہونے والے امور میں اس قدر غلطیاں پائی جاتی ہیں توان امور میں غلطیوں کا کیا حال ہوگا جن کی بنیا د'دعلم''ہوکہ جو ہمارے وجود سے باہر کی دنیا سے تعلق رکھتا ہے۔

(۲)۔ ہم جب اپنے وجود سے باہر کی دنیا کی کسی چیز کے بارے میں جانا چاہیں کہ وہ کیا ہے اور کیونکر ہے یعنی اسکی حقیقت کیا ہے تو ہماری کوششیں صرف اس حد تک پہنچیں گی جتنا ہمیں اس چیز کے بارے میں علم ہوگا'اس کی اصل حقیقت کو ہم نہیں ہم تعمیں گئے بعنی ہم اس چیز کے بارے میں پچھ جانے کی بجائے صرف اپنی معلومات کی طرف متوجہ ہوں گے اس سے زیادہ پچھ نہیں، پس اس صورت میں ہم عالم ہستی کی کسی شے کی حقیقت کا کیونکر ادراک کرسکتے ہیں!

ان دو پہلووں کے علاوہ بھی دیگر دلائل ذکر کئے گئے ہیں جن میں علم کے دجود کی نفی کی کوشش کی گئی ہے۔

### يها وليل كاجواب:

یہ استدلال خودہی اپنے بطلان اور نادرتی کو واضح کرتا ہے کینی اسے غلط ثابت کرنے کے لیے مزید کی دکیل کی ضرورت نہیں بلکہ یہ خودہی اپنے غلط ہونے کا ثبوت فراہم کرتا ہے۔ اور وہ یول کہ اس میں کہا گیا ہے کہ تصدیقات علمیہ کا سہارا اس مطلب کے لیے بنیاد قرار نہیں دیا جا سکتا 'جبکہ خود انہوں نے اپنے اس استدلال میں ہی تصدیقات علمیہ کا سہارالیا ہے اور اپنے موقف کے جمع ہونے پر انہی تصدیقات علمیہ کو بنیاد قرار دیا ہے۔ پس اگران تصدیقات علمیہ کو بنیاد بنانا نادرست ہوتا تو وہ خود اپنے استدلال کے لیے انہیں بنیاد قرار نہدیے 'اس کے علاوہ انہوں نے خطاء فلطی کے ہونے اور اس کی کثر ت کا بھی اعتراف کیا ہے جو کہ خود ہمار موقف کو تقویت دیتا ہے کیونکہ خطاء فلطی کا اعتراف کرلینا در حقیقت 'دھیجے'' کے وجود کو جی تسلیم کرنے کے برابر ہے یعنی جس مقدار میں غلطی ہوگی کم از کم اسی مقدار میں یا اس سے زیادہ دھیجے'' کا وجود بھی ہوگا کہ از کم اسی مقدار میں بیات سے زیادہ دھیجے'' کا وجود بھی ہوگا ہوگا ہم نے جود کا بھی اعتراف دھیے کہ میں خطا فلطی کا وجود تسلیم کریں گے توگو یا ہم نے صحیح امر کے وجود کا بھی اعتراف دھیے۔ ''کا وجود بھی ہوگا ہوگا ، اور کی بھی جود کا بھی اعتراف

کرلیا ورنہ کسی چیز کے غلط ہونے کی تشخیص و تمیز ممکن ہی نہ ہوگی اور اس کے ساتھ ساتھ یہ امر بھی معلوم ہونا چاہیے کہ جولوگ دعلم "کے وجود اور اس کی حقیقت کے قائل ہیں انہوں نے بھی یہ ادعا نہیں کیا کہ وہ جو پھر کہتے ہیں وہ ہر لحاظ سے بھے اور ہر قسم کی خطاء و تلطی کا امکان نہیں بلکہ وہ کہتے ہیں کہ نقطی سے پاک ہے لین کہ تمام تصدیقات علمیہ ایس ہیں جن کا سہار الیا جا سکتا ہے اور وہ صحیح ہیں دوسر کے نقطوں میں وہ لوگ دعلم "ک وجود کا سرے سے انکار کرنے والوں کے جواب میں کہتے ہیں کہ ایسانہیں کہ دعلم "کی صورت میں بھی موثر نہ ہو بلکہ کی علمی قصدیقات الی بھی ہیں جنہیں استدلال کے مقام پر بنیاد بنایا جا سکتا ہے گویا علم کے وجود اور اس کی تھوں تا تیر کے قائل حضرات "سالہ کلیہ" کے مقابلے میں "موجہ جزئیہ" پیش کرتے ہیں (لیعنی پچھ بھی نہ ہونے کے مقابلے میں "موجہ جزئیہ" کی صورت ہیں) اور "سوفسطائیوں" (علم کا سرے سے انکار کرنے والوں) نے جودلیل پیش کی ہوہ اس" موجہ جزئیہ" کی نہیں کرئیں۔

### دوسری دلیل کا جواب:

ہماری بحث اور اختلاف رائے ''علم' کی بابت ہے ہمارا موقف یہ ہے کہ''علم' موجود ہے اور اس کا سہارالیا جبکہ ان کا موقف یہ ہے کہ''علم' کا وجود ہی نہیں ہے' یتی ہماری بحث علم کے ہوئے اور نہ ہوئے میں ہے اور علم سے مرا دور حقیقت'' نامر ئی چیز کا کشف وظہور' ہے یعنی کی چیز کا پردہ ظلمت سے باہر آ جانا' چنا نچہ جب ہم موجودات عالم میں سے کسی چیز کے متعلق سوچیں اور اسے جانے کا ارادہ کریں تو ضروری مراحل طے کرنے کے بعد ہم کہتے ہیں کہ ہم نے اسے جان لیا ہے یعنی ہمیں اس کے متعلق علم حاصل ہوگیا ہے' ہمارا یہ کہنا گویا اس حقیقت کا اعتراف ہے کہ اس چیز کی حقیقت ہمارے سامنے آشکار ہوگئی ہے اور گویا ہم بیرعو کی کرنے ہیں کہ' علم' کا وجود ہے کیونکہ کسی چیز کے معلوم کر لینے کا دعو کی کرنا در حقیقت طمیٰ طور پر ' علم' کے وجود کا اقرار تھی ہے۔

اس مقام پریہ بات ملحوظ خاطر رہے کہ آج تک کی نے ''علم'' کی بحث میں بیدوی نہیں کیا کہ اس کے وجود سے مرادیہ ہے کہ ہم کسی چیز کی حقیقت اوراصل واساس کا ادراک کر لیتے ہیں یا بیکہ ہم جو پھے درک کرتے ہیں وہی عین حقیقت ہوتا ہے اس کے سوا پچھ بھی نہیں۔

اگرانساف کی نظروں سے دیکھاجائے تو معلوم ہوجائے گا کہ پوگ کہ جود علم 'کے وجود کے متکر ہیں اپنی روز مرہ کی زندگی کے معمولات میں اپنے نظریے کی عملی خلاف ورزی کے مرتکب ہوتے ہیں اور ان کا ایسا کرنا ہی ان کے خیالات کی نفی کرتا ہے گویاوہ اپنے عمل سے اپنے نظریات کو غلط ثابت کرنے میں مصروف ہیں مثلاً جب انہیں بھوک اور بیاس کی شدت محسوس ہوتی ہے تو وہ کھانا اور پانی کے حصول کے لیے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں اور اسی طرح جب بھی انہیں کسی چیز کی ضرورت ہوتی ہے تو وہ اسے مطلوب کے حصول کے لیے اقدام کرتے ہیں ، ان کا ایسا کرنا صرف ان کے تصور وخیال محض کے سبب نہیں ہوتی ہے تو وہ اسے مطلوب کے حصول کے لیے اقدام کرتے ہیں ، ان کا ایسا کرنا صرف ان کے تصور وخیال محض کے سبب نہیں

بلکہ حقیق معنی میں اپنے مطلوب کو پانے کے لیے ہوتا ہے وہ مطلوب کہ جس کا حصول ان کے احساسات کی شدت کو کم کرنے کے لیے ناگر پر ہوتا ہے کی وفکہ وہ حقیقتا اپنی بھوک اور پیاس سے آگاہ ہو بچے ہوتے ہیں اور یہ 'علم' و آگائی انہیں ہر طرح کے لیے ناگر پر ہوتا ہے کی وفکہ وہ حقیقتا اپنی بھوک اور پیاس سے آگاہ ہو بچے ہوتے ہیں وہ کی در ندے کو دیکھر یااس کی مضروری اقدام وانظام کرنا اس بابت آگائی حاصل کر کے بھاگتے ہیں تو ان کا بھاگنا اور در ندے سے جان بچانے کے لیے ضروری اقدام وانظام کرنا اس لیے ہوتا ہے کہ وہ در ندے کے وجود کو جان بچے ہوتے ہیں نہ یہ کھرف اس کا تصور کر کے بھاگنا شروع کردیتے ہیں ہرگز ایسا نہیں ہوتا بالکہ وہ تب بی بی جان ہو جا تا ہے کہ در ندہ آگیا ہے یا آ

خلاصہ یہ کہ وہ تمام نفسانی ضرور تیں اور احتیاجات جنہیں ہمارے احساسات ہمارے سامنے لاتے ہیں ہم ان کے پورا کرنے کے لیے ہرقتم کاعملی اقدام کرتے ہیں لیکن اگر صرف ان ضرور توں کا تصور کریں جبکہ وہ حقیقت میں نہ ہوں توصر ف ان کا تصور آئیس پورا کرنے کے لیے عملی اقدام کی دعوت نہیں ویتا اور نہ ہی کوئی شخص ان احتیاجات کا تصور کر کے ان کو پورا کرنے کے لیے کوئی اقدام کرتا ہے لیخدام علوم ہوا کہ ان ووقصورات میں بہت فرق ہے پہلا تصور کہ جہاں علی اقدام تاگزیر تھا اس میں ایک حقیقت کی عملداری تھی اور دوسر اتصور کہ جہاں کسی عملی اقدام کی ضرورت نہیں وہ صرف خیال و ذہن کی صدود تک محدود ہے۔ یا یوں کہا جاسکتا ہے کہ ایک 'دعلم' وہ ہے جسے انسان خود اپنے ارادہ واختیار کے ساتھ اپنے اندر پیدا کرتا ہے اور دوسراوہ علم ہے جو کسی ایس ہیں جس کے لیان وہ اور دوسراوہ علم ہے جو کسی ایس ہیں جو گیا کہ دعلم' کا شریق سے انسان کے دل میں کی دیا ہے کہا کہ کردیتا ہے۔ نہ کورہ بیان سے بی تابت ہو گیا کہ دعلم' کے اور اس کا وجود مسلم ہے۔ یہی وہ امر ہے جس کے اثبات کے لیے ہم کوشاں ہیں۔

ايك مغالطه اوراس كاازاله

دوعلم' کے وجود کی بابت شک کی صورت ایک اور طرح سے بھی قابل توجہ واقع ہوئی ہے اور وہ اس قدر مضبوط و مشخکم ہے کہ اس پر عصر حاضر کے علوم ما دبیر کی بنیادیں استوار ہیں' اور وہ بیہے کہ دنیا میں' دعلم ثابت' نامی کوئی حقیقت موجود ہی نہیں' (جبکہ حقیقت امریہ ہے کہ ہر علم ثبات کی صفت سے متصف ہے)۔

اس کی وضاحت میہ ہے کہ علمی بحثوں سے میہ بات پایہ ٹبوت تک پہنچ چکی ہے کہ دنیائے طبیعت میں تغیر و تبدل اور تکامل و ارتقاء کا ایک مضبوط نظام موجود ہے اور موجودات عالم کا ذرہ ذرہ حصول کمال کے لیے کوشاں اور ترقی و تکامل کے مراحل طے کرتا ہوا کمال کی جانب بڑھ رہاہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہر چیز میں لمحہ بہلحہ تبدیلی پائی جاتی ہے یعنی آپ جس چیز کو دیکھیں وہ اپنے حال میں اپنے ماضی سے مختلف نظر آتی ہے ' (اپنے وجود کے حوالہ سے دوسر لے لمے میں پہلے لمحہ کی حالت سے مختلف ہے کہ ہر چود کے حوالہ سے دوسر لے میں پہلے لمحہ کی حالت سے مختلف ہے کہ موجودات عالم اور

فيرال من المالية

دنیائے طبیعت کی ہر چیزتغیرو تبدل اور تکامل وار تقاء کے نا قائل انکار نظام سے وابستہ ہے تواب ہم اس اصول کی روشی میں فکرو
ادراک کود میصتے ہیں جس کا تعلق مغز و د ماغ سے ہے کہ وہ مغز کے خواص (خصوصیات واوصاف خاص) میں سے ہے اور چونکہ
مغز مرکبات مادیہ یعنی ان چیزوں میں سے ہے جن کے تمام بنیا دی اجزاء مادی ہیں لبندا جو چیزاس کے خواص واثرات میں
سے ہوگی وہ بھی بیتینی طور پر مادی ہوگی اور جب وہ امور مادیہ کے زمرے میں آئے گی تو لا محالہ اس تغیر و تکامل کے نظام کے
سے ہوگی وہ بھی بیتینی طور پر مادی ہوگی اور جب وہ امور مادیہ کے زمرے میں آئے گی تو لا محالہ اس تغیر و تکامل کے نظام
سابے میں آ جائے گی جو دنیا کے طبیعت پر چھایا ہوا ہے ۔ پس ہمارے تمام اوراکات پر جن میں وہ اوراک بھی شامل ہے جسے
دنمام ' سے موسوم کیا جاتا ہے تغیر و تبدل اورار تقاء و تکامل کا نظام حکم قر ماہوگا' لبندا کی الیہ تھیقت کا تصور تی غلط ہے جسے ' تعلم
شاہت'' یعنی ایسا اوراک جو نا قائل تغیر ہو، کہا جا سے بلکہ حقیقت ہے کہ تغیر نا پذیر علم کا کوئی وجود ہی نہیں البتہ ہمارے علم و
طولانی ہے لیعنی وہ دوسری تصدیقات کی نسبت زیادہ و یر تک باتی رہتی ہیں' اوراگر ہم اس سے بھی و سیع نظر سے دیکھیں تو
اتنا کہہ سکتے ہیں کہ بعض تصدیقات ایسی ہیں جن کی نقیض یا نقض ( تو ژ ) دوسری تصدیقات کی نسبت زیادہ پوشیدہ ہا اورام
ناس میں دعلی ہمیں حقیق معنی میں دعلی منہیں ہوتا بلکہ صرف ہمیں اس کی نقیض حقالف' مقابل امر سے آگائی
عارے میں دعلی' ہمیں جبکہ ہمیں حقیق معنی میں دعلی' منبیں ہوتا بلکہ صرف ہمیں اس کی نقیض حقالف' مقابل امر سے آگائی
عاصل نہیں ہوتی اور ہم ہر کھداس کے نقیض کا احتمال بھی دیتے ہیں اور اس کے امکانی وجود کی نفی بھی نہیں کہ بیں ای ای سے
عاصل نہیں ہوتی اور ہم ہر کھداس کے نقیق میں دعلی میں محق ہو تہیں کہ ایک و دور کی نفی بھی نہیں کرتے ایس ای اور اس کے اور اس کے اور کہا جائی کی اور اس کے دور کیا گور کی نفی بھی نہیں کہا جائی کہا جائی کہا ہو کہا ہو اسکر کہا جائی کہا ہو کہا گھی نہیں کہا جائی کہا گھی کہیں کہا ہو کہا ہو کہا ہو کہا کہا ہو کہا ہو کہا ہو کہا ہو کہا ہو کہا گھی کہا تھی کہا تھی کو کھیا تھی کے کہا ہو کہا کہا کہا ہو کہا کہا کہا گھی کہا ہو کہا کہا کہا گھی کے کی کھی کو کہا کہ کہا کہا

#### جواب:

نذکورہ بالا مغالطہ کا جواب میہ ہے کہ ان کی دلیل تب درست قرار دی جاسکتی ہے جب' دعلم''،امور مادیہ میں سے ہو اور ا اور اپنے وجود میں تجرد خدر کھتا ہولیعنی مرکب ہو جبکہ ایسا ہرگز نہیں کلہذا ندان کا ادعاء سے ہے اور نہ بی اس پر پیش کی جانے والی ولیل درست ہے اور نہ بی اب تک علم کے مادی اور مرکب ہونے پر کوئی شوت پیش کیا گیا ہے بلکہ حقیقت میہ ہے کہ' علم'' ہرگز مادی امور میں سے نہیں کیونکہ اس میں امور مادیہ کی کوئی صفت اور اثر نہیں پایا جاتا مثلاً: قابل تقسیم ہونا' زمان و مکان کا محتاج ہونا' حرکت و تحرک اور تغیر و تبدل وغیرہ'

#### مزيدوضاحت:

ا۔ تمام مادیات .....موجودات مادیہ ..... میں بیصفت پائی جاتی ہے کہ دہ قابل تقییم ہوتے ہیں کینیکوئی ایساامر مادی بین جوقابل تقییم نہ ہوبلکہ قابل تقییم ہونا تمام موجودات مادی مشتر کے صفت ہے جبکہ دعلم 'اپنے وجود میں کسی طرح بھی قابل تقییم نہیں اس کی وجود کی جیان بیہ ہونے کے منافی ہے (یا درہے کہ کسی مادی موجود کی بیچان بیہ ہے کہ وہ ابعاد مثلا شدیع طول عرض اور عمق رکھتا ہواور جوچیز ان تین امور کی حامل ہودہ یقینا قابل تقییم ہوتی ہے جبکہ دعلم 'ان تینوں سے منزہ

ہےاس کیےاس کی تقسیم کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

۲۔ تمام مادیات (موجودات مادیہ) کی مشتر کے صفت سے کہ وہ زمان و مکان کی محتاج ہوتی ہیں اور دنیا میں کوئی الی چیز نہیں جوموجودات مادیہ میں سے ہواور مکان و زمان سے بے نیاز ہو۔ جبکہ علم ایسا نہیں اور وہ ابنی جودی حیثیت میں زمان و مکان کی احتیاج اور تقید سے بالا تر ہے اس کا ثبوت سے کہ دنیا کے کسی گوشہ میں کوئی معمولی سے معمولی واقعہ رونما ہوتو ہم اس کی تمام خصوصیات سے آگا ہی اور اس کے آثار کے ساتھ اس کا تصور و تعقل دنیا کے ہر گوشہ میں کر سکتے ہیں اور ہروقت کر سکتے ہیں اور ہروقت کر سکتے ہیں اگر سکتے ہیں اور ہروقت کر سکتے ہیں اگر سکتے ہیں اور ہروقت کر سکتے ہیں اگر سکتے ہیں ایس کی تعلقہ کر سکتے ہیں اور ہم اس جو اگر میں میں بیٹھ کر سکتے ہیں اور ہروقت میں بیٹھ کر سکتے ہیں اور ہروقت میں بیٹھ کر سکتے ہیں نیاز ہے۔

س- تمام مادیات (موجودات مادیی) ''حرکت' و تحرک کے جمد گرنظام سے وابستہ بیں اور وہ وسعت آمیز نظام میں موجودات مادیا پرمحیط ہے اس لیے ان سب میں '' تغیر' و تبدل ایک خاصیت اور پہچان کا ذریعہ ہے ( تغیر ان تمام موجودات کی عمومی صفت ہے ) جبکہ ''علم' اپنے وجود (علم ہونے کی حیثیت ) میں قابل تغیر نہیں اور اس میں کسی قسم کا تغیر و تبدل مکن نہیں کیونکہ علم اپنی ذاتی حیثیت میں تغیر و تبدل سے منافات رکھتا ہے ( تغیر و تبدل علم کی ذات و حقیقت کے منافی ہو ایک نہیں سکتا ورنہ وہ '' بی نہر ہے گا۔ تا ہم اس حقیقت سے وبی خص آگاہ ہو سکتا ہو جو خص میں بیادواضی و آگاہ ہو سکتا ہو۔ جو خص ایسا کرلے اس پرتمام پہلوواضی و آشکار ہو جا سی گیا۔

۷۱۔ اگر دعلم ، بھی مادیات (موجودات مادید) کی طرح ان چیز وں میں سے ہوتا جوابئ ذات کے لئاظ سے قابل تغیر ہیں یعنی وہ لمحہ بہلحہ ایک حالت سے دوسری حالت میں بدلتی رہتی ہیں توکسی ایک چیز یا ایک واقعہ کا دومخلف اوقات میں ایک ساتھ تصور و تعقل ممکن نہ ہوتا اور نہ ہی ماضی میں ہونے والے واقعہ کا تصور و تذکر زمانہ حال و مستقبل میں ممکن ہوتا کیونکہ جو چیز تغیر پذیر ہوتی ہے وہ دوسر لے لمحہ میں پہلے لمحہ سے بالکل مختلف ہوتی ہیں (جبکہ دعلم 'ایسانہیں' اس پر اوقات و لمحات کا بدلنا انرانداز نہیں ہوتا' وہ ہر لمحہ ثابت و قائم اور استوار رہتا ہے)۔

ندکورہ بالا دلائل اوران جیسے دیگر متعدد شواہد سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ علم اپنے وجود (علم ہونے) کی حیثیت میں کسی طور بھی" اوری" نہیں (موجودات مادیہ میں سے نہیں) تاہم جو چیز انسانی بدن کے حساس ترین عضو یعنی مغز میں طبیعت کے واضح و آشکارا تر کے طور پروجود میں آتی ہے ہماری اس بحث کا اس سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی ہم اسے ' علم'' کہ سکتے ہیں کیونکہ اسے ' دعلم'' کے نام سے موسوم کرنے کے لیے ہمارے پاس کوئی ٹھوس دلیل نہیں' اور اسباب کے درمیان مماثلت و مشابہت کی ایک عمل کودومرے کے ساتھ میکسان نہیں بناویتی۔

ووعلم، کے بارے میں جو پھر بیان کیا گیا ہے آئی پراکتفاء کی جاتی ہے اور اگر اس سے زیادہ پھر مطلوب ہوتو کسی اور مقام پر رجوع کیا جاسکتا ہے۔

#### آیات:۲۰۷

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا سَو آعٌ عَلَيْهِمْ ءَ ٱنْذَنَ رُنَهُمْ اَمْ لَمْ تُنُونِهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ
 خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَ عَلَى سَمْعِهِمْ ۖ وَ عَلَى اَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ ۖ وَلَهُمْ
 عَذَابٌ عَظِيْمٌ ۚ

#### تزجمه

وہ لوگ جنہوں نے کفراختیار کرلیا ہے ان کے لیے کوئی فرق نہیں کہ آپ انہیں انذار کریں یا نہ کریں
 وہ ایمان نہیں لا سی گے۔
 اللہ نے ان کے دلوں اور ان کے کانوں پر مہر لگا دی ہے اور ان کی آ تکھوں پر پر دہ پڑا ہوا ہے اور ان کے لوں پر مہر لگا دی ہے اور ان کی آ تکھوں پر پر دہ پڑا ہوا ہے اور ان کے لوں پر مہر لگا دی ہے اور ان کی آ تکھوں پر پر دہ پڑا ہوا ہے اور ان کے لیے در دنا کے عذا ہے مقرر ہے۔

## تفييروبيان

کفراختیار کرنے والوں کے بارے میں آ اِتَّالَّٰذِينَ كَفَرُوْا.٠٠

(وہلوگ جنہوں نے کفراختیار کیا....)

اس آیت میں ان لوگوں کے بارے میں بیان کیا گیا ہے جنہوں نے اسلام سے مقابلے میں کفراختیار کیا اوراپین

'' کفر'' (اتکار) پرڈٹ گئے اور صرف بہی نہیں بلکہ کفران کے دل کی گہرائیوں میں جگہ کر گیا' اس کا ثبوت بیہ ہے کدان پر کوئی نصیحت یا عذاب البی سے ڈرانا اثر ہی نہیں کرتا بلکہ ان کے لیے انذار (عذاب خدا سے ڈرانا) اور عدم انذار (نہ ڈرانا) دونول برابر بین ای لیے خدانے ارشاوفر مایا: (سَو آعٌ عَلَيْهِمْ ءَ أَنْكُ مُ اتَّهُمْ أَمْر لَمْ تُتُنْوِيْ هُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ) كدام مير

نی!آب ان لوگوں کو انذار کریں یا نہ کریں ان کے لیے کوئی فرق نہیں (اس سے پنہ چلتا ہے کہ جولوگ نبی کی نصیحتوں اور

وعظ وارشاد سے ہدایت نہ یائے وہ اپنے گفر میں اتنے مضبوط تھے کہ گویا کفران کے دلوں میں گھر کرچکا تھا)۔

اب سوال بیر ہے کہ اس آیت میں کون سے کفار مراد ہیں تو اس سلسلہ میں ایک امکان بیر ہے کہ ان سے مراد

سرداران قریش اور کفار مکدیس سے وہ بڑے بڑے لوگ ہوں جنہوں نے دین کے معاملہ میں عناداور ڈھٹائی سے کام لیااور دين خداكي وهمني مين كوئي كسر باقى نه چيوڙي اور آخر دم تك" ايمان" ندلائ بال آخر خداوند عالم كاغضب وعذاب ان پر

نازل ہوااور خدانے جنگ بدروغیرہ میں ان کے آخری فردتک کو ہلاک کردیا 'بظاہریمی احتمال قرین قیاس معلوم ہوتا ہے کیونکہ

اس آیت میں ان لوگوں کے بارے میں ارشاد ہوا ہے کہ 'ان کے لیے کوئی فرق نہیں کہ آپ (محمد ) انہیں عذاب اللی سے

ڈرائیں یا نہ ڈرائیں وہ ایمان نہیں لائیں گے۔''اس سے پیۃ چاتا ہے کہ اس سے کفار کا ایک خاص گروہ مراد ہے کیونکہ پہ

بات ہرگرمکن نہیں کہ اس سے تمام کفار مراد لیے گئے ہوں ورند بیکہنا پڑے گا کہ ہدایت کا دروازہ ہی بند ہو گیا ہے جبکہ قرآ ان

مجید یہ بانگ دھل باب ہدایت کے مسدود ہونے کی نفی کرتا ہے۔اس کے علاوہ بیام بھی قابل توجہ ہے کہ بیدالفاظ (ان کے

لیے کوئی فرق نہیں کہ آ ہے انہیں انذار کریں یانہ کریں وہ ایمان نہیں لائیں گے ) قرآن مجید میں دومقامات پرذ کر ہوئ

بیں: (۱) ایک سورہ بقرہ میں ، (۲) دوسر سے سورہ ایس میں 'جبکہ سورہ ایس مکہ کرمہ میں نازل ہوا اور سورہ بقرہ مدینہ منورہ میں نازل ہونے والا سب سے پہلا سورہ ہے جو کہ جنگ بدر سے پہلے نازل ہوا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت میں جن کفار کا تذکرہ کیا گیا ہے وہ' کفار مکہ' ہی ہیں بلکہ ہم تو یہ کہیں گے کقر آن مجید میں جہاں بھی' الذین کفروا' (وہ لوگ جنہوں نے کفراختیار کیا) ذکر ہوا ہے اس سے مراد' کفار مکہ' ہیں کہ جواوائل بعث میں اپنے کفر پر ڈٹ گئے اور ایمان ندلائے 'لیکن اگر کسی جگہاس کے برخلاف کوئی قرینہ یا ثبوت مل جائے کہ کفار مکہ مراد نہیں تو ہم اسے ضرور مان کیل کے چناچہ ہم آیت' آلذین امنوا' (وہ لوگ جوایمان لائے ) کے بار سے میں بیان کریں گے کہ آل آن مجید میں بیالفاظ جہاں بھی ذکر ہوئے ہیں ان سے مرادوہ مسلمان ہیں جواوائل بعث میں ایمان لائے اور خدا نے انہیں' 'اہل ایمان' کے مقدس خطاب سے نواز اُلیکن اگر کسی مقام پرکوئی قرینہ یا دوسری دلیل موجود ہوکہ' الذین امنوا' سے مراد مسلمانان مکہ کے علاوہ دوسر سے اہل ایمان ہیں تو ہمیں تسلیم کرنے میں کیا مانع ہوسکتا ہے؟

(پس نتیجدبیه اکر الله ین کفروا" (وه لوگ جنبول نے کفراختیار کیا) سے مراد کفار مکہ ہیں جیسا کر الله ین امنوا" (وه لوگ جوابیان لے آئے) سے مراد مسلمانان مکہ ہیں مگرید کہ کوئی قرینہ یا دلیل اس امرکو ثابت کردے کہ کفاریا مسلمانان مکہ کے علاوہ کوئی اور مراد ہے)۔

دلوں اور کا نول پرمہریں ، آنکھوں پر پردے

خَتَمَاللَّهُ عَلَى قُلُو بِهِمُ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى ٱبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ و • و

(اللدنے ان کے دلول اوران کے کاٹول پرمہریں لگادی بیں اوران کی آتھوں پر پردہ ہے

اس آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے دلوں اور کانوں پر مہر لگانے کی نسبت اپنی طرف دی ہے۔ جبکہ آتکھوں پر پردے کی نسبت ان (کافروں) کی طرف دی ہے۔ اس سے پنہ چلتا ہے کہ ان کے کفر اور حق کے دیدار سے محروم کی کے دو اسباب ہیں: ایک یہ کہ انہوں نے خود کفر اختیار کیا اور ایمان کی نورانی حقیقت سے مرحوم ہو گئے اور دوسرا یہ کہ خداوند عالم نے ان کے کفر اور فسق و فجو رکی وجہ سے انہیں ایمان کی حقیقت سے محروم کر دیا گہذا ان کے اعمال دو پردوں کے درمیان قرار یا گئے: ایک وہ پردہ جوخود انہوں نے اپنے او پر ڈال لیا اور حق کو خدر کی مشاہدہ سے محروم رہ گئے۔ (یا یوں کہا جا سکتا ہے کہ پہلے انہوں نے خود کفر اختیار کر کے ایمان سے محروم کر دیا)۔
سے محرومی کا سبب فراہم کرلیا اور پھر خدا نے انہیں اس کی سرادی اور انہیں ایمان کی حقیقت سے محروم کردیا)۔

انشاء الله بهم عقريب السلسله مين آميشريفه "أن الله لايستحيى ان يصوب منثلان "كي تفسير مين مزيد مطالب بيان كرين كي-

يهال بدبات قابل ذكر ب كه فرايك اليي صفت بجس مين شدت وضعف (زيادتي وكمي) يائي جاتي باوراس

کے مراتب ودرجات بھی ایمان کی طرح بہت زیادہ ہیں کہ ہر درجہ کے آثار دوسرے درجہ سے مختلف ہیں جیسا کہ 'ایمان' میں شدت وضعف اور مراتب ودرجات کی کثرت اور ان درجات کے آثار کا مختلف ہونا ہے۔

# روايات پرايك نظر

کفرکی یا نچ اقسام اوران کی تشریح

کتاب کافی میں زبیری سے منقول ہے انہوں نے امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی : مجھے آگاہ فرما عین کر آن مجید میں کفر کو کتنی صورتیں بیان کی میں ؟ امام سنے ارشاد فرمایا:

كتاب خدام كفركى يا في قسمين بيان كي من بين:

پہلی قتم: کفر حجود (بث دهری والاا نکار) میکفر حجود کی ایک قتم ہے۔

دوسری قسم: حق کو پہنچانے کے باد جوداس کا اٹکار کرنا۔

تيسرى شم: كفراحكام البي: خداكة وانين كاا نكار

چوتھی قشم: کفر برائت: بیزاری کے ساتھا نگار

بإنجوين شم: كفران نعت: خداكي نعتول كي قدرداني ندكرنا ـ

## کفرحجو د کی بہاقتیم:

اس سے مراد خداکی ربوبیت کا انکار ہے اور بیان لوگوں کا عقیدہ ہے جو کہتے ہیں کہ 'نہ کوئی رب ہے اور نہ ہی بہشت ودوزخ کا کوئی وجود ہے۔ بیعقیدہ زند بق (خدا کے مکرین) کے دوگروہوں کا ہے کہ جنہیں ''دھریے'' کہا جا تا ہے بیہ وہی لوگ ہیں جن کے بارے میں قرآن مجید میں ہے کہ وہ کہتے ہیں (و ما پہلک خا الا الدھر) ''جمیں دہر (زمانہ) کے سوا کوئی ہلاک نہیں کرسکا'' (چونکہ بیلوگ' دہر' کومبدء وسرچشمہ وفیض اور کورواصل و اساس سجھتے ہیں اس لیے انہیں' دہریے'' کہا جا تا ہے ) بیا یک ستقل دین ہے جو انہوں نے اپنی خوش فہی سے اپنے لیے گھڑلیا ہے ور نہ حقیقت بیہ کہان کے عقائد کی کوئی مٹھوس بنیا دنہیں جیسا کہ خداوند عالم نے فرکورہ بالاآ یت کے ذیل ہی میں ایسے لوگوں کے بارے میں ارشا دفر ما یا ہے:

"ان هم الايظنون" (يسبان كالينا كمان م)

ای طرح خدانے فرمایا:

" إِنَّالَّذِينَ كَفَرُوْا سِّوَ آعْ عَكَيْهِمْ ءَ ٱنْكَرْبَ تَهُمُّ آمُر لَمُ تُنْكُونِ هُمْ لَا يُؤْمِنُوْنَ (جولوگ كفراختيار كر گئے ہيں ان كى بابت فرق نہيں كه آپ انہيں انذار كريں يا نه كرين وہ ہر گزايمان نہيں لائيں

(2

لیعنی وہ اوگ خدا کی تو حید پر ایمان نہیں لائمیں گے۔ پیکفر کی ایک قتم ہے۔

کفر حجو دکی دوسری قشم:

کفر حجو دلینی ہٹ دھرمی اور ڈھٹائی والے کفر کی اس دوسری قشم سے مرادیہ ہے کہ کافر (اٹکار کرنے والا) حق کو پیچاننے اوراس کے ثابت ہوجانے کے باوجوداس کااٹکار کرئے ایسے لوگوں کے باریے میں خدانے ارشادفر مایا: میں بنمل سی سے بیمان

"وَجَحَدُوْ البِهَاوَ اسْتَيْقَنَتُهَا آنَفُسُهُمْ ظُلْمًا وَّعُلُوًّا-"

(اورانہوں نے خدا کے دین کاا نکار کر دیا جبکہ وہ اپنے دلوں میں اس کی حقانیت کا لیفین رکھتے تھے انہوں نے ایسا اس لیے کیا کہ وہ ظلم اور بڑائی وغرور کا شکار تھے)۔

اورارشادفرمایا:

سوره ويقره ، آيت ۸۹:

"وَكَانُوْا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِيثَ كَفَرُوا ۚ فَلَتَّاجَاۤ عَهُمْ مَّاعَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ ۗ فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَفِرِينَ۔" عَلَى الْكَفِرِينَ۔"

وہ (یہودی) اس سے پہلے (قبل از اسلام) کا فروں سے کہتے تھے کہ تفریب آخری نبی تشریف لا نمیں گے اور ہمیں تم پر فتح و کا میانی عطا کریں گے۔ کہتے تھے کہ فقریب آخری نبی تشریف لے آئے تو انہوں نے کہنے تم کا میں میں خطرت کی ایکن جب اسلام آگیا اور نبی آخر الزمان (حضرت محمد) تشریف لے آئے تو انہوں نے کفراختیار کرلیا۔ جبکہ وہ آٹحضرت کو پہچان چکے تھے سے پس خدا کی لعنت ہو کفراختیار کرنے والوں پر) مذاورہ بالا دوصورتیں کفرجو دکی ہیں اور کفرجو دسے مراد ہٹ دھرمی اور ڈھٹائی والا کفریے۔

> كفركى تنيسرى قشم : كفيان نغية بن كفركى تنسر

كفران نعمت: يدكفر كى تيسرى قتم ہے جس كا ذكر قرآن مجيد مين آيا ہے اس سلسله مين خداوند عالم نے حضرت

سلیمان کارتول ذکرفر مایا کهانہوں نے کہا:

سوره عمل،آييت + س:

\* " هٰذَا مِنْ فَضْلِ مَ بِيِّ ﷺ لِيَبْلُونِيَّ ءَا شُكُمُ اَمْ اَ كُفُّى ۖ وَمَنْ شَكَمَ فَائِمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ مَ بِي غَنِيٌّ كُرِيُّمٌ '

(بیمیرے پروردگارکافضل وعنایت ہے اوربیاس لیے ہے کدوہ مجھے آ زمائے کہ آیا میں اس کاشکر بجالاتا ہوں یا كفركرتا ہوں اور حق يبى ہے كہ جو تحف شكر بجالائے تواس كے اپنے ليے فائدہ مند ہوگا اور جو كفراختيار كرے تو خدا ہر شئے سے

بے نیاز کرم کرنے والاہے)

اس آیت شی شکر نعمت کے مقابلہ میں جو کفر ذکر کیا گیا ہاس سے مراد "کفران نعمت" ہے۔اور دومر تبدان دونوں کا تقابلی ذکر ہوا ہے جواس امر کی دلیل ہے کہ تفر سے مرادُ خدا کا اٹکارٹیس بلکہ تفران نعت ہے۔

اسی طرح ارشادالہی ہے۔

سوره ءا براہیم ، آیت کے:

' كَيِنُ شَكَرْتُمُ لاَ زِيْدَنَّكُمُ وَلَيِنُ كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَا بِيُ لَشَدِيْدٌ'

(ا گرتم شکرادا کروتو میں تہمیں مزیدعطا کردوں گااورا گرتم کفر کروتو میراعذاب بہت سخت ہے)

اس آیت میں بھی شکر کے مقابل میں كفر كاؤكر آیا ہے جس سے مراؤ كفران نعت ہے۔

پهرارشاد موا:

سورهء بقره، آبیت ۱۵۲:

'' فَاذْ كُرُونِ ٓ اَ ذَٰ كُمْ كُمُ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ ''

(پینتم مجھے یاد کرومیں تمہیں یاد کروں گااور میراشکرادا کرؤمیرا کفرنہ کرو) اس آیت میں بھی کفرکا ذکر شکر کے مقابلے میں ہواہے جس سے مراذ کفران تعت ہے۔

مذكوره بالا آیات میں كفران نعت كاذ كرشكر كے مقابلہ میں ہوااورید ( كفران نعمت ) كفركي ايك قسم ہے۔

كفركي چوتقى قشم:

کفراحکام الٰبی: خداوندعالم کے احکام ورستورات کا ترک کرنا کفر ہی کی ایک قشم ہے چنانچہ اس کی بابت خدا کا

ار ژاو ہے:

موره ء بقره ، آیات ۸۵،۸۴: ۰

ۗ وَإِذْ اَخَنْ نَامِيْتَا قَكُمُ لا تَسْفِكُونَ دِمَا ءَ كُمْ لَأَخْرِ جُوْنَ نَفْسَكُ عَرِيْ إِي كُنْتُكَ اَ

تَشْهَدُوْنَ ۞ ثُمَّ اَنْتُمْ هَـُؤُلاَء تَقَتُلُوْنَ اَنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُوْنَ فَرِيْقًا مِّنْكُمْ مِّنْ دِيَارِهِمْ ۖ تَظْهَرُوْنَ عَلَيْهِمُ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ۚ وَإِنْ يَاْتُوْ كُمُ السرى تُفْدُوهُمُ وَهُومُحَدَّمٌ عَلَيْكُمْ اِخْرَاجُهُمْ ۚ اَفَتُومُونُونَ بِبَعْضِ الْكِتْبِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ ''

(اور یادکرو جب ہم نے تم سے وعدہ لیا کہ تم ایک دوسر ہے کا خون نہ بہانا اور ایک دوسر ہے کواپنے گھروں اوروطن سے نکال باہر نہ کرنا 'تم نے اس وعدہ کو پورا کرنے کا اقر ارجھی کیا اور گواہی بھی دی 'لین پھر تم ہی نے ایک دوسر ہے گوٹل کر دیا اور اسے تکال باہر کر دیا اور تم نے ان کے ساتھ دہمی وعداوت کی بنیا دؤال دی اور جب وہ لڑائی میں تمہار ہے ہاتھوں گرفتار ہوجاتے تو تم ان سے ''فدید' وصول کرتے تھے۔ جبکہ تمہار سے لیا ایسا کرنا حرام قرار دیا گیا تھا 'اورانہیں وطن سے نکال باہر کرنا ممنوع تھا 'کیا تم کا ب خدا کے کچھا دکام پر ایمان لائے ہواور پچھکا انکار کرتے ہو؟)

اس آیت مبار کہ میں ''کفر' سے مراد احکام الی کا ترک کرنا ہے جبکہ ان کی طرف'' ایمان' کی نسبت بھی دی گئی ہے (افکٹو ٹوٹون ک) اگر چہاس ایمان کو خدا نے ان سے تبول نہیں کیا اور اسے ان کے لیے فائدہ مند قرار نہیں دیا لیکن ان کی طرف سے بعض احکام الی پر عمل نہ کرنے کو ''کفر'' کا نام دیا ہے اور ان کے اپیا کرنے کے انجام کا ذکر کرتے ہوئے ای کہ دی ایمان ارشاد فرمایا:

ُ نَمَا جَزَآءُ مَنْ يَقْعَلُ ذٰلِكَ مِنْكُمُ إِلَّا خِزْئٌ فِ الْحَلِوةِ التَّنْيَا ۚ وَيَوْمَ الْقَلِمَةِ يُرَدُّونَ إِلَّ اَشَكِّ الْعَنَابِ ۚ وَمَا اللّٰهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ''- الْعَذَابِ ۚ وَمَا اللّٰهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ''-

(جو خف ایسا کرے تواس کی جزاء سوائے اس کے اور نہیں کہ وہ دنیا وی زندگی میں ذلت وخواری ہے دو چار ہوگا اور اسے قیامت کے دن سخت عذاب کی طرف تھینچ کے لے جایا جائے گا اور خداتمہارے اعمال سے غافل نہیں ہے )

كفركى بإنجوين قشم:

کفر برائت: کفر کی پانچویں قشم' کفر برائت ہے'اس کی بابت سے قر آن مجید میں خداوند عالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کا بیقول ذکر فر مایا ہے:

سورهء متحنه، آیت ۱۶:

'' گفَدْ نَا بِكُمُ وَ بَدَا بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمُ الْعَدَا وَ قُوا لَبَغْضَآ ءُ اَ بَدُّا حَتَّى تُوْمِنُوْ ابِاللّٰهِ وَحُدَ فَى ''۔ اور ہم نے تمہارے ساتھ' کفر'' کیا' ہمارے اور تمہارے درمیان عداوت وعناد پیدا ہو گیا اور ہم ای طرح ہی رہیں گے جب تک کہم خداکی وحدانیت پرائیان نہیں لاتے )

اس آیت میں '' کفر' سے مراد برائت، دوری اور لاتعلقی کا ظہار ہے۔

اس طرح خدانے ابلیس کی بابت ذکر فرمایا کہ وہ قیامت کے دن انسانوں میں سے اپنے دوستوں سے برائت کا

اظباركرے كا اور كم كا:

سوره ءابراجیم ، آیت ۲۲:

ُ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا اَشْرَ كُنتُوْنِ مِنْ قَبْلُ \*\*

(اس سے پہلے (ونیامیں) تم نے مجھے جس طرح (خداکا) شرکے بنالیا تھامیں اس سے بری والتعلق موں)

اس میں بھی لفظ دیفر استعال ہوا ہے جبکہ اس سے مراد برائت اورا ظہار التعلقی ہے۔

ایک اورمقام پربت پرستول کا تذکره کرتے ہوئے ارشادفرمایا:

سوره عنكبوت، آيت ٢٥:

وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا تَخَذُدُونِ اللهِ آوْتَانًا لا مَّودَةَ لَا يَيْزِكُمْ فِي الْحَلْوِةِ الدُّنْيَا ۚ ثُمَّ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ يَكُفُرُ بَعُضُكُمْ السَّانُيَا ۚ ثُمَّ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ يَكُفُرُ بَعُضُكُمْ السَّانُيَا ۚ ثُمَّ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ يَكُفُرُ بَعُضُكُمْ السَّانُيَا ۚ ثُمَّ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ يَكُفُرُ بَعُضُكُمْ السَّانُ اللَّهُ اللّ

بِبَعْضِ وَّ يَكْعُنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا"۔ (تم نے خدا کوچھوڑ کر بتوں سے ناطہ جوڑ لیا اور تمہارے درمیان دنیاوی زندگی میں بہت زیادہ قرب اور

محبت والفت پیدا ہوگئ کیکن یا در کھوتم قیامت کے دن ایک دوسرے سے اظہار برائت کرو گے اور ایک دوسرے پر لغت جمیجو گے )۔

اس آیت میں بھی ' برائت' کی جگہ لفظ ' کفر' استعال ہواہے۔

(كتاب اصول كافى جلد دوم صفحه ٣٨٩)

اس روایت میں درحقیقت کفر کی شدت وضعف کو بیان کیا گیا ہے اور اس مطلب کو واضح کیا گیا ہے کہ کفر میر

شدت وضعف ممكن ب\_اسلط مين بم يهلي جي وضاحت كريكي بين-

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

#### آيات ۱۲۴۲

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ إِمَنَّا بِاللهِ وَ بِالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَ مَا هُمُ بِمُؤْمِنِيْنَ ۞ يُخْرِعُونَ اللهَ وَ الَّذِيْنَ امَنُوا ۚ وَ مَا يَخْرَعُونَ اِلَّا ٱنْفُسَهُمْ وَ مَا يَشُعُرُونَ ۞

فَ قُلُوبِهِمْ هَرَضٌ لَ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَ لَهُمْ عَنَابٌ اللَّهُ اللَّهُ مَرَضًا وَ لَهُمْ عَنَابٌ اللَّهُ اللَّهُ مَرَضًا وَ لَهُمْ عَنَابٌ اللَّهُ اللَّهُ عَرَفًا فَ اللَّهُ مَرَضًا وَ لَهُمْ عَنَابٌ اللَّهُ اللَّهُ عَرَفًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَا

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَنْ ضِ فَالْتَوَا إِنَّمَا نَصْنُ مُصْلِخُونَ ١٠٠٠

O اَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَ الْكِنْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ المِنْوُا كُمَا الْمَنَ النَّاسُ قَالُؤَا انْتُومِنُ كُمَا الْمَنَ السُّفَهَا الْآ

اِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءِ وَ الكِنْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿

وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ امَنُوا قَالُوَا امَنَا ۚ وَ إِذَا خَلُوا إِلَى شَيْطِيْنِهِمُ ۗ قَالُوَا إِنَّا مَعَكُمُ ۗ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ۞

O الله يَشْتَهُزِئُ بِهِمْ وَ يَمُثُلُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْبَهُونَ @

أُولِيكَ الَّذِيثَ اشْتَرَوُا الصَّلَلَةَ بِالْهُلَى " فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ وَ مَا كَانُوُا مُهْتَدِينَ قَ

مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَلَ نَامًا ۚ فَلَمَّآ اَضَاءَتُ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمُ وَتَركَهُمْ فِي ظُلْلِتٍ لَا يُبْصِرُونَ ۞

صُمُّ الْكُمُّ عُنِيٌ فَهُمُ لَا يَرْجِعُوْنَ أَنْ

اَوْ كَصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَاءَ فِيهِ ظُلُلْتُ وَ رَحْدٌ وَ بَرُقُ ۚ يَجْعَلُونَ اَصَابِعَهُمْ فِيَّ اذَا نِهِمَ مِّنَ الصَّوَاعِقِ حَذَى الْهَوْتِ ۗ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكُفِرِينَ ۞

يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَاكَهُمْ لَمُ كُلَّهَا ۖ أَضَاءَلَهُمْ مَّشُوا فِيْهِ ۚ وَإِذَّاۤ أَظُلَمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ قَالُوا لَوْيَهِ ۚ وَإِذَّاۤ اللّٰهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ۞ قَالُوا ۚ وَلَوْ شَاءَ اللّٰهُ لَكُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ۞

(4)

#### تزجمه

کھولوگ ایسے ہیں جوزبان سے کہتے ہیں کہ ہم خدااور قیامت کے دن پرایمان لائے ہیں لیکن حقیقت ہے ہے کہتے ہیں کہ ہم خدااور قیامت کے دن پرایمان لائے۔
 کہ دہ ایمان نہیں لائے۔

وه اپنے تین خدااور مونین کودھو کہ دیتے ہیں جبکہ وہ اپنے آپ ہی کودھو کہ دیے ہوتے ہیں کور لیکن وہ اس کاشعور ہی نہیں رکھتے۔

O ان کے دلوں میں بیاری ہے اور خداا کیے لوگوں کی بیاری کوزیادہ کرتاہے اور ان کے جھوٹ بولنے

کی وجہ سے ان کے لیے در دنا ک عذاب مقرر کیا گیا ہے۔

O اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہتم زمین میں فسادنہ کروتو وہ کہتے ہیں کہ ہم توصر ف اصلاح احوال کرنے

(II)

O یا در کھیں کہ یہی لوگ نساد پھیلانے والے ہیں لیکن انہیں اس بات کا شعور ہی نہیں۔

O اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ تم بھی ایمان لاؤجس طرح کہ دوسر بےلوگ ایمان لائے ہیں تو کہتے ہیں کہ کیا ہم بھی ان ہے وقو فول کی طرح ایمان لے آئیں یا در کھیں کہی لوگ بے وقو ف ہیں لیکن وہ خور نہیں جانتے۔ (۱۳)

۰ اور جب بھی اہل ایمان سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم بھی مؤمن ہیں'اور جب اپنے شیطانوں سے ملتے ہیں۔ ۱ اور جب بھی اہل ایمان سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم بھی مؤمن ہیں'اور جب اپنے شیطانوں سے ملتے ہیں۔

توان سے کہتے ہیں کہ ہم تمہارے ساتھ ہیں ہم توامیان لانے والوں کے ساتھ مذاق کرتے ہیں۔ (۱۴)

خداا لیسےلوگوں کا مذاق اڑا تا ہے اور انہیں ان کی سرکٹی میں چھوڑ دیتا ہے تا کہ وہ ای میں سرگر داں رہیں۔ (۱۵)
 یہی لوگ ہیں کہ جنہوں نے ہدایت کے بدلے میں گمرائی مول لے لی ہے حالائکہ ان کے لیے بیتجارت

سود بخش نبیس اور نه بی وه مدایت یافته بین \_

|                                         | ان کی مثال اس مخص کی ہے جس نے روشی کے لیے آگ جلائی اور جب آگ کی روشی سے                   | 0 |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - | اردگردی سب چیزین نظرآ نے لگین تو خدائے آگ کو شندا کر کے انہیں روشی سے محروم کردیا اور     |   |
| (14)                                    | انہیں الی تاریکیوں میں چھوڑ دیا کہوہ کچھود مکھ ہی نہیں سکتے ۔                             |   |
| (IA)                                    | بیلوگ بہرے گو نگے اور اندھے ہیں اور اب راہ راست پروایس نبیں آسکتے۔                        | 0 |
| •                                       | یا پھرا یسے لوگوں کی مثال اس بارش کی ہے جس میں تاریکیاں گرج اور بحلی ہوا در لوگ موت کے    |   |
| (14)                                    | خوف سے کا نول میں انگلیاں ڈال لیں جبکہ خدا کا فروں کو ہر طرف سے گھیرے ہوئے ہے۔            |   |
|                                         | اورایبالگاہے کہ ابھی پیجلی ان کی آ تکھوں کو چندھیا دے پس جب بجل چیکتی ہے اور ان کے لیے سب | 0 |
|                                         | کچھروش کردیتی ہے تووہ چل پڑتے ہیں اور جب ان پراندھیرا کردیتی ہے تووہ رک جاتے ہیں۔         |   |
| (4.)                                    | اورا گرخداها مرتوانمیں سننرور دیکھنر سرمجے وم کر د پڑ کے خدام حنر پر قادر پیر             |   |

# تفسيرو بيإن

بعض الفاظ كےمعانی

O وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ ... الخ:

ان آیات میں لفظ' خدع' استعال کیا گیا ہے (پخادعون ، یخدعون) جو کہ مکر وفریب کی ایک قسم ہے اس کا لفظی ترجمہ' دھوکہ' ہے۔اوران آیات میں ' شیطان' کا ذکر بھی آیا ہے شیطان لینی شریر،اس بناء پر اہلیس کوشیطان کہا گیا ہے کہوہ سرایا شراور برائی ہے۔

ُ زیرنظر آیات میں منافقین کے بارے میں وضاحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے انشاء اللہ ہم ان کی بابت سورہ منافقین اور دیگرمقامات میں تفصیل کے ساتھ بحث کریں گے۔

منافقول كى بابت ايك تمثيل

O مَثَلُهُمُ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَامًا ... الخ

اس آیت میں خداوند عالم نے ایک مثال دے کر منافقین کی حالت کو بیان کیا ہے کہ وہ اس شخص کی مانند ہیں جو گھنے اندھیرے میں پڑا ہوا ہے اور خیر و شرکی تمیز و بیچان نہیں کرسکتا اور نہ ہی اپنے لیے ایسے اور برے کو بچھسکتا ہے لہذا وہ اس تاریکی سے نجات پانے کے لیے ہر طرف ہاتھ پاؤں مارتا ہے اور کوشش کرتا ہے کہ جس طرح بھی ممکن ہواس تاریکی سے نجات پاکر روشن حاصل کرلے چنا نچہ وہ آگ جلاتا ہے اور اس کی روشن سے اپنے اردگر دکی چیزوں کو دیکھنے لگتا ہے اور جب سب پچھاسے نظر آنے لگتا ہے تو خدا اپنے وسائل مثلاً ہوا 'بارش وغیرہ کے ذریعے اس آگ کو بچھادیتا ہے اور وہ شخص پھر تاریکی میں ڈوب جاتا ہے۔ بلکہ اب اسے دوتاریکیاں گھر لیتی ہیں: ایک پہلی تاریکی جو اس پر چھائی ہوئی تھی اور ایک اس بات کی تاریکی کہ آخر یہ کیا اور اس نے روشن کے لیے جو پچھ کیا تھاوہ کیوکر بے اثر ہوگیا یعنی چیرت و تجب کی تاریکی بھی اب اس پر محیط ہوجاتی ہے۔

یہ ہمنانقین کی حالت کہ بظاہرایمان کا دعویٰ کرتے ہیں اور دین کے نام پر پھیفوا کدحاصل کرتے ہیں اور چونکہ اپنے آپ کو 'مؤمن' کہلاتے ہیں لہٰذامو شین سے میراث بھی پاتے ہیں اوران کے ساتھ از دوا بی رشتے بھی قائم کرتے ہیں اس کے علاوہ وہ تمام فوا کد حاصل کر لیتے ہیں جومو شین کو ''ایمان' کے حوالہ سے حاصل ہوتے ہیں' لیکن جو نمی موت کا وقت قریب آتا ہے جو کہ ''ایمان' کے فیوضات حاصل کرنے کا سب سے بہترین وقت ہوتا ہے تو خدا دمد عالم ان لوگوں کو اپنے نور

حقیقت سے محروم کر دیتا ہے اور ان کے تمام اعمال جوانہوں نے دین کے نام پر انجام دیئے تھے باطل و بے اثر قر اردے کر انہیں ایس تاریکی میں ڈال دیتا ہے کہ وہ کسی چیز کو مجھ ہی نہیں سکتے' اور پھر وہ دو تاریکیوں میں ڈوب جاتے ہیں: ایک اصلی تاریکی اور دوسری ان کے اعمال کے نتیجہ میں ان پر آنے والی تاریکی!۔

بارش کے ذریعے مثیل

0 أَوْ كُصَيِّبٍ مِن السَّهَ إِن الله

اس آیت میں جوالفاظ (مفردات) وکر کئے گئے ہیں سب سے پہلے ان کے معانی بیان کئے جاتے ہیں: صیب: موسلاد صاربارش۔

برق: اس کامشہونہ منی "بجل" ہے۔

رعد: گرج اینی وه آواز جوبادل سےاس وقت تکلی ہے جب وه زورسے چمکتا ہے۔

صاعقه: وه آسانی آگ جوگرج اور کڑک کے ساتھ زمین پر گرتی ہے

اس آپیشریفہ میں خداوند عالم نے منافقین کے بارے میں ایک اور مثال پیش کی ہے کہ وہ لوگ بظاہر ایمان کا دعویٰ کرتے ہیں جبکہان کے دلوں میں ایمان نہیں ہوتا' تو وہ اس مخص کی مانند ہیں جوایک موسلا دھار بارش کی زدمیں ہوالی بارش کہ جس کے ساتھ ظلمت و تاریکی ہوجس کے سبب نہ تو پچھ دکھائی دیتا ہواور نہ ہی کسی چیز کی تمیز و پیچان ہوسکتی ہوالی حالت میں وہ دو چیزوں کے درمیان پھنس جاتا ہے: ایک موسلا وھار بارش جواسے بھا گئے اور پناہ گاہ تلاش کرنے پرمجبور کرتی ہے اور دومری ظلمت و تیرگی جواسے بھاگنے اور جان بچانے کے لیے پناہ گاہ تلاش کرنے سے مانع ہے اس کے ساتھ ساتھ رعد (گرج) اورصاعقہ (آسانی آگ کا کلوا) بھی چاروں طرف سے اسے تھیرے ہوئے ہیں اوراس کے لیے سوائے اس کے اورکوئی چارہ ءکار باقی نہیں رہتا کہوہ بجلی کا سہارا لے اور اس کی روشنی سے استفادہ کرتے ہوئے اپنے لیے نجات کا راستہ تلاش کر بے لیکن وہ بجلی لحہ بھر سے زیادہ نہیں ہوتی اورالی نہیں کہ وہ اس کے ذریعے اطمینان کے ساتھ اپنی پناہ گاہ ڈھونڈ لئے۔ لہذااس کی حالت یہ ہوجاتی ہے کہ جب بحلی چیکتی ہے تو وہ چل پڑتا ہے اور جب اس پر اندھیرا کردیتی ہے تو وہ رک جاتا ہے۔ منافق کی حالت بھی ایس ہے کہ اس کے دل میں ایمان کی محبت نہیں ہے لیکن وہ مجبور ونا چار ہو کرا ظہار ایمان کرتا ہاور چونکہ اس کا دل اور اسکی زبان ایک جیسے نہیں بلکہ دل میں پچھ ہے اور زبان پر پچھاور!۔لہذا اس کی زندگی کا راستہ اس کے لیے واضح نہیں اور وہ ہمیشہ لڑ کھڑا تا رہتا ہے اور اپنے سفر حیات میں منزل مقصود سے کوسوں دور ہو کر جیران وسر گردان ہو جاتا ہے ای حالت میں ایک قدم چلتا ہے اور پھررک جاتا ہے اور پھر پھھ دیر چلتا ہے تورک جاتا ہے اس کی یہ کیفیت اس امر کا باعث بنتی ہے کہ خداا سے معاشر ہے میں رسوا کر دیتا ہے کیکن اگر خدا چاہتا تواسے ساعت وبصارت کی قوت سے محروم کر دیتا اوروہ پہلے دن سے ہی ذلت ورسوائی کا شکار ہوجا تا جبکہ خدالوگوں کومہلت دیتا ہے اور انہیں رسوا کرنے میں جلدی نہیں کرتا اور منافق اس مہلت سے ناجائز فائدہ اٹھا تا ہے۔

### آیات ۲۵۲۲ تا ۲۵

لَاَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا مَ لَكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقَوُنَ ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَثْرَضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاء بِنَاءً ۗ وَانْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الغَّمَرٰتِ مِرْدُقًا لَكُمْ قَلَا تَجْعَلُوا بِلهِ اَنْدَادًا وَانْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿

وَ إِنْ كُنْتُمْ فِي مَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِشُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا

شُهَى آءَ كُمْ مِن دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَوِقِيْنَ ﴿

فَإِنْ لَـمُ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَالتَّقُوا النَّامَ الَّتِي وَقُوْدُهَا الثَّاسُ وَالْحِجَامَةُ ۚ أُعِدَّتُ الثَّاسُ وَالْحِجَامَةُ ۚ أُعِدَّتُ اللَّاسُ وَالْحِجَامَةُ ۚ أُعِدَّتُ اللَّامُ لِلْكُفِرِينَ ۞

وَ بَشِّرِ الَّذِيْنَ امْنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ آنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهُوُ لَ كُلَّمَا رُزُقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّرُوقًا قَالُوا هٰذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبُلُ وَاتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا وَلَهُمْ فِيْهَا آزُواجُ مُّطَهَّى \$ فَيُهَا خَلِدُونَ ۞

#### تزجمه

O اے لوگوا تم عبادت کروا پے پروردگارکی کہ جس نے تہیں پیدا کیااوران لوگوں کو پیدا کیا جوتم سے پہلے تھے ۔ تاکہ تم پر ہیزگارین سکو۔

ر ۱ ۱ اورا گرتم اس چیز کے بارے میں کسی طرح کے فنگ میں ہوجوہم نے اپنے بندے پر نازل کی ہے ( قر آ ن )

تواس جيشي ايك سورت پيش كرواورخدا كے علاوہ اپنے مدد گاروں كو بلالوا گرتم سے ہو۔ (۲۳)

پس اگرتم نے ایسانہ کیا اور نہ ہرگز کر سکو گے تواس آگ سے ڈروجس کا ایندھن انسان اور پھر ہو گئے
 اور جو کا فروں کے لیے مقرر کی گئی ہے۔

اور جو کافروں کے لیے مقرر کی گئی ہے۔ اور خوشخبری دیں ان لوگوں کو جوابیان لائے اور نیک اعمال کئے کہ ان کے لیے بہشت کے وہ باغات ہیں جن کے نیچ نہریں چلتی ہیں۔ جب انہیں ان باغات کا کوئی میوہ کھانے کے لیے دیا جائے گا تو وہ کہیں گے کہ بیتو وہی ہے جو ہمیں پہلے بھی کھانے کے لیے دیا جاچکا ہے حالانکہ انہیں جومیوے دیئے گئے تھے وہ

ذا کتے میں اس میوے جیسے تنصاور بہشت میں ان کے لیے پاک و پاکیزہ از واج ہوں گی اور وہ لوگ انہی باغات میں ہمیشہ رہیں گے۔

# تفسيروبيان

عبادت كاعمومي حكم ° آياً يُنها النَّاسُ اعْبُدُوْ ا · · · النح " (اي لوگواتم اين پروردگار كي عبادت كرو\_\_)

جب خداوند عالم نے متفین کافرین اور منافقین نیول گروہوں کے بارے میں وضاحت کے ساتھ بیان کردیا کہ متفین اللہ وردگاری طرف سے ہدایت پر ہیں اور قرآن ان کے لیے سرچشمہ ہدایت ہے اور کافرین کے دلوں اور کافوں پر بردہ ہے اور منافقین کے دلوں میں بیاری ہے اور خدا ان کی بیاری کومزید برط ادیتا ہے مہریں لگادی گئی ہیں اور ان کی آئی محمول پر پردہ ہے اور منافقین کے دلوں میں بیان کی گئی ہیں۔ اس کے بعد انداز خطاب بدلتے ہوئے کردگار عالم نے لوگوں کو اپنی عبادت و بندگی کی دعوت دی اور آئیس ترغیب دلائی کہ وہ کافروں اور منافقوں کوچوڑ کر مونین کے ساتھ بل جا کی اور انہیں ترغیب دلائی کہ وہ کافروں اور منافقوں کوچوڑ کر مونین کے ساتھ بل جا کی اور انہیں اور انہیں اور انہیں گئی آبیات میں بیان کیا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آبیت ۱۱ میں ''لکا گئم تک قوق کی محمد میں کوئی خدشہ وار دئیس ہوتا۔

اس کا تعلق '' خکھ گئم '' سے بھی ہوت بھی جی ہوت بھی جی حے اور معنی ومطلب کی صحت میں کوئی خدشہ وار دئیس ہوتا۔

اس کا تعلق '' خکھ گئم '' سے بھی ہوت بھی ہوت بھی جی حے اور معنی ومطلب کی صحت میں کوئی خدشہ وار دئیس ہوتا۔

#### وضاحت:

اگرچہ بظاہر بیلگا ہے کہ اس کا تعلق' اعبدوا' سے ہے لینی پر ہیزگاری کا حصول در حقیقت عبادت کا بتیجہ ہے لینی عبادت کرو تاکہ پر ہیزگار بن سکونہ بیکہ اس کا تعلق ''خکفکٹم' سے ہے اور معنی بیہو کہ اس نے تہمیں پیدا کیا تاکہ تم پر ہیزگار بن سکونتا ہم اگر دوسرامعنی بھی مرادلیا جائے تب بھی درست قرار پاسکتا ہے کہ خدانے لوگوں کواس لیے پیدا کیا کہ وہ پر ہیزگار بن سکیں'گویا غرض تخلیق ہیں ہے کہ لوگ تقوی الیمی عظیم نعت سے بہرہ ور ہوں' جبکہ پہلی صورت میں نتیج عبادت تقوی کی قرار دیا گیا ہے۔ اس طرح دونوں پہلومیچ ہیں۔

خداك مقابل وبمسر بنانے كى ممانعت O"فَلا تَجْعَلُونَ".

اس آیت میں کلمہ "انداد" ذکر ہوا جو"ند" کی جمع ہاور پیلفظ (ند) لفظی طور پر" مثل" کے وزن پر ہاور معنے کے لخاظ سے بھی ای کی مانند ہے (مثل کا معنی دیتا ہے) اور آیت کے آخر میں ارشاد فرمایا" و آئڈ ٹم تَعْلَمُوْنَ" (حالانکہ تم خود جانتے ہو) اس جملے کو کسی خاص قید و شرط کے بغیر اور" فکلا تنجعکو اُن اس جملے کا حال بنا کر ذکر کیا گیا ہے۔ جس سے اس امر کا شوت ملتا ہے کہ نمی میں تاکید مقصود ہے لہذا معنی بیہ وگا کہ " پس تم خدا کے شل نہ بناؤ جبکہ تم خود جانتے ہو کہ ایما کرنا غلط ہے۔ گویا خدا تاکید کے ساتھ فرمار ہا ہے کہ انسان خواہ جنتا پچھے جانتا ہولیکن اسے ہرگزید جن نہیں پہنچا کہ وہ خدا کا مثل قرار دے حالانکہ خدا وند عالم نے ان لوگوں کو اور ان سے پہلے والے لوگوں کو پیدا کیا اور پھر ان کے رزق و بقاء کے لیے کا نئات کے نظام کوم تب کیا۔

قرآن کے باریے میں کھلا<sup>چیلنج</sup>

· O"فَأَتُوابِسُورَ رَقِ قِنَ قِتْلِهِ · · · "

(پس لے آؤال جیسی ایک سورت )

اس آیت میں قرآن جیسی ایک سورت پیش کرنے کا تھم دیا گیا ہے، اس طرح کے تھم (امر) کو''امرتجیزی'' کہتے ہیں۔اس (امرتجیزی) کے ذریعے قرآن کے مجمزہ ہونے کا اظہار مقصود ہے اور رید کہ رید کتاب، خداکی طرف سے نازل کی گئ ہے اس میں کسی قشم کا کوئی شک وشہر نہیں پایاجا تا اور ریدا ریا ہمیشہ باقی رہنے والا مجمزہ ہے جواس وقت تک باقی رہے گا جب تک زمانہ باقی ہے اور صدیاں گزرجانے کے بعد بھی اس کے مجمزہ ہونے میں ذرہ بھر فرق نہیں آئے گا۔

قرآن مجيدي مثل ونظيرلانے سے لوگوں كى ناتوانى كا تذكره متعدد آيات ميں ہواہے مثلاً:

سورهاسراءاً بت۸۸:

: "قُلُ لَينِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَ الْجِنُّ عَلَى آنَ يَأْتُوا بِيثْلِ هٰ لَذَا الْقُرُانِ لا يَأْتُونَ بِيثْلِهِ وَ لَوْ كَانَ

بَعْضُهُ مُ لِبَعْضِ ظَهِيُرًا -

( کہددیجئے کہ اگرسب انسان اور جن ل کراس قر آن کی مثل لا نا چاہیں تو اس کی مثل نہیں لا سکتے خواہ وہ اس سلسلے میں ایک دوسرے کے مددگار ہی بن جا کیں )۔

سوره دهود "آيت ۱۳:

''اَمُريَقُولُوْنَ افْتَرْمَهُ ۖ قُلْ فَٱتُوا بِعَشْرِ سُوَيٍ مِّشْلِهِ مُفْتَرَ لِيَّتٍ وَّادُعُوَا مَنِ اسْتَطَعْتُمُ مِّن<u>ْ دُوْنِ اللهِ</u> نُ كُنْتُمُ صٰدِ قِيْنَ ''-

(کیاوہ کہتے ہیں کہاس (محمہ) نے خدا پر افتراء باندھا ہے'ان سے کہددیجئے کہ اگریہ افتراء ہے تو پھرتم بھی ایس دس من گھڑت سورتیں پیش کر دواور خدا کے سواجس کو بھی بلا سکتے ہواس کام میں اپنی مدد کے لیے بلالو'ا گرتم اپنی بات میں سپچ ہو)۔

بنابراین آیت ۲۳ مین دسمیله" کی خمیر (ه) آیت کی ابتداء مین ذکر کئے جملے" قبیاً نزانیا" کے حرف" ان کی طرف لوق ہے یعنی اس جیسی ایک سورت البذا بھیجہ یہ اوا کہ اس آیت میں بیربان کیا گیا ہے کہ قرآن این قرآن ہونے کے حوالہ سے اورا پیخصوص اسلوب وعمدہ طرز بیان کے ساتھ اس عظمت کا حامل ہے کہ اس کی مثل ونظیر الما نا وگوں کے بس کا وگئیں گویا لوگوں کا قرآن کی مثل ونظیر ند اسکنا دراصل خودقر آن کی ترتیب و ترکیب اوراسلوب بیان کی وجہ ہے نہ کہ کسی اور سبب ہے اس مقام پر ایک اوراحتمال بھی دیا گیا ہے اور وہ بیر کمکن ہے خمیر (ه) آیت میں ندکور کھند عبدنا" کی اور سبب ہے اس مقام پر ایک اوراحتمال بھی دیا گیا ہے اور وہ بیر کمکن ہے خمیر (ه) آیت میں ندکور کھند عبدنا" کی اور سبب ہو تو اس صورت میں لوگوں کا بخر و نا تو انی خودقر آن کے حوالہ سے نہیں بلکہ قرآن کے اس حیثیت کے حال مون نور نور سبب کہ اس حیثیت کے اس حیثیت کے حال کی وجہ سے ہو تھی اور بلند پا بیہ معارف وعلوم اور نہا بت عمدہ و پختہ بیانات کی جی بین (جبکہ تم ایسانہیں کر سکتے) یعنی نور میں سے کسی سے بعظیم اور بلند پا بیہ معارف وعلوم اور نہا بت عمدہ و پختہ بیانات کی جی بین (جبکہ تم ایسانہیں کر سکتے) یعنی و تعلیم علوم و حقائق کا یا کیزہ جموعہ پیش کر سے کہ اس فیصل کی استاد کے سامنے زانو نے تلمذ طے کے بغیراس قدروسی علم و معرفت کی سے خطرف سے بازل ہوئی اور جس پر نازل ہوئی اور خس پر نازل ہو

" قُلُ لَّوْ شَاءَ اللهُ مَا تَكُوتُهُ عَلَيْكُمْ وَ لاَ اَدُلِىكُمْ بِهِ ۖ فَقَدُ لَمِثْتُ فِيَكُمْ عُمُرًا مِّنْ قَبْلِهِ ۗ اَفَلَا فِلُونَ "-

( کہد دیجئے کہ اگر خدا چاہتا تو میں نہ اسے (قرآن کو) تمہار سے سامنے پڑھتااور نہ ہی مجھے اس کی پھی خبر ہوتی جبکہ اس اس کے نازل ہونے سے پہلے اپنی زندگی کا ایک طویل عرصہ تم میں گزار چکا ہوں کیا پھر بھی تم غور نہیں کرتے؟) سے تھا آیت مبار کہ میں (ہ) کی ضمیر کا بیان کیکن آیت کی تفسیر میں وارد ہونے والی بعض روایات میں دونوں اخمالات ذکر کئے گئے ہیں کہ مینمیریا تو 'مانزلنا' میں' ما'' کی طرف لوٹی ہے یا' عبدنا'' کی طرف کیہلی صورت میں قرآل بحالہ خوداور دوسری صورت میں قرآن بحوالہ پیغیمراسلام مراد ہوگا۔

بہر حال اس آیت اور اس جیسی دیگر آیات میں اس حقیقت کا واضح ثبوت ماتا ہے کہ قر آن ہر لحاظ سے معجز ہ ہےاو اس کی چھوٹی سے چھوٹی سورت جیسے سورہ کوٹر اور سورہ عصر بھی معجز ہ ہے اور کوئی شخص اس کی مثل وظیر نہیں لاسکتا۔

اور جہاں تک اس مکنا حمال کا تعلق ہے کہ ''مِتْلِه '' مین خمیر'' فی اس سورت کی طرف لوٹ رہی جس میں وہ ذکو ہے ' لیتی سورہ بقرہ یا احمال اسلوب خم اس سے مراد پورا قرآن نہیں بلکہ صرف وہی سورت ہوجس میں ہے آ در مروئی ہے ۔۔۔۔۔۔ تو یہ نظریہ یا احمال اسلوب خم اور مزاج بیان کے سراسر خلاف ہے اور کوئی صاحب ذوق سلیم اسے تسلیم نہیں کرسکا' کیونکہ جو شخص قرآن کے بارے میں تہمت لگا تا ہے کہ یہ محمد کا من گھڑت کلام ہے اور اس (حمر ) نے خدا پر جھوٹ وافتر اء با عمالے ' تو وہ پورے قرآن پر تہمت لگا تا ہے کہ یہ محمد کا میں سورتوں پر البذا ہے کہنا ہرگز درست نہ ہوگا کہ سورہ بقرہ یا سورہ یونس جیسی سورتوں ا

بابت کہا گیا ہے کہ لوگ ان جیسی سورتیں لانے سے عاجز ونا تواں ہیں کیونکدا گرایسا ہوتو آیت کامعنی بیہوگا کدا گرتم سورہ کوثر مثلاً سورہ اخلاص کے بارے میں شک کرتے ہوتو سورہ پونس جیسی ایک سورت پیش کر دو جبکہ بیمعنی مراد لینا قطعی طور نا درست بلکہ معنکہ خیز بھی ہے۔

# معجزهاوراس كي حقيقت



قرآن کا دعویٰ ہے کہ وہ مجزو ہے اسپنے اس دعو ہے کی صحت پردلیل قائم کرتے ہوئے قرآن نے چینج کیا ہے کہ اس مسلمان کور ہے تو آن کا دعائے اعجاز در حقیقت دودعووں مسلمان کور ہے تین ایک سورت پیش کرو جیسا کہ اس آیت شریفہ (۲۳ البقرہ) میں مذکور ہے قرآن کا ادعائے اعجاز در حقیقت دودعووں مشتمل ہے لیتی بیدا کہ دوئی دراصل دودعو ہے بیل ایک دوعوں کا ایک مصداق ہے ( یعنی مجزوہ ہے ) اور بیات واضح ہے کہ اگر دوسرا دعویٰ ثابہ ہوجائے تو پہلا دعویٰ خود بخو د ثابت ہوجائے گا۔ لیتی جب قرآن کا مجزوہ ہونا ثابت ہوجائے تابہ وجائے گا۔ کہی وجہ ہے کہ قرآن نے دوسرے دعوے کے اثبات پر اکتفاء کی ہے اور پہلے دعویٰ کے بارے میں سکوت اختبہ ہوجائے گا۔ کہی وجہ ہے کہ قرآن نے دوسرے دعوے کہ اگر مہیں اس کے بارے میں کوئی شک ہے تو اس جیسی ایک سورت پیش کرؤ گویا قرآن نے اپنے مجزوہ ہونے کے بارے میں چین کی کر کے مجزوہ کے اس وجود کو مسلم الشبوت قرار دے دیا ہے۔ اس کرو گویا قرآن نے اپنے مجزوہ ہونے کے بارے میں چین کی تا قابل افکار حقیقت اور دوسر اقرآن کا مجزوہ ہونا۔

### معجزه کی بابت ایک فنی سوال

اصل وجود مجرہ اور قرآن کے مجرہ ہونے کے اثبات کے بعداب بیر سوال پیدا ہوتا ہے کہ مجرہ کس طرح وجود پذیر ہوتا ہے جبکہ وہ ادمجرہ ن ہے اور اس کے نام سے اس امرکی نشا ندبی ہوتی ہے کہ وہ ایک الی حقیقت ہے جس کے مقابلہ میں بشرنا تواں ہے کیونکہ مجرہ کہتے ہی اسے ہیں جود نیا ہے طبیعت کے مسلمہ اور مروجہ اصولوں و معمول سے ہم آ ہنگ ندہ و یعنی جبکہ و نیا میں سبب و مسبب کے درمیان ایسا پختہ رابط ہے کہ نہ سبب مسبب سے الگ ہوسکتا ہے اور نہ مسبب سبب کے بغیر وجود میں ہم سبب کے بغیر وجود میں ہم سبب کے اور سبب و مسبب کے درمیان اس مضبوط رابط میں کوئی است ان عموجود نیس بلکہ بیاصول دنیا کی ہرچیز میں پایا جاتا ہے گویا دنیا کے طبیعت کی کوئی چیز اس سے متنی نہیں تو پھر مجرہ کا وجود میں آنا کیونگر ممکن ہے اور سبب و مسبب کے اس پختہ رابطے اور اصول کی خلاف ورزی کرتے ہوئے مجرہ کس طرح ثابت و تھتی ہوسکتا ہے؟

#### جواب:

قرآن مجید نے اپنے پاکیزہ بیان کے ساتھ ال سوال کا نہایت واضح جواب دیا ہے اور حقیقت امرکوآشکاد کردیا ہے تاکہ کی شم کی غلط نہی باتی ندر ہے۔ چنا نچہ ال سلسلہ میں قرآن نے دو پہلووں سے حقیقت امرکو واضح کیا ہے ایک ہی کہ مجزہ کیک تا گابل انکار حقیقت ہے اور قرآن جو کہ خود مجزہ ہے وہ مجز کی اصل حقیقت کے اثبات کے لیے خود ایک واضح مجزہ کیا ہے اس کے حیات کی اس کے حیات کی واضح دلیل ہے اس وجہ سے اس نے چینے کیا ہے کہ اس جیسی ایک سورت پیش کی جائے دو مرابید کہ مجزہ کیا ہے اور اس کی حقیقت کس طرح سے دنیائے طبیعت میں وجود پذیر ہو کتی ہے لینی کی کو کرمکن ہے کہ ایک الی چیز وجود میں آجائے جود نیائے طبیعت کے تمام اصولوں کو نظر انداز کر کے اور ان کی مسلمہ بنیا دول سے ہٹ کر اپنا وجود ثابت کرے ان دونوں امور کی بابت تفصیلی تذکرہ کیا جاتا ہے:

## قرآن كالمعجزه مونا

بدایک مسلمہ حقیقت ہے کہ قرآن مجید نے اپنے ''معجز ہ'' ہونے کے بارے میں اپنی متعدد آیات میں'جن میں سے پچھ کی (کمہیں نازل ہونے والی) ہیں' چیلنے کرکے ہما ہے کہ اگر اس کے بارے میں کا زل ہونے والی) ہیں' چیلنے کرکے ہما ہے کہ اگر اس کے بارے میں کسی کوکوئی شک ہوتو وہ اس جیسی ایک سورت پیش کرے'ان آیات میں قرآن مجید کے مجز ہونے کا واضح ثبوت ملتا ہے اور یہ حقیقت کھل کر سامنے آجاتی ہے کہ قرآن خداکی نہایت واضح و آشکار نشانی اور مافوق الطبیعت سے اور العادت (مجز ہ) ہے بلکہ آیت ۳۳ (جو پہلے ذکر کی جا تھی ہے) بھی قرآن مجیز ہونے کی دلیل ہے اور اس میں چیلنے کرکے

كها كيا بكداكرتم اس (قرآن) كـ بارك ميس كسي قتم كـ فتك ميس مبتلا موجوجم في الني بندك پرنازل كيا به تواار جيسى ايك سورت بناكر لـ اَ وَ وَ إِنْ كُنْتُمْ فِي مَنْ يُومِيَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبُونَا فَا أَتُوا بِسُوْمَ فِي قِينَ مِنْ الرَّمَ كَبَتِهِ ، كدير (قرآن) محمد كامن هرت كلام بي توقم جي اس جيسا كلام پيش كرو

یا در ہے کہ بیآیت (۲۳) مصرت محمصلی الشعلیہ وآلہ وسلم کی نبوت کی براہ راست دلیل نہیں بلکہ بیقر آن کے معجز ان دلیل سرح کر مصنب سول خدا برنازل جوائکوئی اگری تابیہ یہ تاشخصہ چیس کی نبویت میں البات کی براہ راست

ہونے کی دلیل ہے جو کہ حضرت رسول خدا پر نازل ہوا' کیونکہ اگر بیا بیت ، آخضرت کی بوت ورسالت کی براہ راست و لیل ہوتی تو آئی گئٹ مُن ہوجوہم ا

اِس بندے پرنازل کی ہے) کے بجائے اُل طرح ہوتی وان کنتیم فی ریب من رسالة عبدنا " (اگرة

شک میں ہو ہارے بندے کی رسالت میں تو .... ) جبکہ ایسانییں کا بندا اگراس آیت میں ''من مثلہ'' کی ضمیر' و'' سے مرا پنجبرا کرم ' بھی ہوں تب بھی بیآیت آ مخضرت کی نبوت کی دلیل نہیں بلکہ قرآن کے مجرہ ہونے کی دلیل ہے البتہ اس

بھی اس کی نظیر لے آؤلیعنی جوکام اس نے کیا ہے اس جیساتم بھی کر کے دکھاؤ ' گویا پیڈنٹی پیغبرا کرمؓ کے حوالہ سے کیا گیا ہے۔ بہرحال قرآن مجید میں جہاں جہاں لوگوں کو چیلنج کیا گیا ہے کہ قرآن کی مثل ونظیر پیش کرووہ تمام آیا ہے قرآن کے

''معجزہ''ہونے کی دلیلیں ہیں گویاان کے ذریعے قرآن کے معجزہ ہونے پراستدلال کیا گیااوراس سے بی ہوت ماتا ہے کہ بر مقدس کتاب، خدا کی طرف سے''معجزہ'' بن کرنازل ہوئی ہے۔البتدان آیات شریفہ میں مختلف پہلوؤں سے چیلنج کیا گیاہے بعض آیات میں عمومیت کے ساتھ چیلنج کیا گیاہے اور بعض میں خاص موارد کے ساتھ' مثلاً سورہ اسراء آیت ۸۸ میں عمومیت

ں بیات میں ریک کا مالے کا دیا ہے جا ہور سال ہو جا ہے۔ کے ساتھ یعنی پورے قرآن کی مثل ونظیرلانے کا چیلنج کیا گیاہے: چنانچہارشا دہوا:

\* ثُلُ لَّيْنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَ الْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِيثُلِ هٰ ذَا الْقُرُانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَ لَوْ كَازَ بَعْضُهُمُ لِبَعْضِ ظَهِيْرًا-"

ب المسلم المسلم المسلم المسان اور جن ل كراس قرآن كي مثل ونظير لانا چا بين تواس كي مثل نبيس لا سكتے خواہ وہ اس سلسلے ميں ايک دوسرے کے ساتھ بھر پورتعاون ومد دہی كيوں نذكريں)

اس آیت میں پورے قرآن کی نظیرلانے کے ساتھ چیننے کرے قرآن کے 'دمجزہ'' ہونے کو بیان کیا گیا ہے۔ یہ آیت مبارکہ مکہ مکرمہ میں نازل ہوئی اور ہراہل نظراس حقیقت کو مجھ سکتا ہے کہ اس میں پورے قرآن کو بطور مجرہ'' بیان کر چیننے کیا گیا ہے اوراس سلسلہ میں کسی طرح کے خلک کی گنجائش نہیں۔

پس اگر صرف قرآن کی فصاحت و بلاغت اور اسلوب بیان کی عظمت کے ذریعے اس کی مثل ونظیر لانے کا چیلنے کر گیا ہوتا تو بیہ بات صرف عربوں تک محدود ہوتی کیونکہ قرآن انہی کی زبان میں نازل ہوا ہے اور انہی اہل زبان سے کہا جاتا جو زمانہ ء جاہلیت میں اہل ادب کہلاتے تصے اور ان کی زبان ہر شم کی آمیزش اور ادبی نقائص سے پاک تھی کہ وہ اس کی مثل پیشر

كرين جبكه ايسا برگزنبيس بلكه اس كے بالكل برعكس تمام انسانوں اور جنوں كوچينج كيا كيا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے كـقرآن كا '' معجزه'' ہونا صرف فصاحت و بلاغت کلام اورعمہ ه طرز واسلوب بیان کے حوالہ سے نہیں اور نہ ہی اس کے علاوہ کسی ایک خاص جہت اور مخصوص پہلو کو مد نظر قرار دے کرچیلنج کیا گیا ہے جبکہ قرآن معارف وحقائق اخلاق وفضائل احکام و دستورات شریعت نیبی خبروں اور کئی دیگر ایسے علوم ومعارف پرمشمل ہے کہ انسان نے ابھی تک ان کے چبر وعظمت سے نقاب نہیں التی۔اور میسب اپنی اپنی حقیقت میں عظمت قرآن کی منه بولتی تصویریں ہیں اور ان سے قرآن کے دمعجزہ' ہونے کا ثبوت ملتا ہے تا ہم بدایسے امور ہیں جن کی بابت تمام انسانوں اور جنوں کوتو آگا ہی حاصل نہیں لیکن کچھالیی بلندیا یہ ستیاں بھی ہیں جوان یا کیزہ حقائق سے مطلع وآگاہ ہیں اس کیے قرآن کا چیلنے تمام جہات اور فضیلت و برتری کے تمام مکنہ پہلوؤں کے ساتھ ہے یعنی میزیں کہا گیا کہ اس جیسی تھی کتاب پیش کریں یا اس جیسی کتاب اخلاق یا کتاب احکام لا تھی بلکہ کہا گیا کہ اس جیسی كتاب لائيں يعنى جو ہرمكن پہلوسے فضيلت كى حامل ہؤند ہيك مرف ايك يا دويا كئى پہلوؤں سے البذايه بات ثابت ہوگئى كە قرآن اپنی فصاحت وبلاغت میں صاحبان فصاحت وبلاغت کے لیے اہل حکمت کے لیعلم وحکمت میں ارباب دانش کے ليے دانش ومعرفت ميں علم الاجتماع كے ماہرين كے ليے اجتماعي ومعاشرتي مسائل كى جامعيت ميں ، قانون سازى كے ماہرین کے لیے تدوین قانون میں سیاست وانوں کے لیے سیاس امور میں ارباب اقتدار کے لیے حکومی مسائل میں اور تمام الل عالم کے لیےان تمام حقائق کے لحاظ سے دمعجزہ " ہے جن کے ادراک سے وہ قاصر ہیں مثلاً غیبی امور اور حکم علم وبیان کے مختلف ہونے کی بابت سب لوگ حقائق سے کمل آگاہی حاصل کرنے سے عاجز ونا تواں ہیں اس سے پیتہ چلتا ہے کہ قرآن مجیدنے تمام جہات میں مجزہ ہونے کا دعویٰ کیا ہے اور کا نتات کے ہر فرد کے لیے اس کابید عویٰ عام ہے خواہ وہ جنوں میں سے ہو یا انسانوں میں سے عوام میں سے ہو یا کسی مخصوص طبقہ سے تعلق رکھتا ہؤ عالم ہو یا جاہل ہؤمر دہو یا عورت ہؤا ہے علم وفضل میں بلندمقام رکھتا ہویا کم درجہ کا حامل ہولیکن کچھ سوچنے اور سجھنے کی صلاحیت رکھتا ہو توقر آن ان سب کونخاطب کر کے اپنے معجزہ ہونے کا دعوی کرتا ہے کیونکہ ہرانسان اپنی عظیم فطرت کے سامید میں میرصلاحیت رکھتا ہے کہ فضیلت وعظمت کی پیجان و تشخیص اوراس کے کم یا زیادہ ہونے کا تعین کر سکے اس لیے ہرانسان اپنی اور دوسروں کی فضیاتوں کواچھی طرح سمجھ سکتا ہے اور ان فضیلتوں کے مراتب ودرجات کی پہچان بھی کرسکتا ہے البذا جب وہ ان تمام کمالات اور نضیلتوں کواچھی طرح سجھنے کے بعد ان عظمتوں اور کمالات کے ساتھ ان کا موازنہ کرے جواسے قرآن کی بابت معلوم ہوئی ہیں تواس صورت میں وہ بچے ومنصفانہ فیصله کرسکتا ہے کہ آیا کوئی بشری قوت ان جیسے عظیم تھا کُل اور فضائل و کمالات کے حامل یا کیزہ معارف الہیمکو پیش کرسکتی ہے اوركياكوئي انساني طاقت قرآني حقائق ومعارف كي نظير لاسكتى بي كيابيمكن بيكوئي انسان اليي اخلاقي اقدار كانمونه ييش كر سکے جوقر آن کی پیش کی ہوئی یا کیزہ اور باعظمت قدروں کے برابر ہوں؟ کیا بیمکن ہے کہ کوئی بشرا لیے فقہی وسعادت بخش احکام وقوانین کی تدوین کرسکے جوانسانی زندگی کے ہر پہلو سے تعلق رکھنے کے باوجود ہرفتیم کے اختلاف و تناقض سے یاک موں اور ہر قانون ورستور میں اور ای طرح ان کے نتائج وآثار میں روح تو حید اور تقویٰ و پر میز گاری کی اعلیٰ اقد ارمحفوظ رہیں اور وہ تو انین ہر لحاظ سے پاک و پاکیزہ اصولوں پر بنی ہوں؟ (ان کی ہراصل وفرع میں پاکیزگی ہی پاکیزگی ہو) اور کیا کوئی اہل عمل و خرد یہ سوچ سکتا ہے کہ انسان کی فردی واجھ گی زندگی کے جملہ پہلووں کا جائزہ لے کران کے لیے نہایت مناسب و موزوں اور سعادت پخش اصول و تو انین کی ندوین وہ مخص کر ہے ہیں نے دنیا کے سی استاد کے سامنے زانو نے تلمذ تہد نہ کیا ہو؟ بلکہ ایسے لوگوں میں رہ کرنشو و نما پائی ہو جو انسانی قدروں کی پالی میں اس صد تک پہنے بچے ہوں کہ ڈاکہ زنی، لڑائیاں، بھٹڑے، جنگ وجدال ، لوٹ مار، لڑکوں کوزندہ درگور کرنا، غربت و افلاس کے خوف سے اولا و کوئل کر دینا، اپنے فات و فاجر اور درندہ صفت آباء واجداد پر فخر و مبابات کرنا، اپنی ماؤں کے ساتھ شادیاں کرنا، اپنے فسق و فخور پر نا زکرنا ، علم کی فرمت اور اس سے نفرت کرتے ہوئے جہالت کی آغوش میں بناہ لینا، اپنی جھوٹی غیرت کی بنیاد پرلوگوں کی عزت و ناموس کا خون کرنا، بھی میں والوں کی غلامی اختیار کرنا تو بھی صعبہ یوں کے در پر جھکنا، بھی رومیوں کے ہاتھوں میں اپنی زمام افتدار واختیار دے دیا تو بھی اہل فارس کی بی حضور کی کو بین زندگی کا مقصد قرار دینا وغیرہ ان کی بچان بن چکا ہو۔ تو کیا ایسے لوگوں میں رہ کریے نی نائہ جا ہلیت میں جازا حصہ گزار نے والا محض کریے نائہ ہیں جانا کہ بہت بڑا حصہ گزار نے والا مختی کریا نائے بہت بڑا حصہ گزار نے والا محض کرانا ہے کا متاب بی ظرف سے بنا کر پیش کرسکا ہے؟

کیا کوئی تھ کندیہ جرات کرسکتا ہے کہ خودا پنی طرف سے ایک ایس کتاب پیش کر ہے جس کے بار ہے ہیں وہ مدی ہو کہ وہ دی ہو کہ وہ کہ وہ کہ اور آئے کہ وہ کہ وہ کہ وہ کہ وہ کہ اور آئے کہ وہ کہ وہ کہ اور آئے کہ اور آئے کہ کہ کی ابواب میں مختلف واقعات حوادث اور آئندہ رونما ہونے والے وقائع کے بارے میں پیشگو کیاں بھی درج ہوں اور اس کے تمام مندرجات مجھے اور ہر لحاظ سے بچ ثابت ہوجا کیں؟

ضمیر کے اس فطری اصول کو کبھی فراموش یا نظر انداز نہیں کرسکتا کہ انسان جس چیز کو حقیقت کی سجھنے سے قاصر اور اس کی بنیادوں سے نا آگاہ ہواسے چاہیے کہ اس کی بابت کمل علم وآگاہی رکھنے دالے ارباب دانش واہل بصیرت کی طرف رجوع کرے۔

ايك امكاني سوال اوراس كاجواب

مذكوره بالا مطالب كة ناظر مين ممكن بي سوال كرين كقرآن مجيد كااس طرح ساعلان عام اور برايك كو چین کرنا کیا فائدہ رکھتا ہے عوام الناس کو چین کرنے سے کیا حاصل ہوگا جبکہ خواص سے ایسا کہنا جا ہے تھالیکن خواص کوچھوڑ کر عوام کوچیلنج کیا گیا ہے اورعوام تو ہرنی بات کوجلد سے جلد مان لینے پر تیار ہوجاتے ہیں چنانچیعوام کی فکری تا پختگی کی مثال اس سے برھ کراور کیا ہوسکتی ہے کہوہ حسین علی بہاء (فرقد بہائیت کابانی) مرزاغلام احدقادیانی (فرقد احدید کابانی) اورمسلمہ كذاب جيسے لوگوں كے سامنے جنك كئے اور انہيں تسليم كرليا ، جبكہ بذكورہ افراد نے جونظريات پيش كئے اور ان كى صحت و حقانیت پر جود لائل دیئے وہ نہایت بیہودگی اور حمافت کے سوالیچھ بھی نہیں اور انہیں کسی معقول آ دمی کی باتیں نہیں کہا جا سکتا۔ اس موال کا جواب میں اس طرح دول گا کہ پہلی بات ہیے کہ قرآن نے اثبات مجزہ کے لیے جس راہ کواختیار کیا ہے حقیقت میں وہی سیجے ہے کیونکہ ہر جہت ہے''معجز ہ'' ثابت کرنے کا طریقہ یہی ہے کہا ہے ایسے انداز میں پیش کیا جائے جس میں فضیلت و برتزی کی گنجائش ہو، تا کہ کس کے کمال وعظمت کی پیچان آسانی سے ہوسکے اور دوسراریک لوگ فہم وشعور کے لحاظ سے مختلف ہونے کی وجہ سے کسب کمال میں بھی کیساں نہیں ہوسکتے اور جس طرح لوگوں میں سوچتے سیحصے اور غور و فکر کرنے کی تو توں میں فرق ہوتا ہے اسی طرح کمالات میں بھی فرق یا یا جاتا ہے للبذاان دونوں باتوں سے پینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ جو شخص اپنے نہم وادراک میں بلندمقام رکھتا ہے اور صاحب فکرونظرہے وہ حقائق کواچھی طرح درک کرے گا اور جو مخص اس سے کم درجہ کا حامل ہوگا اور فہم وادراک میں اس سے کمزور ہوگا وہ اس کی طرف رجوع کر کے حقائق سے آگا ہی حاصل کرے گا' بدوه امر ہے جس کا فیصلہ فطرت سلیمه اور انسانی طبیعت نے واضح طور پر کردیا ہے۔ اسی لیے قرآن کے مجروہ ہونے کا اعلان اور اس کی مثل ونظیرلانے کا چیلنے ' دعلم ومعرفت' کے ذریعے کیا گیا کیونکہ یہی وہ چیز ہے جس سے ہرفر دھا کق سے آگاہی حاصل کر سكتا باوراس كاطريقه وبى بجوبم في ذكركياب كدار باب علم ودانش اورصاحبان فكرونظرا بى فكرى قوت كساته وهاكن ومعارف کا ادراک کریں گے جبکہ عوام الناس ان سے استفادہ کرتے ہوئے اپنی جہالت دور کریں گے ای طریقہ کی تائید فطرت سلیمہ سے بھی ہوتی ہے اب رہے وہ امور جوعلم ومعرفت کے علاوہ معجزہ ہیں توان کی بابت حقیقت امر واضح ہے کہ علم و معرفت کے علاوہ جس چیز کو بھی معجز وتصور کریں وہ دنیائے طبیعت کی موجودات میں سے ایک ہونے کے حوالہ سے یا حادث و حی ہونے کے ناطے قانون طبیعت کی زدمیں آتی ہے اور ایک خاص زمانداور مخصوص جگہ میں محدود ہو کررہ جاتی ہے کہ جے سوائے چندافراد کے اورکوئی نہیں و کیوسکتا اور نہ ہی کوئی دوسرااس کے معجزہ ہونے کی حقیقت کا مشاہدہ کرسکتا ہے، اگر پفرض محال اسے دنیا کے ہر فرد کے لئے معجز ہ اور قابل مشاہدہ مان لیں توبیاس صورت میں ممکن ہوگا جب ساری دنیا کے افر ادایک

جگہ اکتھے ہوکراس کا مشاہدہ کریں اوراگر یہ بھی مان لیس کہ وہ ہر جگہ اور ہر فرد کے لیے قابل مشاہدہ ہے جب بھی اسے ایک خاص زمانداور مخصوص دور کے لیے بھر وہ ماننا پڑے گانہ کہ بمیشہ کے لیے اس لیے قرآن نے کسی ایسے پہلو سے چیلنج نہیں کیا جوزمان و مکان کی محدودیت کی زنجیروں میں جکڑ کرکا کنات کے ہر فرد کے لیے قابل عمل نہ ہو بلکہ اس نے اپنا چیلنج اس طرح اور اس پہلو سے کیا ہے کہ اس کا مخاطب ہر دور میں 'ہر مقام پر کا کنات کا ہر فرد ہے اور بیام اعلان اور کھلا چیلنج ہی در حقیقت لوگوں کے ہر طبقہ کودعوت فکر دیتا ہے اور قرآن کی عظمت اور اس کے مجز ہونے کو واضح طور پر ثابت کرتا ہے۔

## (1) علم کےحوالہ سے چیلنج

قر آن مجید نے علم ومعرفت کے حوالہ سے چیلنج کر کے مختلف مقامات پراپنے ''معجز ہ''ہونے کا اعلان کیا ہے چنا نچیہ ارشادالٰہی ہوا:

سوره وکل آیت ۸۹:

\* ' وَنَزَّلْنَاعَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَا گَالِّكُلِّ شَيْءً '' (اورہم نے آپ پر کتاب نازل کی جو ہر چیز کا واضح بیان ہے)۔

اورارشادفر مايا:

سوره ءانعام، آيت ٥٩:

\* وَلاَ مَ طُبٍ وَ لا يَاسِ إِلَّا فِي كِتُبٍ مُّبِيْنٍ "

(اورنبیں ہے کوئی تراور نہ خشک چیز مگریہ کہ اس کا ذکراس روش وواضح کتاب میں موجود ہے)۔

المن دوآیات کے علاوہ دیگر متعدد آیات میں قرآن کی علمی عظمت کا تذکرہ ہوا ہے گویاان آیات میں خداوند عالم نے ارشا دفر مایا کے قرق اِن کہ جس میں ہر چیز کا واضح بیان ہے اور ہر خشک وتر کا ذکر اس میں ہے اس کی مثل ونظیر لاناکسی بشر کے بس کاروگ نہیں۔

حقیقت بیہ ہے کہ اسلام کی مقدس و بلند پایہ تعلیمات میں غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے تمام کلیات اور بنیا دی حقائق کہ جن کا تذکرہ قرآن مجید نے کیا ہے اور تمام جزئیات و تفصیلات کہ جن کی بابت قرآن نے پینمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف رجوع کرنے کا تھم دیا ہے جیسا کہ ارشاد ہوا:

سوره ءحشر، آیت ۷:

\* "مَا النَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُنُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا" ( يَغِيرِ اسلامٌ جَوَمَمَ مَهِينِ دين اس يرعل كرواورجس سے روكين رك جاؤ) \_

اسی طرح ارشاد بوا:

سوره ءنساء، آیت ۵+ا:

\* ' لِتَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا ٱلْهِ كُنُّ اللَّهُ ''

(تاكماً بُ لُوگوں كے درميان اس چيز كے ذريع حكم (فيصله) كريں جوخدانے آب كودكھا ألى ہے)-

ان سب میں علوم و معارف اللہ فلسفی بند پایہ اخلاق اور دین کے اصول وفروغ کی بابت بنیادی احکام و دستورات کہ جن میں عبادات معاملات سیاسیات اجتماعیات اور وہ سب امور بیان کئے گئے ہیں جن کا تعلق انسان کے افعال واعمال سے ہے اور تمام معارف ومطالب فطرت سلیمہ اور حقیقت تو حید کے عین مطابق ہیں اور پر لطف بات سے کہ جب ان علوم ومعارف کی تفصیلات کا تجریہ کریں اور تمام جزئیات کا جائزہ لیں توسب کی بازگشت تو حید کی طرف ہوتی ہے اور جب حقیقت تو حید اور اس کے بنیادی پہلوؤں پر نظر کریں تو تمام معارف واحکام کی تصویر اس میں نظر آتی ہے۔

قرآن مجید نے اپن تعلیمات اور علوم ومعارف کی بقاءودوام کی صانت بھی خود ہی دی ہے اور واضح طور پر بیان بھی کر دیا ہے کہ اس کے حقائق ہمیشہ ہاقی رہنے والے ہیں اور ہر دور میں انسان کی صلاح و بہٹری کے لیے قابل اجراء ہیں اور صدیاں گزرجانے کے بعد بھی ان کی تازگ میں کوئی فرق نہیں آ سکتا چنانچہ اس سلسلہ میں ارشاد ہوا:

سوره وجم سجده، آیت ۲ ۴:

\* ` وَإِنَّهُ لَكِتُبٌ عَزِيزٌ ﴿ لَا يَأْتِيهُ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهُ وَ لَا مِنْ خَلُفِهِ ۚ تَنُزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ \* ` وَإِنَّهُ لَكِتُبُ عَزِيزٌ ﴿ لَا يَأْتِيهُ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهُ وَ لَا مِنْ خَلُفِهِ ۚ تَنُزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ \* ` \* ` وَإِنَّهُ لَكِتُ عَزِيزٌ ﴿ لَا يَأْتِيهُ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهُ وَ لَا مِنْ خَلُفِهِ ۗ تَنُزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ \* ` \* ` وَإِنَّهُ لَكِتُ عَزِيزٌ ﴿ لَا يَأْتِيهُ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلُفِهِ ۗ تَنُزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ \* ` \* ` وَإِنَّهُ لَكِتُ مِنْ حَكِيمٍ \* فَاللَّهُ مِنْ حَكِيمُ وَلَا مِنْ خَلُفِهِ أَنَّهُ لَكُلُّ مِنْ حَكِيمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ مَنْ مَنْ مَا لَكُونُ مِنْ مَا لَا مِنْ خَلُومُ اللّ

۔ (یدایسی کتاب عزیز ہے کہ جس پر باطل پہلے اور نہ آئندہ بھی اثر انداز نہیں ہوسکتا'اس لیے کہ بیر خدائے حکیم وحمید کی طرف سے نازل کی گئی ہے )۔

ای طرح ارشاد فرمایا:

سوره وجمر، آيت ٩:

﴿ إِنَّانَحُنُ نَزَّلْمَا اللِّهِ كُرَوَ إِنَّا لَهُ لَحُفِظُونَ - "

(ہم نے بی اس ذکر (قرآن) کونازل کیا اورہم اس کے محافظ ہیں)۔

قرآن وہ کتاب ہے جس کی تعلیمات قیامت تک کسی کے ہاتھوں زوال پذیر نہیں ہوسکتیں اور نہ ہی دنیائے طبیعت پر علم فرما قانون تغیروتکامل اس کی تازگی پراٹر انداز ہوسکتا ہے بلکہ وہ ابدیت نواز اور دوام شعار مجز ہ الہی ہے۔

## ایک غلط جی اوراس کاازاله

اس مقام پرمکن ہے آ پ سوال کریں کہ علم الا جمّاع اور معاشرتی علوم کے ماہرین اور عصر حاضر کے قانون ساز محققین کا متفقہ نظریہ ہے کہ معاشرہ کے قوانین کا حالات زمانہ کی تبدیلی اور معاشرتی اقدار کے ارتقاء کے ساتھ ساتھ بدلنا ضروری ہے اور چونکہ ہر دور ایک جیسانہیں رہتا بلکہ حالات واحوال کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ عصری نقاضوں میں بھی تبدیلی آ فروری ہے اور چونکہ ہر دور ایک جیسانہیں رہتا بلکہ حالات واحوال کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ عصری نقاضوں میں بھی تبدیلی آ اسلام جاتی ہو گئے ہیں اسلام جاتی کی ترقی کو تبدیل کو دستورات اور قوانین تدیم عہد کی یادگاریں ہیں جبکہ عصر حاضر میں دنیا ترقی کر چی ہے تو صدیوں پرانے قوانین کو خاد کام دوستورات اور قوانین کی کس طرح تو قع کی جاسکتی ہے؟

اس سوال اعتراض یا غلط بھی کا تفصیلی جواب سورہ بقرہ آیت ۱۲ (کان الناس امة واحدة ) کی تغییر میں دیا جائے گا اور اس موضوع کی بابت ممل بحث ہوگی کین یہاں سرسری طور پراس کا مختفر اور جائع جواب یوں دیا جاتا ہے کہ قرآن نے اپنے تمام توانین و وستورات کی بنیا دو چیزوں کو قرار دیا ہے: ایک تو حید فطری اور دوسری بلند پا بیا خلاق وعادات کہ جن کا تعلق طبیعت کے نقاضوں سے ہے اس کے علاوہ قرآن کا اکامؤ قف بیہ ہے کہ قانون سازی بہوئی چاہیے تا کہ عالات زمانہ اور تبدیلی عام والو وجود و بستی کے بنیا دول اصولوں پر ہوئی چاہیے تا کہ عالات زمانہ اور تبدیلی عام وال ان کی افادیت کو زائل نہ کر سے لیکن عصر حاضر کے ماہرین قانون اپنے علمی نظریات اور قانون سازی کے اصولوں کو معاشرہ کے بدلتے ہوئے احوال واطوار کی روشی میں استوار کرتے ہیں اور معنویات کو سرے سے بی نظر انداز کر دیتے ہیں ان کی توجہ معارف تو حید اور پاکیزہ و باعظمت اخلاق کی ماشوں کرتے ہیں اور ان کی نظر مرف طرف مبذول بی نیزہ و بی اور ان کی نظر صرف معاشرہ کی مادی ترقی پر ہوتی ہے اور بیا جات ان کے فکری جمود اور نہایت سطی سوچ کی عکاس ہے کیاں تعلیمات الہیہ وسیع معاشرہ کی مادی ترقی پر ہوتی ہے اور بیا جات ان کے فکری جمود اور نہایت سطی سوچ کی عکاس ہے کیاں تعلیمات الہیہ وسیع جائے اور ہر لحاظ سے کامل ہونے کے حوالہ سے نہایت بلند مقام و مرتبت کی حامل ہیں اور ان کی ہم گیری کا پر چم ہمیشہ ایوان النانیت پر اہر اتار ہے گا۔

# (۲) اس شخصیت کےحوالہ سے بیلنج جس پر قر آن نازل کیا گیا

قرآن مجیدنے پیغیراسلام حضرت محد کے حوالہ سے بھی اپنے معجزہ ہونے کا اعلان اوراس کی مثل ونظیر لانے کا چیلئے کیا ہے کیا ہے اور وہ اس طرح کہ بیقر آن جواپنے الفاظ ومعانی دونوں کے لحاظ سے معجزہ ہے اسے اس شخص نے پیش کیا ہے جس نے ک کسی استاد کے سامنے زانوئے تلمذ تہد نہیں کیا اور نہ ہی کسی سے علمی وفکری تربیت پائی ہے تو اس کا ایسا کرنا (قرآن جیسی عظیم

كتاب پيش كرما) معجزه كے سوا بچھ نييں چنانچارشاد حق تعالى ہے:

سوره ء يونس، آيت ۱۱:

\* "قُلْ لَوْشَاءَ اللهُ مَا تَكُوتُهُ عَكَيْكُمْ وَ لِآ أَدْلِى كُمْ بِهِ " فَقَدْ لَمِثْتُ فِيكُمْ عُمُوا مِّنْ قَبْلِهِ الْفَلَا تَعْقِدُونَ - " قُلْ لَا تَعْقِدُونَ - "

( کہددیجیے کہ اگر خدا چاہتا تو میں اسے ( قر آن کو ) نہ ہی تمہارے سامنے پڑھتا اور نہ جھے اس کی کوئی خبر ہوتی ' جبکہ میں اس کے نازل ہونے سے پہلے اپنی زندگی کا بہت بڑا حصہ اور طویل عرصہ تم میں گزار چکا ہوں 'کیا پھر بھی تم غورنہیں۔ کرتے )

بدایک تاریخی حقیقت ہے کہ حضرت پینمبراسلام صلی الله علیه وآلہ وسلم سالہا سال ان لوگوں میں معاشرہ کے ایک عام فرد کی طرح رہے اور اس اثناء میں آنحضرت نے نہوکسی کواپنی کوئی فضیلت و برتری جتلائی اور نہ ہی اپنے علمی کمالات کا اظهاركيا يهان تك كدابن چاليس سالدزندگي مين كوئي شعريا نثر جوآپ كي ادبي شخصيت كي دليل موجهي پيش نهيس كي جبكه بيعرصه (چالیس سال) آپ کی بوری زندگی کا دو تهائی حصہ ہے۔لیکن اس دوران آپ نے اپنی برتری کے اظہار اور کسی معاشرتی عظمت کے مظاہرے کے طور پر بچھ بھی نہیں کیا بلکہ ایک عام فردی حیثیت میں لوگوں کے ساتھ مل جل کرر ہے اور پھر دفعۃ اپنی نبوت کا اظہار کیا اور ایک الی کتاب پیش کردی جس کے سامنے اس دور کے بلندیا بیار با بعلم و دانش دنگ رہ گئے اور زماند کے جلیل القدر اہل ادب اور فصاحت و بلاغت کے ماہرین قرآن کی عظمت کے سامنے زبان نہ کھول سکے۔اور جب اس نے ا ین اس کتاب کودنیا کے گوشہ گوشہ تک پہنچا یا تو کس عالم واضل اور ادیب ودانشور اور مفکر کو بیجرات نہ ہو کس کے خلاف لب کشائی کرے اوراس کا مقابلہ کر سکے۔البتہ وہ اس کے علاوہ اور پچھ نہ کہہ سکے کہ بیر (محمد) تجارت کی غرض سے ملک شام گئے تھے اور بیسب کچھانہوں نے وہاں کے راہوں سے سیکھا ہے اور بیتمام وا تعات اور واستانیں انہی سے پڑھ کرآ ہے ہیں حالاتکہ حقیقت حال یہ ہے کہ آنحضرت ایک مرتباہے چھامحترم حضرت ابوطالب اے ساتھ شام گئے جبکہ آ یا بھی بالغ مجی نہیں ہوئے تھے اور ایک مرتبہ حفرت خدیج سلام الله علیما کے فلام میسرہ کے ساتھ شام گئے اس وقت آ یا کی عمر ۲۵ سال تھی اور آپ کے ساتھ کی افراد بھی تھے جو ہروفت آپ کے ساتھ ساتھ رہتے تھے۔ اگر بفرض محال آپ نے اپ اس سفر میں کی سے پھھسکھا بھی ہوتواس کا تعلق قرآن مجید کے باعظمت علوم ومعارف سے کیا ہے؟ اور یہ با کیزہ عکمتیں اور بلند یار مقائق کہاں سے آ گئے؟ اوراس دور میں سے آپ کوفصاحت و بلاغت کے بیجواہر یارے عطا کردیئے کدان کے سامنے دنیا بھر کے اہل ادب اور ارباب علم ودانش اورصاحبان فصاحت و بلاغت دنگ اور مات رہ گئے؟

اس کے علاوہ آنمحضرت پریتہت لگائی گئی کہ آپ ہردوز مکہ میں مقیم روم کے رہنے والے ایک لوہار کہ جوشمشیر سازی کا کام کرتا تھا کے یاس جایا کرتے تھے اور اس سے ریسب کچھ سیکھا اور پڑھا ہے۔ اس تہت کا جواب خداوند عالم نے

اس طرح ديا:

سوره و کل آیت ۱۰۳:

\* و لَقَدُ نَعْلَمُ النَّهُمُ يَقُولُونَ إِنَّهَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ اَعْجَبُّ وَهُ ذَا لِسَانٌ

عَرَبِيُّ مُّبِينٌ

(اورہمیں معلوم ہے کہ وہ لوگ کہتے ہیں اسے (حمر کو) ایک انسان نے بیسب کھے پڑھایا ہے۔جس زبان کی طرف رجھوٹی نسبت دیتے ہیں وہ عجی ہے جبکہ رواضح دروش عربی زبان ہے)۔

اس کے علاوہ آ تحضرت پر بیتہت بھی لگانی گئ کہ آپ نے کھے چیزیں سلمان فاری سے پر بھی ہیں کیونکہوہ فارس

کے ایک جیدعالم دین تھے اور ان کے پاس ادیان و مذاہب کے بارے میں وسیع معلومات تھیں حالا کلہ جناب سلمان فاری مدينه مشرف بداسلام ہوئے اوراس وقت قرآن کا کثر حصہ نازل ہو چکا تھا کیونکہ قرآن کا زیادہ تر حصہ مکہ مکرمہ میں نازل ہوا

اورای میں تمام بنیادی معارف و تعلیمات مذکور ہیں اوران واقعات کا تذکرہ بھی ہے جن کی بابت پھھ آیات مدیند میں نازل ہوئیں بلکہ مکہ مرمد میں نازل ہونے والی آیات میں مدنی آیات کی نسبت زیادہ مطالب موجود ہیں تواس کے علاوہ اور کون سے

ایسے مطالب ہیں جوسلمان فاری "نے آپ کوتعلیم دیتے؟اس کے علاوہ بیلوگ کہتے ہیں کہ سلمان فاری مذاہب وادیان کا وسيعظم رکھتے متھاورتورات وانجیل کے عالم مٹھ تووہ تورات وانجیل اب بھی موجود ہے ان کامطالعہ کرنے سے بخو بی معلوم ہو

جاتا ہے کہان کےمطالب اور قرآن کےمطالب میں بہت فرق ہے قرآن مجید میں انبیاء البی علیہم السلام اوران کی امتوں کے

یارے میں جو وا قعات مذکور ہیں وہ تو رات وانجیل میں نہیں اور قر آن نے جو تاریخی حقائق پیش کئے ہیں وہ ان دو کتا بول میں مذکور نہیں اس کے علاوہ قرآن اور تورات وانجیل میں ایک بہت بڑا فرق یہ ہے کہ ان دو کتابوں میں انبیاء علیہم السلام کی طرف

الی نازیبانسبتیں دی گئی ہیں جوفطرت سلیمہ کے یا کیزہ مزاج کے سراسر منافی ہیں بلکہ وہ ایس نایا کنسبتیں ہیں کہ کسی عام نیک و صالح اورصاحب عقل وبصيرت كى طرف بهي نبيل دى جاسكتيل جبكة قرآن مجيدانبياء و پنجبران الأعليم السلام كوبرقتم ك نقائص

قبائے اور قابل مذمت ولائق نفرت افعال سے پاک سمحتا ہے اور اس کے علاوہ کئی دیگرایسے مطالب ان دو کتابوں میں مذکور ہیں کہ جن سے کسی حقیقت ہے آگاہی حاصل نہیں ہوتی اور نہ ہی ان میں کسی اخلاقی فضیلت کا تذکرہ ہے کہ جوانسان کے لیے

سعادت وخوش بختی کی راہ ہموار کر ہے کیکن قرآن مجید نے ان کتابوں سے صرف انہی مطالب وحقائق کو اپنے دامن میں جگہ دی ہے جولوگوں کے لیے علوم ومعارف اور اخلاق وآ داب زندگی میں مفید ثابت ہوسکتے ہیں اس کے علاوہ ان کتابوں کا اکثر حصہ

حچھوڑ دیا ہے۔

(نوٹ) یا در ہے کہ مذکورہ بالا بحث میں تورات وانجیل سے مرادموجودہ دور میں یا کی جانے والی بیدو کتا بیں ہیں کہ جن میں وسیع پیانہ پر تبدیلیاں واقع ہو چکی ہیں اور اب بیابی اصل حالت وصورت میں باقی نہیں اور اس کے علاوہ یہ بات قابل توجہ ہے کہ قرآن مجید کی وجہ سے بدونوں منسوخ ہو پی ہیں لہذا ناسخ اور منسوخ کا تقابل ہی نہیں ہوسکتا ،۔۔م)

## **(**m)

# غيبى خبرين دينے كے حوالہ سے يانج

قرآن مجید نے اپنی متعدد آیات میں فیبی خریں دے کراپٹے مجزہ ہونے کا اعلان واظہار کیا ہے اورلوگوں سے کہا ہے کہا گرتہہیں قرآن کے بارے میں کوئی شک ہوتواس جیسی کتاب پیش کروجس میں فیب کی خبریں دی گئی ہوں۔

غیب کی خبریں دینے کی بابت قرآن مجید میں مختلف مقامات پراورگونا گوں موضوعات کے ممن میں تذکرہ ہوا ہے ذیل میں ان موارد کوذکر کیا جاتا ہے جن میں صراحت کے ساتھ خداکی طرف سے قرآن میں فیب کی خبریں دینے کا اظہار کیا گیا ہے:

میں ان موارد کوذکر کیا جاتا ہے جن میں صراحت کے ساتھ خداکی طرف سے قرآن میں فیب کی خبریں دینے کا اظہار کیا گیا ہے:

(۱) سابقہ انبہاء الجن اور ان کی امتوں کے واقعات کی خبر دیتے ہوئے اس طرح ارشاد ہوا:

سوره و بمود، آیت ۹ ۲۸:

\* "تِلْكَ مِنْ اَثْبَآ ءِالْغَيْبِ نُوْجِيهُاۤ اِلَّيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهُاۤ اَنْتَ وَلاَقُوْمُكَ مِنْ قَبُلِ هٰذَا ··· " (يسبغيب کی خریں ہیں جوہم آپ کی طرف وحی کرتے ہیں جبکہ اس سے پہلے ان کے بارے میں نہ آپ جانتے تصاور نہ ہی آپ کی امت۔۔۔)

حضرت یوسف علیه السلام کاوا قعه بریان کرنے کے بعد یول فرمایا:

سوره و بوسف ، آیت ۲۰۱:

\* ' ذٰلِكَ مِنَ ٱثَّبَآ عِالْغَيْبِ نُوْحِيْهِ إِلَيْكَ ْ وَمَا كُنْتَ لَكَ يُهِمْ اِذْاَجْمَعُوۤ اَاَمُرَهُمُ وَهُمْ يَمُكُرُ وْنَ- " (يوغيب كى ان خبروں میں سے ہے كہ جوہم آپ كی طرف وحی كرتے ہیں اور آپ تواس وقت ان كے پاس موجود ندھے جب انہوں نے آپس میں پوسف كودھوكہ دینے كے بارے میں متفقہ فیصلہ كرلیا )

حفرت مریم " کے تذکرہ میں اس طرح ارشاد ہوا:

سوره ءآل عمران ، آیت ۴ ۴:

\* أَوْلِكَ مِنْ اَنْبَآءِ الْعَيْبِ نُوْحِيْهِ إِلَيْكَ ۚ وَمَا كُنْتَ لَكَ يُهِمْ إِذْ يُلْقُونَ اَقْلاَمَهُمُ اَيُّهُمْ يَكُفُلُ
 مَرْيَمَ "وَمَا كُنْتَ لَكَ يُهِمْ إِذْ يَخْتَصِئُونَ-"

(بیغیب کی ان خبروں میں سے ہے جو ہم آپ کی طرف وحی کرتے ہیں حالانکہ آپ اس وقت ان کے پاس

موجودند تنے جب وہ آپس میں قرعداندازی کررہے تھے کدان میں سے کون مریم کی کفالت وسر پرسی کرے اور آپ ان میں موجودند تنے جب وہ اس سلسلے میں آپس میں از جھگڑرہے تھے )

حضرت عیسی علیه السلام کے بارے میں بوں ارشا وفر مایا:

سوره ءمريم ، آيت ١٩٣٠:

\* " ذَلِكَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ " قَوْلَ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَهُ تَكُووْنَ "

(بیکیسی می می می ہے بیدوہ فی کی بات ہے جس میں بیلوگ فیک کردہے ہیں )۔

ان آیات کے علاوہ دیگر متعدد آیات الی ہیں جن میں سابقہ انبیاء کیم السلام کے واقعات ذکر کئے گئے ہیں جو اس امر کا واضح ثبوت ہے کہ قرآن اپنی ان بینی خبروں کے حوالہ سے اپٹے میجز ہ ہونے کا اظہار کر رہاہے اور چیلنج کر رہاہے کہ

جنهیں قرآن کی بابت شک ہوکہ یہ کی بشر کا کلام ہے تو وہ اس جیسی غیبی خبروں پر مشمل کتاب پیش کرے۔

(٢) آئنده رونما مونے والے حوادث كى خبردية موسة ارشاد موا:

Oسیاه روم کی شکست اور فتح کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

سوره ءروم آیت ۲ ـ ۳:

\* "غُلِبَتِ الرُّوْمُ لُ فِيَّ اَدُ فَى الْآئَمِ فِ وَهُمْ مِّنْ بَعْنِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُوْنَ أَ فِي بِضْع سِنِيْنَ-" ( فَكُست كَمَا كَيْرُومُ وَالْحَرْيَبِ رِّين علاقه مِينَ البته چندى سالوں مِين وہ پھرظبہ يالين كے)

O جرت کے بعد پیفیراسلام کی مکہ واپسی کاذکرکرتے ہوئے ارشادفر مایا:

سوره وقص ، آیت ۸۵:

\*"إِنَّا أَيْنِي فَرضَ عَلَيْكَ الْقُرُانَ لَرَ آدُّكَ إِلَّى مَعَادٍ"

(وہ خدا کہ جس نے مجھے قرآن عطافر مایادہ ضرور مجھے اس جگہ واپس لائے گاجہاں سے تو چلا گیا تھا)

0 فتح ونفرت كى خوشخرى دية ہوئے ارشا وفر مايا:

سوره وفتح ،آيت ۲۷:

\*- "كُنَّدُخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ المِنِيْنَ لَا مُحَلِّقِيْنَ مُعُوْسَكُمْ وَمُقَصِّرِيْنَ لَا اللهُ المِنِيْنَ لَا مُحَلِّقِيْنَ مُعُوْسَكُمْ وَمُقَصِّرِيْنَ لَا لَا اللهُ المِنِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ مُعُوْسَكُمْ وَمُقَصِّرِيْنَ لَا اللهُ المِنْدِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ مُعُوْسَكُمْ وَمُقَصِّرِيْنَ لَا اللهُ المِنْدِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ مُعُوْسَكُمْ وَمُقَصِّرِيْنَ لَا اللهُ المِنْدِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ مُعُونَ مَنْ المُسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ المِنْدِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ مُعُونً الْمُسْجِدِ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ المِنْدِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ مُعُونَ مُنْ وَمُقَصِّرِيْنَ لَا اللهُ اللهُ المِنْدِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ مُعُونًا لَمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّ

( تم ضرور داخل ہو گےمسجد الحرام میں انشاء اللہ امن وامان کے ساتھ' جبکہ تم نے اپنے سروں کومنڈ وایا ہوا ہوگا اور تقفیم ( تھوڑے سے بال کٹوائے ہو نگے ) کی ہوگی اور کوئی خوف نہ کرو گے )

O جہادے منہ موثر کر گھر بیٹھ جانے والوں کاذکر کرتے ہوئے ارشاد قرمایا:

موره وفتح ،آیت ۱۵:

\* "سَيَقُولُ الْمُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَعَانِمَ لِتَأْخُذُ وْهَاذَهُو وَانَتَبِعُكُمْ"

(عنقريب كبين كوه لوگ جوجها دس ردگرانی كرتے ہوئے پیچے چھوڑ دیۓ گئے تھے جبتم مال غنیمت لینے

ر سنریب میں ہے وہ وہ جو بہادے رو ران رہے ہو۔ کے لیے جاؤ توہمیں بھی اجازت دینا ہم بھی آپ کے ساتھ آئیں گے )

خدانے پیغیرا کرم صلی الله علیه وآله ولکم کولوگول کے شرسے بچانے کی ذمه داری اور ضانت کا اظہار کرتے ہوئے

ارشادفر مایا:

سورهء ما بكره ، آيت ٢٤:

\* وَاللَّهُ يَعُصِمُكَ مِنَ النَّاسِ "

(خداآپ كولوگون .... كىشر .... سے بجالے گا)

٥ قرآن کی بابت ارشاد فرمایا:

سوره وججر،آیت ۹:

\*" إِنَّالَتُحُنُّ نَزَّلْنَاالَٰذِّ كُرَوَ إِنَّالَةُلَخُفِظُونَ

(ہم ہی نے قرآن نازل کیااورہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں)

مذكوره بالا آيات كےعلاده كثير آيات موجود ہيں جن ميں مونين كونعتوں كى خوشخرى دى گئى جو كھيچ ثابت ہوئى اور

مکہ کے مشرکین و کفار کوعذاب سے ڈرایا گیا اوروہ ان پرآ کے رہا۔

ای طرح غیب کے واقعات کی بابت چندو مگرآیات بھی ذکر کی جاتی ہیں ملاحظہ ہو:

سورهءانبياء،آيات ٩٥ تا ١٩٠

(جس بستی کوہم نے تباہ کردیا ہے اس کے دہنے والوں کے لیے ممکن ہی نہیں کہ وہ اس وقت تک واپس آئیں جب تک کہ یا جوج اور ماجوج کے آنے کی راہ ہموار نہ ہوجائے اور پھر وہ ہراوٹچان سے دوڑتے ہوئے آئیں گے اور اس طرح ت کا وعدہ پورا ہوگا پس اس وقت کا فروں کی آئکھیں شدت جیرت سے کھل جائیں گی اور وہ کہیں گے: افسوس کہ ہم تو غفلت میں رہے اور اپنے اس انجام کو بھول گئے تھے بلکہ ہم ہی نے اپنے او پرظلم کیا ہے)

سوره ءنور، آیت ۵۵:

\* وعَدَاللَّهُ الَّذِينَ امَنُوْ امِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَيَسْتَخْلِفَتَّهُمْ فِي الْأَنْ ضَ

(خدانے تم میں سےان لوگوں کے ساتھ وعدہ کیا ہے جوابیان لائے اور نیک اعمال انجام دیئے کہ بہت جلد انہیں زمین میں خلافت واقتدار عطا کرے گا)

سورهءانعام،آيت ٧٥:

\* "قُلُهُوَالْقَادِمُ عَلَى آنُ يَّبَعَثَ عَلَيْكُمْ عَنَا ابَّاقِنَ فَوُ قِكُمْ " (كَهَ وَيَجِعَ كَهِ خَدااس يرقادر بِ كَرَم يراوير سے عذاب تازل كرے)

سوره ءحجر،آیت ۲۲:

\* ''وَأَنْ سَلْنَا الرِّلِحَ وَاقِحَ---'' (اورہم نے ہواؤں کو بھیجاباردار کرنے والی بنا کر\_\_\_)

سوره ء حجر، آیت ۱۹:

\* "وَ اَنَّبَتْنَا فِيهُامِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ --- " (اور ہم نے اس میں (زمین میں) ہر چیز کووزن اور اندزے میں اگایا)

موره ونياء، آيت 2:

\* "قَالْجِبَالَ أَوْتَادًا---"

(اور پہاڑوں کو میخیں بنایا)

مذکورہ بالا اوران جیسی دیگر آیات میں جن حقائق کی خبر دی گئ ہے وہ ان آیات کے نزول کے وقت بالکل مجہول سے ان اسلام شھاوران علمی حقائق کے کوئی آثار دکھائی نہ دیتے سے لیکن صدیاں گزرجانے کے بعد علمی تحقیقات نے قرآن کی بیان کردہ حقیقوں کی صحت پرمہر تقدیق جبت کردی اور موجودہ دور میں انسان نے ان حقائق کا مشاہدہ کرلیا ہے۔

یادر ہے کہ ہماری اس تفسیر کی بنیادی خصوصیات میں یہ بات شامل ہے کہ اس میں آیات کے معانی و مفاہیم کے سیحصنے کے لیے دوسری آیات ہے استفادہ کیا جاتا ہے اور دوسری آیات ہی کوشاہد کے طور پر ذکر کیا جاتا ہے (اس طریقہ قفسیر کو ''تفسیر القرآن بالقرآن' کہتے ہیں یعنی قرآن کی تفسیر قرآن کے ذریعے ) لہذا مذکورہ بالا آیات کی تصدیق کے طور پر چند ویگر آیات ذکر کی جاتی ہیں جن میں غیب کی خبریں اور حالات و واقعات بیان کئے گئے ہیں ملاحظ فرمائیں:

سوره ء ما نکره ، آبیت ۵۴:

\* "يَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُوا مَنْ يَرْتَكُم مِنْ لَمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْقِ اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهَ "
(اك الل ايمان! جُوضَم من سايخ دين مِن مُعرف بوجائ (مرتد بوجائ) تواس كاايما كرنادين اللي ير

ا ثرانداز نہیں ہوسکتا' بلکہ … بہت جلد خداوند عالم ایسے لوگ پیدا کرے گا جواسے (خدا کو) دوست رکھتے ہوں گے اور وہ (خدا) بھی ان کودوست رکھتا ہوگا)۔

سوره ء يونس ، آيت ٢٧:

\* وَلِكُلِّ أُمَّةٍ مَّ شُولٌ قَادَاجَاءَ مَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْقِسُطِ ... الخ

(ہرامت کے لیے ایک رسول ہے پس جب ان کارسول آئے تو ان کے درمیان عدل وانصاف کے ساتھ فیصلہ کیا

ماتاہے)۔

یادرہے کہاس آیت کے بعدوالی آیات میں بھی ایے ہی مطالب کوؤکر کیا گیا ہے۔

سوره ءروم ،آيت • سا:

. \* "فَأَقِمُو جُهَكَ لِللِّ يُن حَنِيْفًا ۖ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّذِي فَطَى النَّاسَ عَلَيْهَا · · · "

(پس آپ یک سوموکراپنارخ خالص دین کی طرف کرلیں کہ یہی وہ فطرت اللی ہے جس پر خدانے انسانوں کی تخلیق فرمائی)۔ تخلیق فرمائی)۔

ندکورہ بالا آیات کے علاوہ متعدد دیگر آیات میں ان حالات ووا قعات کی خبر دی گئی ہے جونز ول قر آن کے زمانہ کے بعد امت اسلامیہ یا دوسرے لوگوں کے لیے رونما ہوئے 'ہم بہت جلد اس طرح کی دیگر آیات کوسورہ اسراء کی تفسیر میں ذکر کریں گے اوران کی بابت تفصیلی بحث کریں گے۔

(r)

#### چینے قرآن میں اختلاف نہ ہونے کے حوالہ سے پہنے

قرآن مجیدنے چیلنے کیا ہے کہ اس میں کی قسم کا گوئی اختلاف موجو دُنییں کینی اس کے معانی ومطالب میں کسی قسم کا کوئی تضافز بیں پایا جاتا اور نہ ہی وہ ایک دوسرے سے مفہوم کے اعتبار سے متصادم ہیں چیانچہ ارشاد ہوا: سورہ ءنساء، آیت ۸۲:

\* أَ فَلَا يَتَكَ بَّرُوْنَ الْقُرُانَ لَو لَوْ كَانَ مِنْ عِنْ لِعَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوْ الْفِيهِ اخْتِلاَ فَاكْثِيرًا "-(كياوه قرآن مِن غوروفَكُر مِين كرتے كه اگروه خداكے علاوه كى اور كى طرف سے ہوتا تو وه ضروراس مِن بہت

زیادہ اختلاف پاتے)

یدایک مسلم حقیقت ہے کہ دنیاایک مادی جہان ہے اوراس میں تحول و تکامل کا قانون حکم فر ماہے، لہذا اس عالم کی موجودات میں سے ہرفرد لحظ بر لحظ ایک حالت سے دوسری حالت میں تبدیل ہوتا رہتا ہے اور صعف سے قوت اور نقص سے کمال کی طرف بر حقائے ہاں کے وجود کی بی تدریجی تبدیلیاں اس کی ذات اور ذات سے متعلقہ تمام امور یعنی اس کے افعال و اعمال میں نہایاں ہوتی ہیں اورائے میں اورائے کا کی اس کے آخری درجہ تک لے جاتی ہیں ان موجودات میں سے ایک ''انسان' بھی ہو جو درجوداورائے فعال میں دہتا ہے اور شاہراہ ترقی پرگامزن ہوکر منزل کمال کی جانب اسٹے وجود اورائے افعال میں نہتا ہے اور شاہراہ ترقی پرگامزن ہوکر منزل کمال کی جانب دوال دوال ہے انسانی وجود کے آثار میں سے کھا لیے بھی ہیں جواس کی قوت فکر وادراک کو بروئے کا رال نے سے ظاہر ہوتے ہیں کہاں کی جو بھی ہیں جواس کی قوت فکر وادراک کو بروئے کا رال نے سے ظاہر ہوتے ہیں کہاں کی ہوت کی دوشن میں کو جہ ہے کہ ہم میں سے ہرخض اسے ''کا گذشتہ ''کا گذشتہ ''کا گذشتہ ''کا گذشتہ ''کا گذشتہ ''کا گذشتہ ''کا کہ خوبوں اور گفتارہ کردار کی خامول ایسا امر ہے جس سے کوئی باشعور انسان کے افعال واعمال کی اس تبدیلی اور اپنے تکئی ابن ہوتا ہے افعال واعمال کی اس تبدیلی اور اپنے تکئی اور اپنے اور اپنی کی جو تکئی میں اور خامیوں سے آگاہ کو تا ہے دو الے کل کے لیے معیار عمل کا تعین آسان ہوتا ہے۔ ہو

سے آسانی کتاب کہ جے پیغیرا کرم ملی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پیش کیا اور اس کا نزول تدریجی طور پر ہوا اور آئحضرت نے اسے حصہ صدکر کے ۲۳ سال کے طویل عرصہ میں لوگوں کے سامنے پڑھا' اور مختلف حالات واحوال میں اس کی قرائت کی خیانچہ کچھ حصہ مکہ مکر مہ میں' کچھ ملہ بینہ منورہ میں' کچھ ارت کی گھڑیوں میں' کچھ دن کے اوقات میں' کچھ عالم سفر میں' کچھ عالم میں' کچھ حصہ مکہ مکر مہ میں' کچھ منا ہیں' کچھ اس کے عالم میں' اور میسی کھا ہیں' کچھ ایک ہی موضوع و مورد کے سکون واطمینان کی حالت میں اور کچھ خوف واضطراب کے عالم میں' اور میسی نہیں کہ بیسب کچھ ایک ہی موضوع و مورد کے لیے نازل ہوا بلکہ اس کے اغراض و مقاصد میں علوم و معارف الہٰ یہ کا القاء پاکن و آو داب کی تعلیم' تمام ضروری امور میں و نین ادکام اور شری قوانین کی تدوین شامل ہے۔ اس سب کچھ کے باوجود اس مقدس کتاب میں ذرہ بھرا ختلاف یا اس کی ترقیب میں معمولی سافرق اور نقص بھی نہیں پایا جاتا' یہی وجہ ہے کہ اس نے صراحت و وضاحت کے ساتھ کہا ہے:
آیات کی ترقیب میں معمولی سافرق اور نقص بھی نہیں پایا جاتا' یہی وجہ ہے کہ اس نے صراحت و وضاحت کے ساتھ کہا ہے:
آیات کی ترقیب میں معمولی سافرق اور نقص بھی نہیں کتاب ہے جس میں مطالب کا تکرار اس کے حسن نظم و ترتیب سے ہم

آ ہنگ ہے۔

یہ ہے اس کے اسلوب وترتیب کلام کی کیفیت اور جہال تک اس کے مطالب ومعانی اور معارف واصول کا تعلق ہے جواس نے بیان کئے ہیں ان میں بھی کسی طرح کا فرق واختلاف نہیں پایا جاتا۔ یعنی ایسانہیں کہ بچھ مطالب دوسر ہے

مطالب سے مختلف و متضاد ہوں اور ان کے درمیان معنے و منہوم کے لحاظ سے کسی قسم کا کوئی فرق پایا جاتا ہو بلکہ وہ سب ہر قسم کے تضاؤ 'تناقض اور ناہم آ جنگی سے پاک ہیں اور ایک دوسر سے سے اس طرح ہم آ جنگ وہمرنگ ہیں کہ ایک آیت دوسری آیت کی تفسیر کرتی ہے اور آیات کا ارتباط اس قدر پختہ ہے آیت کی تفسیر کرتی ہے اور آیات کا ارتباط اس قدر پختہ ہے کہ دوسرے کی تشریح وقوق کے اور تقدیر ہی تھی خود کرتی ہیں یعنی اگر ایک آیت کے معنے واضح طور پر معلوم نہ ہوسکیس تو کسی دوسرے کی تشریح وقوق کے اور تقدیر ہی تھوں تا ہے جنانچ اس امرکی بابت حضرت علی علیہ السلام نے ارشا دفر مایا:

(ينطق بعضه بعبض ويشهد بعضه على بعض)

لین قرآن کا ایک حصد دوسرے حصے کی وضاحت کرتا ہے اور ایک حصد دوسرے حصد کی تصدیق کرتا ہے ' (جم

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر بیر کتاب، خدا کے علاوہ کسی اور کی طرف سے ہوتی تو اس کے الفاظ کی ترتیب میں بیہ حسن و تازگی نہ پائی جاتی اور نہ ہی اس کے جملوں میں فصاحت و بلاغت کے اصول کمحوظ ہوئے 'اسی طرح نہ اس کے معانی و معارف میں درئی و نادر سی کا فرق معلوم ہوتا اور نہ ہی اس کی پچنگی وسلیقہ میں شائنگی نمایاں ہوتی 'بلکہ الفاظ و معانی میں بے ترتیمی و ناہم آ ہنگی کے ساتھ ساتھ ہاتھ ماتھ چنگی اور غیر معمولی فرق اس کے معنوی حسن کوتباہ کر دیتا۔

ايك سوال يااعتراض!

البلاغه)

ممکن ہے آپ کہیں کہ یہ سب پھے جو آپ نے کہا ہے وہ زبانی دعوے کے سوا پھے نہیں کیونکہ آپ نے اس پرکوئی مضبوط دلیل قائم نہیں کی اوراس کے علاوہ یہ کھر آن پر طرح طرح کے اعتراضات بھی کئے گئے ہیں اوراس میں تناقضات کو ثابت کرنے کے لیے گئی کتا ہیں کھی گئی ہیں اوران کتب ہیں قرآن کے الفاظ اوراد بی پہلوؤں پر تبعرہ کرتے ہوئے انہیں فصاحت و بلاغت کے منافی ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے اس طرح قرآن کے معانی پر بھی اعتراضات کئے گئے ہیں کہ قرآن اپنی آراء ونظریات اور تعلیمات میں غلطیوں سے بھرا ہوا ہے۔ اوران اعتراضات کے سلسلے ہیں مسلمانوں کی طرف سے جو جو ابات پیش کئے گئے وہ حقیقت میں نا پختہ تا ویلات کے سوا کچھ چی نہیں اوراگران تا ویلات کی روثنی میں قرآن کے معانی کو دیکھا جائے تو قرآن ہر قرآن ہر وجائے گا اور معانی کو دیکھا جائے تو قرآن ہر قسم کے اسلوب کلام اور استقامت و پختگی بیان کے مروجہ اصولوں سے عاری ہو جائے گا اور معانی کو دیکھا جائے تو قرآن ہر قسم کے اسلوب کلام اور استقامت و پختگی بیان کے مروجہ اصولوں سے عاری ہو جائے گا اور معلی کے دوختے ہو سکتا ہے؟

جواب:

آپ کے سوال میں قرآن مجید پر کئے گئے جن اعتراضات اور تناقضات کا تذکرہ کیا گیا ہے وہ سب اوران کے جوابات کتب تفسیر میں ذکر کئے گئے ہیں اوران کتب میں سے ایک یہی کتاب (المیز ان) بھی ہے اس میں بھی ان تمام

اعتراضات کے مدل جوابات دیے گئے ہیں لہذا آپ کا اعتراض کہ ہمارا بیان ایک ایسادعوی ہے جس کی دکیل پیش نہیں کی گئی ہجائے خود کسی جود کسی جس کی دلیل بیش نہیں کی گئی ہجائے خود کسی جود کسی جود کسی ہونے ہے جس کی طرف اشارہ کیا ہے جائے خود کسی جود کسی ہونے ہونے کہ اسام کا جس کا واضح و عدل جواب ند دیا گیا ہو گرافسوں کہ قرآن پر اعتراضات کرنے والوں نے تمام اعتراضات کو یکجا کر کے اور با قاعدہ طور پر ترتیب دے کرایک کتاب میں ذکر کر دیا ہے لیکن ان کے جوابات کو ذکر نہیں کہا اور اس سلسلہ میں اہمال اور بے توجی سے کام لیا اور اگر بھے جوابات ذکر بھی کئے تو غلط رنگ دے کر پیش کے البتدان سے توقع بھی بہی تھی کہ کونکہ ایک خالف اور دھمن اس کے علاوہ کیا کرسکتا ہے کہا گیا ہے کہ اگر ذگاہ محبت کے البتدان کی گئے اکثر ہے توقع بھی کہی تعرف وعزاد پر اس سے کہیں ذیا وہ ہوگی۔

### ايك اورسوال:

مكن ٢ بي يهي كقرآن مجيد فودي تودين وننخ" كاعتراف كيا باوركها بك.

سوره ءلقره ، آیت ۲ • ا:

﴿ مَانَنْسَخُ مِنُ ايَةٍ اَوْنُلْسِهَانَا تِبِخَيْرِهِنْهَا ﴿ ... ،

(ہم کی آیت کومنسوخ نہیں کرتے گریے کہ اس کی جگداس سے بہتر آیت لے آتے ہیں)۔

أيك اورمقام پريول كها:

سوره ځل ،آيت ۱۰۱:

\* "وَإِذَابِدَّ لَنَا اَيَةً مَكَانَ ايَةٍ إِوَّا لللهُ اعْلَمُ بِمَا يُنَرِّ لُ" ...

(اور جب ہم کسی آیت کے بدلے اس کی جگہ دوٹری آیت لاتے ہیں تو خداوند عالم بخوبی آگاہ ہے اس سے جووہ

نازل کرتاہے)۔

ان آیات میں قرآن نے خود ہی اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ اس میں نٹے اور تبدیلی واقع ہوئی ہے اور اگر ہم اس تبدیلی کو تناقض نہ بھی کہیں لیکن رائے اور نظر ریکا اختلاف تو ضرور ہے اس سے اٹکارنہیں کیا جاسکتا ! لہذا قرآن کو ہر طرح کے تضاد واختلاف سے مبرا کیوکر قرار دیا جاسکتا ہے؟

#### جواب.

آپ کومعلوم ہوگا چاہیے کہ لنے 'نہ تو تناقض گوئی کے باب سے ہادر نہ ہی رائے ونظریہ یا تھم ودستور کے اختلاف کی تئم سے بلکہ اس کاتعلق مصداق میں تبدیلی اور فرق پیدا ہونے سے ہے اور وہ اس طرح کہ جو تھم خدا کی طرف سے صادر ہوا ہے وہ ایک مصداق ومورد پرمنطبق ہوتا ہے کیونکہ اس مصداق ومورد میں ایسی مصلحت موجود ہے جس کے لیے تھم صادر ہوا ہے لیکن وہی تھم دوسرے وقت میں اس مصداق ومورد پرمنطبق نہیں ہوتا کیونکہ وہ مصلحت ایک اور مصلحت میں بدل چی ہوتی

ہے البذا وہ ایک نے معم کی متقاضی ہوتی ہے اس کی واضح دلیل ہہ ہے کہ جن آیات میں محم کی منسوخی کا بیان ہے ان کے الفاظ ہی کچھا ہے ہیں ( لفظی قر ائن موجود ہیں ) جن سے پنہ چلتا ہے کہ اس آیت میں دیا گیا تھم بہت جلد منسوخ ہوجائے گا۔ مثلاً صدر اسلام میں چونکہ معاشر سے میں زناعام تھا اور اکثر خاندان اس گناہ میں مبتلا تھے لہذا معاشر سے کو اس لعنت سے پاک کرنے کے لیے مصلحت ریتھی کہ ان عورتوں کو گھروں میں تاحیات قید کردیا جائے چنا نچہ ایسا ہی کیا گیا اور اس سلسلہ میں یوں محم صادر ہوا:

سوره ونساء، آیت ۱۴:

\* `وَالَّتِى يَأْتِنَى الْفَاحِثَةَ مِنْ نِسَا بِكُمْ فَاسْتَشْهِدُ وَاعَلَيْهِنَّ اَثُرِبَعَةً مِّنْكُمْ ۚ فَإِنْ شَهِدُ وَاقَا مُسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتُوفُهُنَّ الْمُوتُ اَوْيَجُعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيْلًا ``
فِالْبُيُوْتِ حَتَّى يَتَوَفَّهُنَّ الْمُوتُ اَوْيَجُعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيْلًا ``

(جوعورتیں زنا کاارتکاب کریں ان پر چارگواہ .....جوتم میں سے ہوں ....طلب کروئیں اگر وہ ان کے خلاف زنا کی گواہی دے دیں تو ان عورتوں کو گھروں میں قید کر دو یہاں تک کہ انہیں موت آ جائے یا خدا ان کے لیے کوئی راہ قرار دے)۔

اس آیت کے آخری جملہ پرغور کریں (اَوَیجَعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِیلًا) اس میں واضح اشارہ پایا جاتا ہے کہ اس تھم میں تبدیلًا کاس میں واضح اشارہ پایا جاتا ہے کہ اس تھم میں تبدیلی کی تنجائش وامکان موجود ہے چنا نچہ اسلام نے پیش رفت کی اور اس کی حکومت کی بنیادی مضبوط و مستقلم ہو گئیں تومصلحت کو محوظ رکھتے ہوئے تھم دیا گیا کہ زنا کے جرم میں غیرشادی شدہ کو کوڑے مارے جاتیں اور شادی شدہ کوسنگ اسار کیا جائے۔

اسی طرح ابتدائے اسلام میں جبکہ اسلامی حکومت مستخکم ٹڈھی تو اہل کتاب کی سرگرمیوں کا سختی سے نوٹس لینے کا حکم صادر نہیں ہوا بلکہ یوں کہا گیا:

سوره ، بقره ، آیت ۹۰۱:

\*''وَدَّكَثِيْرٌ مِّنَ اَهُلِ الْكِتْبِ لَوْيَرُدُّوْنَكُمْ مِّنُ بَعُنِ إِيْبَانِكُمْ كُفَّامًا......فَاعْفُوْاوَاصْفَحُوْا حَتَّى يَأْقِ اللهُ بِاللهُ عِنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

(اکثر اہل کتاب کی خواہش وکوشش ہے کہ تہمیں ایمان لانے کے بعد کا فربنادیں پہنتم ان کی حرکتوں کا نوٹس نہلواوران سے روگر دانی کرلوجب تک کہ خدا کی طرف سے کوئی تھم نہ آجائے )

اس آیت میں اہل ایمان کو کسی فتسم کا نوٹس نہ لینے درگر رکرنے اوران سے روگردانی کر لینے کا تھم دیا گیا لیکن آیت کے آخری جملے میں انہیں خدا کے تھم کا منتظر ہونے کو کہا گیا' اس سے پتہ چلتا ہے کہ درگز رکرنے اور روگردانی کرنے کا تھم عارضی اور بنابر مصلحت تھا (یہی وجہ ہے کہ جب اسلام کی مقدس تعلیمات عام ہوئیں اور اسلامی حکومت مضبوط ہوگئ تو اہل کتاب سے درگز رکرنے کی مصلحت نے اپنارنگ بدلا اور اس کی جگذان سے جنگ کرنے اور ان کی باطل سرگرمیوں کا تختی کے

ساتھ مقابلہ کرنے کا تھم دیا گیا چونکہ مصلحت اس میں تھی جیسا کہ مذکورہ بالا آیات میں آخری جیلے اس حقیقت پر گواہ ہیں کہ بیہ دونوں تھم عارضی اور منسوخ ہونے والے تھے)۔

## (4)

#### چانے بلاغت کے ذریعے بنج

جن امور کے حوالہ سے قرآن مجید نے لوگوں کو چینٹے کیا ہے کہ اگر قرآن کے بارے میں کسی قسم کے شک کا شکار ہوتو اس جیسی کتاب پیش کرؤان میں سے ایک فصاحت و بلاغت ہے قرآن مجید نے اپنی بلاغت کلام کے حوالہ سے چینٹے کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

سوره وجوده آيت ۱۲، ۱۲:

\* آمْرِيَقُولُونَ افْتَلَامُ فَالْمَا الْعَلَامِهُ وَلَا الْعَلَامِ وَ الْمَعْمَ اللهِ مَفْتَكَرِيْتِ وَادْعُوامَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُونِ اللهِ اِنْ كُنْتُمْ طِيوِيْنَ ﴿ وَانْ لَا اللهِ وَاللهَ اِلَّا هُو ۚ فَهَلُ ٱنْتُمُ لَا يُعْتَمُ طِيوِيْنَ ﴿ وَانْ لَا اللهِ وَاللهَ اِلَّا هُو ۚ فَهَلُ ٱنْتُمُ لَا يُعْتُمُ طَاعُلُمُونَ ﴾ والله عَلَا اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَانْ لَا اللهِ وَاللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

(یادہ کہتے ہیں کہاس (محمدً) نے اس خدا پر افتر اء با ندھائے آپ کہدد یجئے کہ پس تم اس جیسی افتر اء با ندھی ہوئی من گھڑت دس سورتیں پیش کرو اور خدا کے سواجے بلا سکتے ہو بلا کرلے آؤاگر تم سپے ہوئیس اگروہ آپ کی بات کا جواب نہ دیں تو جان لوکہ بیقر آن علم اللی کے ساتھ نازل ہوائے اور خدا کے سواکوئی معبود نہیں کیا ابتم تسلیم کروگے؟)۔

بيآيت مكه مرمه ميں نازل ہوئی۔

اسی طرح ارشاد موا:

سوره ء يونس ، آيت ۸ ۱۹،۱۳ سا:

\* "أَمْ يَقُوْلُوْنَ افْتَرْمَهُ " قُلْ فَاتُوا بِسُوْمَةٌ مِّشْلِهِ وَ ادْعُوْا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَلِ قِبْنَ ۞ بَلْ كَنْ بُوْابِمَالَمْ يُحِينُطُوابِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتُومُ تَأْوِيلُهُ" -

(یادہ کہتے ہیں کہ اس (محرا) نے اسے خدا پر افتر اء باندھ کر پیش کیا ہے کہ دیجئے کہ اگرتم کے کہتے ہوتو اس جیسی ایک سورت پیش کر و اور خدا کے سواجس کو بھی اپنی مددے لیے بلا سکتے ہو بلالو عقیقت یہ ہے کہ ان لوگوں نے ایسے امر کو جھٹلایا ہے جس کے بارے میں انہیں معلوم ہی نہیں اور نہ ہی وہ اس کا صحیح مطلب جھ سکتے ہیں )۔

بيآيات مباركتهي مكرمهين نازل موسي

مذكوره بالا دونول آيتول ميل قرآن مجيد كى بلاغت كلام اورنقم واسلوب عن كے حواله سے چينج كيا كيا سے كيونكہ جس دوریس بیآیات قرآنینازل ہوئی اس زمانہ میں عربوں کے زویک فصاحت وبلاغت کلام کوہی فضیلت و برتری کا واحد معیار سمجها جاتا تھااوروہ اس کی بابت غیر معمولی اہمیت کے قائل منے چنا نچدید بات تاریخ کی نا قابل ا تکار حقیقت ہے کہ اس زماند میں عرب اپنی اصالت کے ساتھ فصاحت و بلاغت کلام ہےجس بلند مرتبہ تک پہنچ بچکے تھے اس کی نظیر گذشتہ اقوام کی تاریخ میں کہیں نظر نہیں آتی اور نہ ہی ان کے بعد آنے والی قوموں نے وہ مقام پایا اور وہ اس سلسلے میں اس حد تک ترقی و پیش رفت کے مراحل طے کرنچکے تھے کہ کوئی قوم وملت اس عظمت کونہ پاسکی کمال بیان حسن اسلوب الفاظ کا برمحل استعال موقع كى مناسبت كالحاظ اورنزى گفتارىيسب امورايس بين جوان كے كلام كى امتيازى خصوصيت بن چكے تھے ان حالات ميں قرآن مجید نے تعصب اور قومیت کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے عربوں کی غیرت کوللکارا اور ان کے ذہنوں کو جھنجوڑتے ہوئے نہایت مضبوط انداز میں چیلنج کر کےاپی نظیرلانے کی دعوت دی اور بیہ بات بھی کسی دلیل یامزیدوضاحت کی محتاج نہیں کہ عرب اپنے علم وادب کی دولت پر اس قدر مغرور تنھے کہ کسی دوسرے کی علمی اوبی اور فکری عملی عظمت و کمال سے ذرا بھر متا ترخمیں ہوتے تھے بلکہ اپنے ادب کے مقابلہ میں دوسروں کے ادبی شاہ کارصنعت کو پیج جانتے تھے اور ان کی ریے یفیت ایک الساامر بجس میں کسی قسم کا شک وشبر ہیں یا یاجاتا'ان حالات میں قرآن مجید نے انہیں چیلنے کیااورا پی نظیر پیش کرنے کو کہا' اورية ينخ صرف ايك يادو بارنيس تفاكه عرب اسے بحول جاتے بلك قرآن كا چينخ نهايت طويل عرصه يرمحيط ر هاوراس دوران عربوں نے اپنی کمزوری پر پردہ ڈالنے کے لیے جو کھمکن تھا ، کیا اور ہرطرح سے ہاتھ پیر مار بے لیکن ان کی کوششیں ریت کی دیوارسے زیادہ کچھنتھیں اوروہ اس سلسلے میں جس قدر آ گے بڑھتے تھے اتناہی ان کے عجزونا توانی میں اضافہ ہوتا چلا جا تا تھا اوران کی کمزوریاں آشکارتر ہوتی چلی جاتی تھیں یہاں تک کدان کے لیے ضعف وناتوانی کے سبب منہ چھیا کرراہ فراراختیار كرنے كے سواكوئى چارہ عكار باقى ندر ہا چنانچان كے بارے ميں قرآن مجيد نے اس طرح بتايا:

سوره وجود، آیت ۵:

(آگاہ رہو! کہ بیاوگ اپنی کمزوریوں ہے آگاہ ہوکردل ہی دل میں بیفیلہ کر چکے ہیں کہ کی طور ہی اپنی نا توانی پر پردہ ڈال دیں (تاکہ انہیں کی ملامت کا سامنا نہ کرتا پڑے) اور اپنے آپ کولوگوں سے چھپالیں۔لیکن انہیں معلوم ہوتا چاہیے کہ جب وہ اپنے آپ کوڈھانینے کی کوشش کرتے ہیں تو خدا انہیں اچھی طرح جانتا ہے کہ وہ کیا کچھ دلوں میں چھپاتے ہیں اور کیا کچھلوگوں کے سامنے ظاہر کرتے ہیں)۔

قرآن کے چیننے کوصدیاں گزر چکی ہیں اوراس کی تنزیل سے اب تک چودہ سوسال کا طویل عرصہ گزرجانے کے

باوجود آج تک کوئی اس کی نظیر پیش نہیں کرسکا اور نہ ہی کسی نے ایسا کرنے کی جرات کی ہے اور اگر کسی نے اس کی نظیر لانے کی غلط کوشش کی بھی ہے تو وہ ذلت ورسوائی ہے دو چار ہو گیا اور اسے اپنے کئے پر ندا مت وشر مندگی کے سوا پچھ حاصل نہیں ہوا۔ تاریخ میں پچھ ایسے عام خیال لوگوں کا تذکرہ ملتا ہے جنہوں نے قرآن کی نظیر لانے کے لیے زور آزمائی کی اور طرح کے ناپختہ اور کمزوراعتر اضات کے ساتھ قرآن کا مقابلہ کرنے پر تیار ہوگئے مثلاً مسلمہ کذاب نے سورہ فیل کے مقابلہ کرنے پر تیار ہوگئے مثلاً مسلمہ کذاب نے سورہ فیل کے مقابلہ کرنے پیش کی:

\* "الفيل ما الفيل و ما ادريك ما الفيل له ذنب وبيل و خرطوم طويل."

(باتھی،اورکیا ہے باتھی؟اورآ پوکیامعلوم کدکیاہے باتھی؟اس کی سخت دم ہےاور کمی سونڈھ ہے)۔

اس طرح مسلمدنے سجاح نامی اس عورت کے مقابلے میں جس نے نبوت کا دعویٰ کیا تھا وی کی بابت اس طرح کہا: \* "فنو لجه فیکن ایلاجاً و نخر جه منکن اخر اجاً"۔

(اورہم اسے تمہارے اندرداخل کردیں گے جیسے داخل کرنے کاحق ہاوراہے باہر نکالیں گے جیسے باہر نکالنے کا ت ہے)

(مسلمہ کذاب نے قرآنی آیات کے مقابلے میں اس کے علاوہ بھی کچھ پیش کیا ہے کیکن وہ اس قابل ہی نہیں کہ اسے یہاں ذکر کیا جائے کیونکہ اس کی بیہودہ باتو ب کا پول کھل چکا ہے اور وہ ذلیل ورسوا ہو چکا ہے)۔

اس کےعلاوہ نصاریٰ میں ہے بھی ایک شخص نے سورہ فاتحہ کے مقابلے میں سورت پیش کی ہے ملاحظہ ہو:

\* "الحمدللرحمٰن وبالاكوان الملك الديان لك العبادة وبك المستعان اهدنا صراط الايمان."

(حمد ہے رحمان کے لیے جو پروردگار ہے کا نئات کا جو باوشاہ ہے وین بنانے والا ہے تیرے لیے عبادت ہے اور تجھ سے مددمطلوب ہے۔ ہمیں ایمان کے راستے کی ہدایت فر ما)

ندکورہ بالا کے علاوہ بھی بہت کچھ غیر معیاری اور من گھڑت کلام پیش کیا گیا ہے جو قابل ذکر ہی نہیں۔

ايك سوال اوراس كاجواب

ممکن ہے آپ سوال کریں کہ کسی کلام کے معجزہ ہونے کا مطلب کیا ہے؟ لینی ایک کلام اپنی تر تیب وتر کیب اور حسن اسلوب کے لخاظ سے اس حد تک پہنچ جائے کہ اسے دمعجزہ '' کہا جا سکے اس سے کیام او ہے جبکہ کلام اس کے لیے معجزہ بن جائے ہوتا ہے تو یہ کیونرممکن ہے کہ انسان کے حسن طبع و ذوق سلیم سے جو شاہ کار وجود میں آئے اس کا کلام اس کے لیے معجزہ بن جائے اور وہ اس کی نظیر لانے سے قاصر ہو جبکہ میام سلم ہے کہ ہر فاعل اپنے تعل سے قوی اور زیادہ طاقتور ہوتا ہے اور جو چیز کسی کے وجود میں آئے کا بنیادی ذریعہ سے منشاء اثر سسہ مووہ اس چیز (اثر) پر ہر طرح سے محیط و غالب ہوتی ہے' تو کلام جو کہ انسان کا

فعل ہے اور اس کے کمال فکر اور ذوق وطبع سلیم کا نتیجہ ہے وہ کیوکر انسان کے دائر ہ ء قدرت سے باہر بوسکتا ہے؟ اس کی وضاحت اس طرح کی جاسکتی ہے کہ انسان ہی نے توریسب الفاظ وکلمات بنائے ہیں تا کہ وہ ان الفاظ کو استعال کر کے معاشرے میں اپنی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لیےایے ول کی بات اور مافی الضمیر کودوسرے تک پہنچا سکے اوراس طرح ان کے ذریعے دوسرے کے دل کی خواہش کو مجھ سکے اور انسانی معاشرے کے افرادایک دوسرے کی احتیاجات اور ضرورتوں سے آگاہ ہوسکیس البذاکسی لفظ ہے اس کے مطلوبہ عنی کو کشف کر لیتا بیانسان ہی کا کام ہے کیونکہ اس نے ہی الفاظ کومعانی کے لیے بنایا اور معین کیا ہے اور اس نے ہی پی فیصلہ کیا ہے کہ اس معنی ومطلب کے لیے پیلفظ ہونا چاہیے۔جب ایسا ہے تو پھر کیونکرمکن ہے کہ الفاظ سے معانی كے بچھنے كى يہ خصوصيت كہ جوانسان ہى كے ذوق وطبع كا نتيجہ ہے اس كے ذوق وطبع كى حدود سے آ گے نكل جائے اوراس حد تك پہنچ جائے کہ پھرانسانی طبع وذوق اس تک پہنچنے سے قاصر ہوئی ممکن ہی نہیں۔ یہ بھی ممکن نہیں کہ الفاظ میں ہی السی خصوصیت پیدا ہوجائے کہ وہ اپنے معینہ معانی کے مقابلے میں کسی دوسرے معانی کوظاہر کریں ایسے معانی جوانسان کی قوت فکر اور ذوق طبح کی حدود سے خارج ہوں کیونکہ اس صورت میں الفاظ کی دلالت ان معانی پراصل بناوٹ کے مقررہ اصولوں ( دلالت وضعیہ اعتباریہ) کےمطابق نہیں ہوگی۔اورا گرفرض بھی کرلیں کہ کی کلام کی ترکیب میں الیی خصوصیت رکھ دی گئی ہے جس کی وجہ سے وه كلام مجره كي حد تك ين چكا ب اوركوئي محض اس جيسي تركيب كا حامل كلام پيش نبيس كرسكنا تواس كامطلب بيهوكاك الفاظ س جن معانی کا ارادہ کیا گیا ہے ان میں سے ہر معنی کئی مختلف تر کیبات کا حامل ہواور ان تر کیبات میں نقص کمال فصاحت و بلاغت وغيره كے لحاظ سے فرق يا يا جاتا ہو يعنى بچھ تاقص كچھكامل كچھ صحيح دبليغ اور بچھ فصاحت وبلاغت سے خالى ہول اور ان تمام تركيبات ميں سے ایک ترکیب ایسی ہوجو ہر لحاظ سے کامل اور فصاحت و بلاغت میں اپنی مثال آپ ہواور کوئی انسان اس جیسی ترکیب پیش نه کرسکتا مولهذا وہی "معجزة" کہلائے اگرید مان کیس تواس کے نتیجہ میں بیسلیم کرنا پڑے گا کہ ہرمعنی ومطلب میں ایک مجرہ آساتر کیب بھی پائی جاتی ہے جبکہ ایسانہیں ہے کیونکہ قرآن مجیدنے ایک ہی معنی کوئی مختلف بیانات اور پہلوؤں اور گونا گول ترکیبات کا حامل بنا کرپیش کیا ہے جیسا کہ تقص ووا قعات کے بیان میں بیامرواضح اور نا قابل انکار ہے اگراس کی تمام تركيبات معجزه آساموتين تو برمعني مين ايك بي جهت يائي جاتي اوركوئي دوسرا پهلوموجود نهوتا جبكه ايهانهين ب

ایک جواب ما تاویل:

پہلی بات تو یہ ہے کہ ذکورہ بالا دواشتہ ہات و غلط فہمیا آل افران جیسے دوسرے امور ہی اس امر کا سب بے کہ علاء و محققین قرآن جیسے دوسرے امور ہی اس امر کا سب بے کہ علاء و محققین قرآن جید کے مجز ہ ہونے اوراس کی فصاحت و بلاغت کے بنظیر ہونے میں 'صرف' کا معنی یہ ہے کہ خدانے ہی لوگوں کواس کی نظیر وشل پیش کرنے سے عاجز کر دیا ہے اوران کے دل اس امر سے چھیر دیے ہیں معنی یہ ہات درست ہے کہ قرآن کی مثل وظیر پیش کرنا یا اس کی سورتوں بلکہ ایک سورت کی مثال لا ناتھی ممکن نہیں اور کوئی بشر اس کی طاقت نہیں رکھتا اور اس حقیقت کوقرآن نے اپنی آیات کے ذریعے جینے کرتے ہوئے بیان بھی کر دیا ہے چنا نچہ اس کی طاقت نہیں رکھتا اور اس حقیقت کوقرآن نے اپنی آیات کے ذریعے جینے کرتے ہوئے بیان بھی کر دیا ہے چنا نچہ

صدیال گزرجانے کے باوجوداب تک کوئی وشمن قرآن اس کی مثال پیش نہیں کرسکااس سے پہ چاتا ہے کہ ایسا کرنا انسان کے بس کاروگ نہیں کیکن اس کی وجہ یہ نہیں کہ کلام کی تر تیب انسانی کار میں پائی جاتی ہے اوراس کے لیے ایسامنظم ومرتب کلام لائے سے قاصر وعا جز ہے کیونکہ اس جیسی تر کیب و تر تیب انسانی کلام میں پائی جاتی ہے اوراس کے لیے ایسامنظم ومرتب کلام لانا ممکن ہے بلکہ اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کو قرآن کا مقابلہ کرنے کی راہ سے پھیردیا ہے اوراس کی مثل وظیر لانے سے عاجز کردیا ہے لہذا انسان کا قرآن کی نظیر نہ لاسکنا ور هیقت کلام کی ترکیب و تر تیب اور فصاحت و بلاغت کے سبب لانے سے ماجز کردیا ہے لہذا انسان کا قرآن کی نظیر نہ اسکنا ور ہی گام کی ترکیب و تر تیب اور فصاحت و بلاغت کے سبب سبب سبب کی تعلیم کی ترکیب و تر تیب اور نہ کی تو ہوئی گام کے اور انسانی ارادہ پر بھی اس کی حکومت ہے اس کے اور انسانی ارادہ پر بھی باتی دے ہوئی کوئی شخص قرآن کی مثل ونظیر لانے کی کوشش کرتا ہے تو فدا اس کے ادادہ اور اس کی حکومت بھی باتی دے دہ اس کے ادادہ اور اس کی حکومت بھی باتی در ہے ہوئے قرآن کا مقابلہ کرنے کا ادادہ ترکیک کردیتا ہے ادادہ سے کا ادادہ ترکیک کردیتا ہے۔ اسے 'مرف' کا مقابلہ کرنے کا ادادہ ترکیک کردیتا ہے۔ اسے 'مرف' کا مقابلہ کرنے کا ادادہ ترکیک کردیتا ہے۔ اسے 'مرف' کہتے ہیں۔

مذکورہ بالا جواب قطعاً غلط اور نا درست ہے ادر قر آن کی ان آیات سے سی طور پر مطابقت نہیں رکھتا جن میں لوگوں کو قر آن کی مثل ونظیر لانے کا چیلنج کیا گیا ہے ٔ مزید وضاحت کے لیے اصل آیات ملاحظہ ہوں:

سوره ع بود، آیات ۱۳ م۱:

 أَتُلُفَأْتُوا بِعَشْرِسُوَ مِ مِتْثَلِهِ مُفْتَر لِتٍ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِن دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِي قِيْنَ ﴿

 فَاللّمْ يَسْتَجِينُبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا لَنْهِ لِمِ اللهِ حَدْثُ - " 
 فَاللّمْ يَسْتَجِينُبُوا لَكُمْ مَا عُلَمُو النّهِ لَهِ اللهِ عَلَى اللهِ حَدْثُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله

( کہددیجئے کہ اس جیسی دک سورتیں من گھڑت پیش کرواور خدا کے سواجے بھی بلاسکتے ہو بلالوا گرتم اپنی بات میں سپچ ہوئیس اگروہ تنہیں اس (چیلنج) کا جواب نددین تو جان لوکہ میر قرآن)علم اللی سے نازل کیا گیاہے).

اس آیت سے صاف ظاہر ہے کہ قرآن کی مثل وظیر لانا کمی بشر کے بس میں نہیں نہ یہ کہ خداا سے ایمانہیں کرنے دیا خاص طور پراس آیت کا آخری جملہ ۱۰۰۰ فاعُ لَمُنَّو النَّمَ الْنُولِ بِعِلْمِ اللهِ ۱۰۰۰ (پس جان لوکہ اسے علم الله سے نازل کیا گیا ہے) واضح طور پراس امرکو بیان کرتا ہے کہ قرآن کی مثل وظیر پیش کرنے کی بابت جو چیلنے کیا گیا ہے اس کی دلیل صرف یہ کہ یہ (قرآن) خدا کی طرف سے نازل ہوا نہ یہ کہ اسے رسول خدا حضرت محصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی طرف سے جعل کیا ہے ۔ اور یعلم خدا کے ساتھ نازل ہوا نہ کہ شیاطین اس کے نزول میں دخیل ہیں جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: حورہ عطور ، آیت ہم ۳:

\* "أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ " بَلُ لَا يُؤُمِنُونَ ﴿ فَلْيَأْتُوابِ عَلِيْتٍ مِّثْلِهَ إِنْ كَانُوا طَهِ وَبِينَ ﴿ "

(یا وہ کہتے ہیں کداس نے (محمد نے) اسے اپنی طرف سے گھڑ کر پیش کیا' بلکہ حقیقت ریہ ہے کہ وہ لوگ مانتے ہی نہیں اور اگر سے ہیں توانییں چاہیے کہ اس جیسا کلام پیش کریں)

اورارشاد بوا:

سوره ءشعراء، آیت ۲۱۲:

\* وَمَاتَنَزَّ لَتُوبِهِ الشَّلِطِينُ @ وَمَايَثَبَغِي لَهُمُ وَمَايَتُظِيعُونَ ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُ وُلُونَ ﴿ -

(یر (قرآن) شیاطین کے ذریعے نازل نہیں ہوا کیونکہ وہ نہ تو اس کام کے لائق ہیں اور نہ ہی انہیں اس امر کی طاقت وصلاحیت ہے وہ تو آسانی اسراراوررموز اللی کے سننے سے ہی محروم کردیئے گئے ہیں )۔

"صرف" کے بارے میں جو پھھان حضرات نے بیان کیا ہے وہ درست نہیں کیونکہ اس سے فقط حضرت پیغیمرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رسالت کی صداقت کا ثبوت ملتا ہے نہ کہ اس امر کا ثبوت کر آن خدا کا کلام ہے اور اس کی طرف سے نازل ہوا ہے نہ کورہ بالا آیات کی طرح ہیآ یت بھی ہمارے مطلوب کو ثابت کرتی ہے: (ملاحظہ ہو) سورہ وٹس، آیت ہے "

\* "قُلْ فَاتُوالِسُوْ مَا قِمِّشُلِهِ وَادْعُواهَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ اِنْ كُنْتُمُ صُوقِيْنَ ﴿ بَلَ كُنَّ بُوَابِمَالَمُ يُحِيْطُوْ الِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَا تَرِمْ تَاْوِيْلُهُ "-

کہ دیجئے کہ پس لے آؤاں جیس ایک سورت اور خدا کے سواجے بھی بلا سکتے ہو بلالوا گرتم سچے ہو بلکہ حقیقت ہے ہے کہ انہوں نے جمٹلا دیا ہے اس چیز کوجس کا وہ اپنے علم کے ذریعے احاطہ بیس کر سکے اور نہ ہی ان کے پاس اس کی کوئی ت اُویل پہنچی ہے )۔

اس آیت سے بیام ظاہر ہوتا ہے کہ لوگوں کا قرآن کی نظیر نہ لاسکنا اوران کی انفرادی واجماعی قوتوں وصلاحیتوں کا اس سلسلے میں مدد کرنے والوں کا ناتوان ہونا ور حقیقت اس سبب اس سلسلے میں مدد کرنے والوں کا ناتوان ہونا ور حقیقت اس سبب سبب کہ قرآن ایک ایس سیسلے میں مدد کرنے والوں کا ناتوان ہونا ور حقیقت اس سبب کہ قرآن ایک ایس سے اوراس کی حقیقت کے ادراک سے عاجز ہونے کی وجہ سے اس کی تلذیب کی اوراس کی عظمت کو جھلا دیا اور خدا کے سواکسی کو اوراس کی حقیقت کے ادراک سے عاجز ہونے کی وجہ سے اس کی تلذیب کی اوراس کی عظمت کو جھلا دیا اور خدا کے سواکسی کو اس کی حقیق ت اُویل سے آگا تھی صاصل نہیں اور یہی (عدم آگاتی) اور قرآن کے اسرار ورموز کا تکمل احاطہ نہ کرسکنا ہی اس کی حقیق ت اُویل سبب ہے کہ کوئی بشراس کی مثل ونظیر نہیں لاسکتا اور مخلوق میں سے کوئی بھی اس کا مقابلہ کرنے ہوئی کی صلاحت موجود خداوند عالم نے ان کے دلوں کو ایسا کرنے سے بھیر دیا ہے جبکہ ان میں ایسا کرنے اوراس کی مثل ونظیر پیش پر قاور ہوتے نہیں ایسا ہرگر نہیں۔

ایک اورمقام پر بول ارشاد موا:

سوره ءنساءآيت ۸۲:

\* "أَفَلًا اللهُ وْ نَالْقُولُانَ " وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ وَ مَوْافِيهِ اخْتِلَا فَاكْثِيدُوا" - (كياده قرآن كى بابت تدبراورغور وفكرنيين كرتے، كه اگروه الله كے سواكسى اور كى طرف سے ہوتا تو وہ ضروراس

میں اختلاف کثیر پاتے)۔

اس آیت سے صاف ظاہر ہے کہ بشراس وجہ سے قرآن کی مثل ونظیر لانے سے عاجز ہے کہ قرآن خودا پنے الفاظ اور معانی میں اس صفت کا حامل ہے کہ اس میں کسی قشم کی دور نگی واختلاف نہیں پایا جاتا اور مخلوق میں سے کوئی بھی پہطا قت نہیں رکھتا کہ ایسا کلام پیش کر سکے جس میں کسی قشم کی دوئیت واختلاف موجود نہ ہوئے نہ یہ کہ خدانے لوگوں کے دلوں کوقرآن میں پائے جانے والے اختلاف اور دوئیت سے آگاہ ہونے اور اس حوالہ سے اس کا مقابلہ کرنے سے چھیر دیا ہے۔ اس سے ثابت ہوتا جانے والے اللہ میں بائی ہے اور سے جزہ ہونا ثابت کرنے کی جو کے کہ یہ کلام اللی ہے اور سے نہیں اور اس کے لیے اس کا سہار الیہ انجی جی خینیں۔

اصل اعتراض كاجواب

نصاحت وبلاغت کے والے بید اب ہم اصل اعتراض کا جواب پیش کرتے ہیں ' موال یا اعتراض بی تھا کہ قرآن کا مجزہ ہوتا منصاحت و بلاغت اور وضع کئے ہوئے کلام کی صفات میں سے ہے فصاحت و بلاغت آو بنائے اور وضع کئے ہوئے کلام کی صفات میں سے ہے اور ' وضح کلام' طبع انسانی کے آثار میں سے ایک ہے بینی انسان ہی کا کارنامہ ہے تو کیوکرممکن ہے کہ وہ چیز جو خود انسان کا کارنامہ اور اس کی طبع و جودی کا شاہ کارہ ہو وہ اس صدتک کمال کی مغزل کو بی جائے کہ انسانی طبع کی رسائی وہاں تک ممکن ہی و اور وہ اس کی طبع و جودی کا شاہ کارہ ہو اس کے انسانی طبع کی رسائی وہاں تک ممکن ہی وہ وہ کی توانا تیوں کی حدود سے باہر نکل جائے گو یا اس کامعنی بیہوا کہ انسان خود اینی بنائی ہوئی چیز کے سامنے عاجز ونا تواں اور اس کی مثل وظیر لا نے سے قاصر ہو لینی جس چیز کے وجود ہیں آنے کی علت وسب وہ خود اور اس کی وجودی صلاحت ہواں کی مثل و نظیر لا نا اس کے لیے ناممکن ہو ہیے کو کرممکن ہے؟ اس کا جواب ہیہ ہے کہ'' کلام'' کا انسانی طبعت سے اس حد تک تعلق ہے کہ ایک کلام کی انسانی کی طرف ہوئی ہے ) اور جہاں کہ کہ ایک لفظ سے اس کاممنی خالم ہوئے کہ معانی ظاہر ہوئے کے ساتھ ساتھ ان کے حقیق حسن و جمال کا تک کمام کی ایسی ترتیب و ترکیب کا تعلق ہے کہ جس سے الفاظ کے معانی ظاہر ہونے کے ساتھ ساتھ ان کے حقیق حسن و جمال کا طور پر پہنچایا جا سکے اور جومعنی کلام کرنے والے کے ذہن میں ہے اسے سنے والے کے دہن میں ہے اسے سنے والے کے ساتھ صاحت گری کا عمل اس طرح کلام کرنے والے کے دہن میں اس معنے کو اس طرح مرتب و منظم کرے اور اس کی علی صورت گری کا عمل اس طرح کلام کرنے والا اپنے ذہن میں اس معنے کو اس طرح مرتب و منظم کرے اور اس کی علی صورت گری کا عمل اس طرح کلام کرنے والے کے دہن میں اصل حقیقت اور واقع الام کے عین مطابق ہویا انہم دے کہ دو اس کے دہن میں اس معنے کو اس طرح مرتب و منظم کرے اور اس کی علی صورت گری کا عمل اس طرح کلام کرنے والے اسے مناز اس کو واقع اللام کے عین مطابق ہویا ان علی مطابق ہو یا اس کو اس طرح کلام کی اس کے دور اس کی مطابق ہویا ان کے دور اس کی میں مطابق ہویا اس کو دی کو دور اپنے تھام متعلقہ کیا تھا کہ میں مطابق ہو یا ہم کا کو دیا جس کے دور اس کی مطابق کی مور کے میں مطابق کی مطابق کو دیا ہمیں مطابق کی کو دیا ہمیں کی مور کے دور اس کی کو دیا جو کی کو کر کے دور کے دور کی میں کو کر کی کو کر کے د

اگرتمام متعلقہ پہلوؤں میں مطابقت ندر کھتا ہوتو اکثر و بیشتر پہلوؤں میں مطابقت کا حامل ہویا یہ کہ بچھ پہلوؤں میں مطابقت رکھتا ہواور پچھ میں ندر کھتا ہوئتو بیسب ایسے امور ہیں جن کا تعلق کلام کی وضع واصل بناوٹ سے نہیں بلکہ ان کا تعلق کلام کرنے والے کی علم بیان اور فن بلاغت میں اس مہارت سے ہے جو اسے اس کی بشری طبع وجودی سے حاصل ہوتی ہے اوروہ اس کے سہار سے الفاظ کی بہتر ترتیب وتر کیب پر قاور ہوجا تا ہے اور پھراسی مطابقت ذہنی کے ذریعے وہ جو پچھ بھی چاہتا ہے اسے الفاظ کے قالب میں اس طرح ڈھال دیتا ہے کہ اس کا کلام' مد نِظر موضوع کے تمام پہلوؤں اور لوازم و متعلقات کا مکمل طور پراحاط کرسکے۔

فصاحت وبلاغت کے باب میں تُعین صورتیں ممکن ہیں اور وہ تینوں ایک ہی کلام میں سکجا بھی ہوسکتی ہیں اور متفرق' بھی' بینی ایک دوسرے کے ساتھ اورعلنچد ہصورت میں بھی قابل تصور دوجود پذیر ہیں ان کی تفصیل ہیہے:

ایک صورت:

کھی ایسا ہوتا ہے کہ کوئی شخص کسی زبان کے بارے میں وسیع معلومات اور کامل تسلط رکھتا ہو یہاں تک کہ اس زبان کا ایک لفظ بھی ایسانہیں جس سے وہ تا آگاہ ہولیکن اس کے باوجودوہ اس زبان میں گفتگونہیں کرسکتا۔

دوسري صورت:

دوسری صورت بید کہ وکی شخص کسی زبان کے الفاظ کا صرف عالم ہی نہیں بلکہ اس میں گفتگو کرنے میں بھر پورمہارت رکھتا ہوا ورالفاظ کی ترتیب وترکیب پراحسن طور سے قادر ہولیکن ٹھوں علم نہ ہونے اور معارف ومطالب سے ٹا آگا ہی کی وجہ سے ایسا کلام پیش کرنے سے عاجز و نا تو ان ہوجو معانی ومفاھیم کے تمام پہلوؤں کواجا گر کر سیکے اور ان کے قیقی حسن و جمال سے بردہ اٹھا سیکے۔

#### تيسري صورت:

تنیسری صورت یہ کہ کوئی شخص کسی زبان کے الفاظ سے بھی بھرپور آگاہ ہواور کسی حد تک علوم و معارف میں بھی مہارت رکھتا ہواور لطافت طبع و فرزا کت فطرت کی خوبیوں کا حامل بھی ہولیکن اس کے باوجود اپنی معلومات اور فکری ذخیرہ کو الفاظ کے قالب میں ڈھال کوائے نے دل کی بات زبان پر لانے سے قاصر ہویعتی اپنے تیک ان معلومات اور معارف وعلوم کی زیبا ئیوں سے بھرپورلطف اندوز ہوتا رہے لیکن آئیس الفاظ کی صورت میں کسی کے سامنے پیش کرنے سے قاصر اور اپنے مافی الفاظ کی صورت میں کسی کے سامنے پیش کرنے سے قاصر اور اپنے مافی الفائم اردکش انداز میں نہ کرسکتا ہو۔

بیرہ وہ تین پہلویا تین صورتیں ہیں جو کلام کے سلسلہ میں قابل تصور ہیں اور ان کا یکجا ہونا اور متفرق ہونا دونوں ممکن ہیں ان میں سے پہلی صورت کا تعلق الفاظ کی وضع و بناوٹ سے ہے کہ انسان اپنی معاشر تی طبع اور اجتماعی تقاضوں کی روشی میں نفظوں کو وضع کرتا ہے جبکہ دوسری اور تیسری صورت کا تعلق الفاظ کی وضع و بناوٹ سے نہیں بلکہ وہ دونوں توت فکر وادر اک کی اطافت سے مربوط ہیں اور بیا یک واضح و نا قابل انکار حقیقت ہے کہ ہماری فکر وادر اک کی تو تیں محدود ہیں اور ان کی صدود مقرر و طے شدہ ہیں اور ہم تمام حوادث و و قابعے اور حقائق امور کی تفاصیل وجزئیات اور ان کے جملہ متعلقات کا اصاطر نہیں کر

سوره ونساء، آيت ۸۲:

\* "أَفَلايَتَكَبَّرُونَ الْقُرُانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِنْدِعَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلا فَاكْثِيرًا"

( کیا وہ قرآن میں غور وفکر نہیں کرتے' کہ اگر وہ خدا کے علاوہ کسی اور کی طرف سے ہوتا تو یقینا وہ لوگ اس میں منتر نہ میں تاریخ

بہت زیادہ اختلاف پاتے)

ایک اورمقام پرارشا دفر مایا:

سوره وطارق، آیات ۱۱ تا ۱۹۲:

\* ' وَالسَّمَاءَ ذَاتِ الرَّبُوهِ فَ وَالْا ثُمْضِ ذَاتِ الصَّدَعِ فَى اللَّهُ لَقُولُ فَصَّلُ فَ وَمَاهُوَ بِالْهَوْلِ ﴿ '' (قسم ہے آسان کی جو بار بارش برسانے والا ہے (یا گروش محوری رکھتا ہے) اور زمین کی جو شکاف رکھتی ہے' یقیناوہ (قرآن) حق کو باطل سے جدا کرنے والاقول ہے نہ بیر کے لغوو بے فائدہ قول)

اس آیت میں غور کریں کہ اس میں آسان اور زمین کی شم کھائی گئ ہے جو کہ تغیر پذیر رہتے ہیں اور بہتم اس چیز کے لیے کھائی گئ ہے جو تغیر پذیر نہیں بلکہ ایک ثابت و متحکم حقیقت پر بنی ہے جو کہ اس کی ' ت اُویل' ہے (ت اُویل کی بابت عنقریب بیان کیا جائے گا کہ قرآن میں اس سے مراد کیا ہے؟) یعنی وہ اس کی اصل حقیقت ہے۔

فداوندعالم فقرآن مجيد كمتعلق يون ارشاوفرمايا:

سوره ء بروج آیت ۲۲:

\* "بَلْ هُوَ قُنُ اَنَّ مَّجِيدًا شَ فِي لَوْحٍ مَّحْفُوْ ظِ-- "-(بلكه وه قرآن مجيد ہے جو كه لوح محفوظ ميں ہے)-

سورهء زخرف آیات ۲ ۲ ۲:

\* وَالْكِتْبِ النَّهِيْنِ أَنْ إِنَّا جَعَلْنُهُ قُرْءِنَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنَّهُ فِنَ أُمِّر الْكِتْبِ لَكَ يَنَالَعَ لِنَّ \* \* وَالْكِتْبِ النَّهِ يَنْ الْكِتْبِ لَكَ يَنَالَعَ لِنَّ \* \* وَالْكِتْبِ النَّهُ عَلَيْكُ مِنْ الْكِتْبِ لَكَ يَنَالَعَ لِنَّ \* \* \* وَالْكِتْبِ النَّهُ عَلَيْكُ مِنْ الْكِتْبِ لَكَ يَنَالُعَ لِنَّ \* \* \* وَالْكِتْبِ لَكَ يَنَالُعَ لِنَّا اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ الْكِتْبِ لَكَ يَنَالُكُونَ فَيَ

وقتم ہے کتاب مین کی ہم بی نے اسے آسانی سے پڑھاجانے والاعربی زبان میں بنایا ہے تا کتم پر بیزگار بن سکواوروہ ہمارے پاس 'ام الکتاب' میں بلندمقام ومرتبت والا اور محمت ودانائی والاہے )۔

سوره ءوا قعه، آيات ۵ كتا 9 ك:

\* فَلَآ أُقْسِمُ بِمَوْ قِجَ النُّجُوْمِ فَى وَاتَّهُ لَقَسَمُّ لَّوْتَعْلَمُوْنَ عَظِيْمٌ فَى اِنَّهُ لَقُمَ انْ كُرِيمٌ فَى كِتْبٍ
مَّكُنُونٍ فَى لَا يَمَشُهُ اِلَّا النُّطَهَّمُ وَنَ ﴿ "-

(فتم ہے ستاروں کے اترنے کی جگہوں کی اور یکٹی عظیم شم ہے اگر تہمیں علم ہوتا (تواس کی عظمت کوجانے) وہ قرآن کریم ہے جوایک پوشیدہ کتاب میں ہے اوراسے پاک و پاکیزہ لوگوں کے علاوہ کوئی نہیں چھوسکتا)۔

ندکوره بالا اور اُن جیسی دیگر آیات اس امرکی واضح دلیل بین که قرآن این محانی و معارف پین ثابت و متحکم اور نا قابل تغیر حقائق پر مشمل و مبنی ہے اس طرح کرندخود قرآن تغیر پذیر ہے اور ندہی وہ حقائق ، کہ جن پر قرآن کے معانی قائم واستوار بین بلکہ دونوں غیر متغیر بیں )

ندکورہ بالا بیانات کی روشی میں آپ اشکال واعتراض کے جواب سے بخوبی آگاہ اور اس حقیقت سے مطلع ہو پچکے ہوں گے کہ الفاظ کی وضع و بناوٹ کا انسان کی طرف استناداس بات کا باعث نہیں ہوسکتا کہ کوئی ایسا کلام ہی موجود شہو جواپئی ترتیب و ترکیب کے حوالہ سے انسان کی طاقت وقوت سے بالاتر ہواور انسان اس کے مثل ونظیر لانے پر قادر نہ ہو لینی اگریہ بات مان بھی کی جائے کہ الفاظ انسان نے بنائے اور ان کی وضع میں اس کی طبح سلیم کا رفر ماتھی لیکن سے مان لینا اس بات کا باعث مبین کہ دونیا میں کوئی مجز ہ آسا کلام ہی نہ پا یا جائے لیعنی ایسا کلام جس کی نظیر لا نا انسان کے بس میں نہ ہو ور نہ اس کا مطلب سے ہوگا کہ جس لو ہار نے تلوار بنائی وہ تلوار چلانے والے سے زیادہ بہا در ہونا چا ہے اور نرد (ستار البین باجا) اور شطر نج وغیرہ بنانے والا ان کے کھیلئے والے سے زیادہ ماہر ہونا چا ہے اور سار بگی کا موجد اسے بجانے والے سے زیادہ بہتر بجانے پر قادر ہو (جبکہ ان میں سے کوئی بات بھی درست نہیں)

ندکورہ بالاتمام مطالب سے بیربات واضح ہوگئ کہ کمال بلاغت کی بنیا دوہ علم ہے جووا قع اور حقیقت الامر کے مطابق ہواوروہ مطابقت اس جہت سے ہوکہ کلام میں جوالفاظ استعال کئے گئے ہیں وہ اپنے معانی سے بوری مطابقت رکھتے ہول اور ان پر کمل طور پر دلالت کرتے ہوں اور جومعانی متعلم کے ذہن میں ہیں وہ الفاظ کے ذریعے سننے والے کی لوح فکر پرنقش ہر جائیں یعنی الفاظ معانی سے اور معانی الفاظ سے یوری۔کامل وکمل۔۔مطابقت رکھتے ہوں۔

الفاظ ومعانى كى مطابقت كابيان

الفاظ ومعانی کے درمیان مطابقت کی وضاحت ہوں ہے کہ جہاں تک 'لفظ' کا تعلق ہے توضروری ہے کہ لغوی وشر کے لحاظ سے لفظ کے اجزاء میں پائی جانے والی ترتیب اس معنی کے اجزاء کی ترتیب سے حسب طبع بھی مطابق ہوجس کا ذریع اظہاروہ لفظ بناہے اس طرح وضع اور طبع کے درمیان مطابقت حاصل ہوجائے گی اور کلام صبح وبلیغ کہلائے گا، فصیح وبلیغ کلام کر یتحریف شیخ عبدالقاہر جرجانی نے کتاب دلائل الاعجاز میں کھی ہے۔اور معنے کی بابت بیضروری ہے کہ وہ عالم ماورائے ذہمز میں یائی جانے والی حقیقت کے عین مطابق ہولیعنی ایسانہ ہو کہ لفظ کے سانچ میں ڈھل جانے کے بعد اپنی اصل حقیقت سے ہاتھ دھوبیٹے اور بیوہ امر ہے جورتبہ کے لحاظ سے پہلے امر (لینی لفظ کے اجزاء کی ترتیب کا وضع وطبع کے لحاظ سے معنے کی ترتیب ے مطابقت رکھنا) ہے بھی مقدم ہے بلکہ اس کی بنیاد ہی ہیہ ہے کیونکہ کتنے ایسے تھیجے دبلیغ کلام ہوتے ہیں جواپیے الفاظ ومعافر میں کمل مطابقت کے حامل ہونے کے باوجود کسی غرض ومقصد سے خالی اور مذاق پر مبنی ہوتے ہیں کہ ماورائے ذہن ان کی کوڈ حیثیت بی نہیں ہوتی لہذا وہ سنجیدہ کلام سے مقابلہ نہیں کر سکتے اوراسی طرح کتنے ایسے کلام ہوتے ہیں جوصیح وبلیغ ہوئے ک باوجود جہالت پر مبنی ہونے کی وجہ سے علم وحکمت کے حامل کلام کا مقابلہ نہیں کرسکتے کیونکہ ہزل و مذاق اور جہالت کاعلم تحمت اور سنجيدگي ہے کوئي جوڑ ہی نہيں' اور جو کلام لفظ ومعنی کی ہمہ جہت مطابقت کا حامل ہواور الفاظ کی شیرینی' حسن اسلوب معنے کی بلاغت اور حقیقت الواقع تمام اس میں یجاہوں وہ سب سے بلندو برتز اور باعظمت کلام کہلاتا ہے۔ اور جب کوئی کلام حقیقت پر منی ہوا در معنے کے لحاظ سے بھی ذہن اور ماورائے ذہن دونوں کے درمیان ممل طور پرمطابقت وہمرنگی کا حامل ہوتا ممکن ہی نہیں کہوہ دوسرے حقائق کی تکذیب کرے یا دوسرے حقائق اس کی تکذیب کریں کیونکہ حق کے اجزاء وار کان کے درمیان ممل اتحادو ہم آ منگی و بیجہتی یائی جاتی ہے اس لیے کوئی " حق" کسی حق کوغلط و بے اثر اور اس کا ابطال نہیں کرسکتا اور نہ ہو كوئى "مسدق" (سيائى) سے كسى دوسرى سيائى كى تكذيب ہوسكتى ہے جبكہ باطل ہردوسرے باطل سے بھى منافات ركھتا ہےاو حق سے بھی ذراغور سے اس آپیٹر یقہ کے مفہوم پر توجہ کریں: ارشادی تعالیٰ ہے:

سوره ء يونس ، آيت ۲ سا:

\* "فَمَاذَا بَعُكَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلُلُ" -

(حق کے بعد گمراہی وضلالت کے سوالیجھ بھی نہیں)

اس آیت میں ' دخی'' کومفرد (ایک) کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے تا کہ بیان کیا جا سکے کہ اس میں کسی قشم کر دوئیت واختلاف اور پراگندگی وتفرقہ نہیں یا یا جا تا۔

ای طرح ایک اورآیت میں ارشادالی ہے:

سوره ءانعام، آيت ١٥٣:

\* " \* "وَلاَتَتَّبِعُواالسُّبُلَقَتَفَرَّقَ بِكُمُ--- "-

(اورپیروی نُه کروراستوں کی ورندو تھمہیں متفرق و پراگندہ کرویں گے)

اس آیت میں باطل کو' سبل' (صیغہ ، جمع) (لیعنی راستے) سے تبیر کیا گیا ہے جو کہ خود بھی متفرق و پراگندہ ہیں اور تفرق وتفرقہ پیدا کرنے والے بھی ہیں۔

ندکورہ بالا دوآ بیوں سے اس حقیقت سے آگاہی حاصل ہوتی ہے کہ 'دحن' ایک ہے اس میں کسی قتم کی دوئیت' تفرق وتشقت وغیرہ نہیں پایاجا تالیکن حق کےعلاوہ دوسرے سب راستے متعدد متفرق متشقت اور تفرقد آور ہیں۔

پس جب یہ بات واضح ہوگئ کری متحدالا جزاء ہوتا ہا اور اس کے اجزاء بین کی دوگا گئ تفرقہ واختلاف نہیں پایا جاتا بلکہ ہرجزء دوسر ہے جہاتھ ملا ہوا ہے اور وہ ایک دوسر سے کی صدافت کے گواہ ہیں اور ایک دوسر سے کی صدافت کے گواہ ہیں اور ایک دوسر سے کی معانی ومفاہیم سے پردہ اٹھانے والے ہیں' تو بیا مرخو و بخو د ثابت ہوجاتا ہے کہ قرآن ہو کہ ''حق' ہے اس بیں بھی کی قشم کا اختلاف و دوگا گئی نہیں پائی جاتی اور چونکہ ''حق' ہے اس لیے اس کے اجزاء ایک دوسر سے کی صدافت کے گواہ اور ایک دوسر سے کے معانی ومفاہیم کو واضح کرنے کا ذریعہ ہیں اور میہ بات قرآن مجید کی اہم خصوصیات میں سے ہے کہ اس کی کوئی آئی سے بعنی و بے نتیج نہیں ای طرح جب کوئی ایک آئیت کی دوسری مناسب آئیت کے ساتھ طاکر دیکھی جائے تو اس سے ایک نئی نو بلی حقیقت حاصل ہوجاتی ہے اور جب ان دونوں کے ساتھ تیسری آئیت کو طلا کردیکھیں تو معلوم ہوتا ہے کہ بیتیسری ایک دوسری مناسب آئیت کے مطاق می خود ہماری اس کی اس خصوصیت سے پاکیزہ نمونے ملاحظ فرما میں گئی لیکن افسوں ہے کہ تیسیس کا ایک دوسری مناسب میں اس دوش اور طریقہ عکار (قرآن کی آئیسے قرآن کے ذریعے ) کومفسرین کرام نے نہیں اپنایا'اگرا بنداء میں سے اس روش کو اپنایا جاتا تو آج ہم قرآن کے دریائے عظمت سے زیادہ سے زیادہ پاکے مالی کو ہر حاصل کرنے میں کا میاب ہو چکے ہوتے اور اس کے مقدس وقیس وقیس خزانوں سے زیادہ بی دیادہ سے زیادہ پاکے اور اس کے مقدس وقیس خزانوں سے زیادہ ہیں دیادہ پاکور کو ہر حاصل کرنے میں کا میاب ہو چکے ہوتے اور اس کے مقدس وقیس خزانوں سے زیادہ ہو ہی کہوتے اور اس کے مقدس وقیس خزانوں سے زیادہ ہیں دیادہ پاکے والی سے دیادہ کیا گئا کہ اور اس کے مقدس وقیس خزانوں سے زیادہ ہو میں دیادہ پاکھ کو ہیں وہ ہو سے دیادہ پاکھ کیا گئا کہ میات کی سے اس دوش کو ایک کو ہر حاصل کرنے ہیں کا میاب ہو جگے ہوتے اور اس کے مقدس وقیس خزانوں سے زیادہ ہیا گئا کہ کو ہر حاصل کرنے میں کا میاب ہو جگے ہوتے اور اس کے مقدس وقیس خزانوں سے زیادہ ہورہ وہ ہوت دیا ہو گئا کو میات کو معامل کرنے میں کی میں کو میاب کو میں کور کیا ہے کو میاب کو میاب کو میاب کی کو میاب کو میاب کو میاب کو میاب کو میں کو میاب کو میا

ندکورہ بالا بیانات ومطالب سے واضح ہوگیا کر آن کے مجزہ ہونے پر جواعتراض کیا گیا تھا وہ دونوں پہلوؤں کی بابت دور ہوگیا بلکہ فلط ثابت ہوا کیونکہ مجزہ نما بلاغت کلام کاتعلق صرف الفاظ سے نہیں لہٰ ذائیہیں کہاجا سکتا کہ انسان جو کہ خود کلام کا وضع کرنے والا ہے وہ کیونکر کی ضیح وبلیخ کلام سے زیادہ فصاحت وبلاغت کا حامل کلام پیش نہیں کرسکتا ہے؟ اور یہ بھی نہیں کہاجا سکتا کہ چونکہ الفاظ کی تمام قائل تصور ترکیبات میں سے سب سے زیادہ فصیح وبلیغ ترکیب صرف ایک ہے لہٰ ذاایک معنی کوئی ترکیبات کے ذریعے بیان کرنا کیونکر ممکن ہے جبکہ وہ ترکیبات وعبارات سیاتی وسیات کے فاظ سے ایک دوسر سے محتیف ہوں اور وہ سب انسانی طاقت سے بالاتر اور مجزہ کی حد تک پینچی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی مون بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ ان تمام امود

میں اصل معیار واساس وہ معنی ہے جو ذہن اور ماورائے ذہن کی تمام جہتوں اور پہلوؤں کو اپنے اندر سمینے ہوئے ہوؤہی بلاغت کلام کاحقیقی معیارہ کر اور ای کی روشن میں ہمارے مدعا کی صحت اور اعتراض کرنے والے کا صحیح جواب واضح طور پرمعلوم ہو جاتا ہے)۔

# قرآن مين مجزه كامعني اوراس كي حقيقي تفسير

اس میں کوئی شک وشبہ نہیں کہ قرآن مجیداً بیت مجزہ کے ثبوت کی روش دلیل ہے اوراس میں واضح طور پر مجزہ کے وجود پذیر بہونے کے محمن میں بیات بیان کی گئی ہے کہ مجزہ ایک '' خارق العادت'' امر کا نام ہے جو عالم طبیعت و جہان مادہ میں ایک ماورائے طبیعت اور مافوق المادہ حقیقت کی اثر انگیزی کو ثابت کرتا ہے کیے لیک الیک توت جس کا تعلق مادی جہان سے نہیں وہ مادی جہان پر اثر انداز ہوکروہ کھی کر دکھائے جو عام طور پر نہیں کیا جاسکتا اس معنے میں مجزہ لیمن ایک خارق العادت (عجیب وغریب یا نا دروانو کھے) امر کو قرآن نے تسلیم اور ثابت کیا ہے اور اس (مجزہ) سے ہرگز وہ امر مراد نہیں جو عقل کے مسلمہ اصولوں کو غلط اور نا درست قرار دے۔

مذکورہ بالا بیان کی روشی میں ان نام نہا دوانشوروں کے خودسائنۃ نظریات کی قلمی بھی کھل گئی اور ان کے طرز نظر کے نادرست ہونے کا ثبوت بھی فراہم ہو گیا جنہوں نے قرآن مجید میں موجود آیات مجزہ کی ت اُویل کرتے ہوئے انہیں اپنی مادی وطبعی بحثوں کی ظاہری حقیقتوں سے ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش کی اور اپنی بظاہر علمی تحقیق کے سایے میں آیات مجزہ کی تفسیر کی ایسے افراد کی بیکوشش جو کہ عصر حاضر کی مادی جحقیقات کی بنیاد پر استوار ہے خود انہی کی طرف لوٹائی جاتی ہے۔

اب ہم مجزہ یعنی خارق العادت امر کے سلسلہ میں قرآن مجید کے بیان کردہ مصنے کو چند فصلوں میں وضاحت کے ساتھ ذکر کرتے ہیں تا کہ حقیقت حال واضح طور پر معلوم ہو سکے۔

## (۱) قانون علیت عامہ کے بارے میں قرآنی تقدیق

قرآن مجیدنے اس بات کوسلیم اور ثابت کیا ہے کہ عالم طبیعت کے واقعات اور تمام حوادث روزگارا پے مخصوص اسباب کے ساتھ رونما ہوئے ہیں اور ان اسباب کے بغیر کوئی واقعہ وجود پذیر نہیں ہوسکتا 'اور قرآن نے علّیت عامہ ( یعنی کوئی چیز بغیر سبب کے وجود میں نہیں آسکتی ) کی بھر پور تصدیق کی اور اسے اس طرح مورد تائید قرار دیا جس طرح عقل نے اپنے سلمہ اصولوں کے ساتھ اس کی تائید وقصد این کی اور اس کے علاوہ علمی بحثوں اور فکری استدلال و تحقیق کی بنیاو بھی یمی ہے کیونکہ ہرانسان فطری طور پر مینظر میرر کھتا ہے کہ اس مادی دنیا ادر عالم طبیعت میں کوئی واقعہ کسی مخصوص علت وسبب کے بغیر وجود پذیر نبیس ہوتا بلکہ تمام وا تعات وحوادث کے رونما ہونے کے پیچیان کے خصوص علل واسباب کارفر ماہوتے ہیں سیایک مسلم الثبوت امر ہے کوئی فخص اس میں شک دشہ ہی نہیں رکھتا بلکدات ایک نا قابل اٹکار عقلی فیصلہ کے طور پرتسلیم کرتا ہے ای طرح موجوده علوم اورتمام علمى تحقيقات ميس عالم طبيعت مي رونما ہونے والے تمام وا تعات وحوادث كى بابت ان كے مناسب اسباب اورموزون علل كوبنيا وقرارديا كياب اوراس حقيقت كاواضح طور پراعتراف كيا كميا بيكراس ونيايس كوئي واقعه مخصوص علت وسبب کے بغیررونمانہیں ہوتا اورعلت وسبب سے ہماری مراداس کے سوا پھیٹیس کہ عالم طبیعت میں جب کوئی ایک چیزیا امراور متعدد اشیاء یا امور دجود پذیر ہوتے ہیں توان کی وجہ سے ایک نئی چیزیا نیاامر وجود میں آ جا تا ہے اور ہم اس وجود میں آنے والے امر کو دمعلول "کانام دیتے ہیں (معلول لین وہ چیز جو کس چیز کی وجہ سے وجود میں آئی ہو) چنا نج تجربات نے علت ومعلول کی حقیقت کو ہمار ہے سامنے واضح کر دیا ہے مثلاً ہم نے بار بار کے تجریات سے بیراً گاہی حاصل کی ہے کہ جب مجی کسی جلی ہوئی چیز کود کھتے ہیں تو فورا آگ کا تصور سامنے آجا تا ہے جو کداس چیز کے جلنے کا سبب اور باعث تھی اور بیکی ایقین ہوجاتا ہے کہ آگ یا کوئی دوسراسب جس نے اس چیز کوجلایا ہے وہ اس سے پہلے موجود تھا در نہ یے چیز نہ جلتی ای طرح ہم باربارائی چیزیں دیکھ کراس عموی اصول اور قانون کی ہے آگاہ ہوجائے ہیں کہ ہرچیز کے وجود میں آنے اور رونما ہونے کے لیے کسی مخصوص موزوں ومناسب علت وسبب کی ضرورت ہوتی ہے اس کے بغیر کوئی امروقوع پذیر نہیں ہوسکتا ای طرح جب وہ علت اور سبب وجود میں آ جائے تو اس کے ''معلول'' کارونما ہونا اور وجود میں آ نالا زمی وضروری ہے، ابیانہیں ہوسکتا کہ علت تحقق پذیر ہو (وجود میں آئے)لیکن 'معلول' وجود میں ندآئے ئیہ ہر گر ممکن نہیں اسے' قانون علیت عامہ' کہتے ہیں' بنابراي كليت وعموميت اورعلت ومعلول كاايك دوسرے سے الگ نه ہونا۔۔ بلكه ايك دوسرے كالازم وملز وم جونا .... ہى ۔ اعلیت ومعلولیت کے قانون کی اصل بنیادیں اور بنیا دی اصول ہیں۔

ندگورہ بالا'' قانون علیت' جے عقل علوم اور تجربات نے ٹابت و تسلیم کیا ہے بلکہ علوم و تحقیقات کی بنیاد بھی یہی افون ہا سے آن مجید نے بھی مورد تا ئید قرار دیا ہے اورا پنے ظاہر وواضح بیانات وموضوعات میں مکمل طور پر اسے تسلیم کر کے اس کی بھر پور تقدیق کی ہے' چنا نچر آن مجید نے موت و حیات، رزق اور دیگر ساوی وارضی حوادث ووا قعات وغیرہ کے مذکر سے میں ان سب کو طل و اسباب کے ساتھ مر بوط کر کے ذکر کیا ہے اوران کی بنیا دوا ساس ان کے مضوص عوامل و اسباب بی کو قرار دیا ہے' اگر چوان کی بازگشت ڈات اللی کی طرف ذکر کی اور حقیقی معنے میں ان سب کا ستنا و خدا کی طرف کیا ہے کو ویک تو حید کی اشا صنہ بھی یہی ہے کیکن اس سے بخو بی میہ علوم ہو جاتا ہے کہ قرآن مجید نے ' تا موان علیت عام' کی بھر پور تا ئیر و تقد بن کی اور اس سے بیمراد لیا ہے کہ جب بھی کوئی سبب جاتا ہے کہ قرآن موری کا توان علیت عام' کی بھر پور تا ئیر و قصد بن کی اور اس سے بیمراد لیا ہے کہ جب بھی کوئی سبب جاتا ہے کہ قرآن کو اور اکا ورکاوٹ بھی نہ بن خواب کے اور اس کی اثر آفرین میں کوئی چیز مانے ورکاوٹ بھی نہ بن

تواس سبب کاد 'مسبّب' باذن خداد جود میں آجائے گا۔ للنزا جب بھی ہم کمی''مسبّب' کودیکھیں تواس سے اس کے' سبب' کے وجود کا یقین حاصل ہوجائے گا ادر ہم اس حقیقت سے آگاہ ہوجا کیں گے کہ اس (مسبب) سے پہلے اس کا سبب موجود تھا ادر بہای کا اثر ونتیجہ ہے ورندا سے بھی وجود نہل سکتا۔

**(r)** 

## قرآن میں خارق العادت امر کا اثبات

قرآن مجیدنے اگر چیعلت ومعلول کے قانون کی تقدیق کی ہے لیکن اس کے باوجودا بیے واقعات اور حوادث بھی بیان کئے ہیں جوعالم طبیعت میں پائے جانے والےعلت ومعلول کے عمومی نظام اور مروجہ عادات سے قطعی طور پر ہم آ ہنگ نہیں بلکہوہ ایسے خارق العادت امور ہیں جن کا تعلق عالم ماوراء الطبیعہ سے ہمثلاً وہ معجزات جوبعض انبیاء کرام علیم السلام كى طرف منسوب بين جيسے حضرت نوح" ' بهود" 'صالح" ' ابراہيم" ' لوط" ' داؤو" ' سليمان موى" ' عيسى" اور حضرت محمصلی الله عليدوآ لدوسلم كم مجزات ،اوروه سب ايسامور بين جوعالم طبيعت مين جارى وسارى نظام وعادات سيكسى طور پرجم آ جنگ نہیں تاہم اس حقیقت سے انکار ہر گزممکن نہیں کہ بیسب امور (معجزات انبیاء ") اور واقعات وحوادث اگرچہ عالم طبیعت میں عام طور پر وجود پذیر نہیں ہوتے بلکہ نظام طبیعت ان کی نفی کرتا ہے لیکن یہ بذات خودمحال نہیں اور عقل سلیم انہیں ناممکن قرار نہیں دیتی جس طرح کما بچاب وسلب (وجودوعدم) (ہونے اور نہ ہونے) کے بارے میں عقل کا فیصلہ ہے کہ بیدونوں کسی لحاظ ہے بھی یکجانہیں ہوسکتے اور نہ ہی میمکن ہے کہ ان دونوں میں سے کوئی بھی نہ ہوا ای طرح عقل ہمارے اس قول کی بھی نفی کرتی ہے کہ سی چیز کواس کی اصل حقیقت (اپنے آپ) سے الگ کیا جاسکتا ہے مثلاً یہ کہیں کہانسان انسان نہیں یاانگور انگورنہیں'اور''ایک'' (ا)عدد کے لحاظ ہے'' دو'' (۲) کا آ دھانہیں' توبیسب اوران جیسے دیگرامور بذات خودمحال وناممکن ہیں جبکہ مجزات اور خارق العادت امور ہر گزایسے نہیں اور نہ ہی عقل نے ان کے وجود پذیر ہونے کی نفی کی ہے اور بیناممکن بھی کونکر ہو سکتے ہیں جبکہ لاکھوں عقامندلوگ زمانہ، قدیم سے ان مجزات کوسلیم کرتے چلے آ رہے ہیں اور کسی قسم کے شک وشب کے بغیران حقائق پرایمان لائے ہیں اگر میمجزات بذات خودناممکن ہوتے تو کوئی عقل مندانہیں تسلیم نہ کرتااور نہ ہی انہیں کو شخص کی نبوت کی تصدیق یا کسی بات کے محیح ہونے پر دلیل قرار دیتا بلکہ اس سے بڑھ کرید کہ اگریہ مجزات عقلی طور پر ناممکن ہوتے تو کوئی شخص انہیں کسی کی طرف منسوب ہی نہ کرتا' اور بیر بات بھی قابل ذکر ہے کہ ان تمام امور لیعنی معجزات کی اصل حقیقت کا نکاراصل "طبیعت" بھی نہیں کرتی بلکہ وہ خودان کی تصدیق وتوثیق کرتی ہے چنانچہ عالم طبیعت میں پائے جائے والے اموراس امر کے زندہ گواہ ہیں کہ ان مجزات کا وجود نا قابل انکار ہے مثلاً ایک زندہ کا مردہ ہوجا نا اور مردہ کا زندہ ہوجا نا

حقیقت بیہ ہے کہ خارق العادت امور (مجرات) کا سجھا اوران کی حقیقت کا ادراک کر کے ان کی تقعد این کرنا جس طرح جرخف کے بس میں نہیں کیونکہ ایک عام آ دی جرچیز کو اپنے حس اور تجربہ کی بنیا دیرد بھتا ہے اوروہ دونوں (حس اور تجربہ) خارق العادت امور کے اوراک کی راہ میں مددگار ثابت نہیں ہوتے ای طرح علم طبیعیات کے تحقیقی نظریات بھی اپنی تمام تر وسعتوں کے باوجود مجرزات کی حقیقت کے ادراک میں اہم کر دارادانہیں کر سکتے کیونکہ ان کی بنیا دُعام کے موا پہر بھی نہیں اوروہ ایسا نظام ہے جوعمر حاضر کے تمام علمی تجربات اور مادی حوادث و علت و معلول کے عومی اصول و نظام کے سوا پہر بھی نہیں اوروہ ایسا نظام ہے جوعمر حاضر کے تمام علمی تجربات اور مادی حوادث و و اقعات کے فرضی اسب کی بنیاد اور اصل و اساس ہے اور موجودہ زمانہ کے حققین اپنی تمام ترکا و شیں ای نظام کی روشی میں ہر دیے کا دلاتے ہیں کیکن ان سب حقائق کے باوجود اوراس کے باوجود کہم طبیعت کے موجودہ اصول مجرزات کی تقعد ایق کے سلسلہ میں عاجز ہیں ہیں حقیقت تسلیم کرنی پڑے گی کہ ''علم' ، مجرزات اور خارتی العادت امور کا انکار بھی نہیں کرسکتا اور ندان کے سلسلہ میں عاجز ہیں ہیں حقیقت تسلیم کرنی پڑے گی کہ ''حقیقت وسبب کو بچونہیں سکالیکن ان کے وجود سے انکار بھی ممکن نہیں و سبب کو بچونہیں سکالیکن ان کے وجود سے انکار بھی ممکن نہیں دیونی چونہیں اور ہر روز ان کا رنا موں کا چہ چہ نہید ذیار سنے میں آ تا ہے اورا خبارات و جرا کداور کتابوں میں ان کے تذکر سے موجود ہیں اور ان کی کشرت اس حد تک واضح ہو دیونہیں اور ان کی کشرت اس حد تک واضح ہو

چی ہے کہ کوئی تقلمندان کے بارہے ہیں کی شم کا شک نہیں کرسکتا اور ندان کے وجود پذیر ہونے کوتسلیم کئے بغیررہ سکتا ہے۔

اور چوفکہ مجزات کی حقیقت اور ان کے رونما ہونے کی بابت کسی شم کا شک اورا نکار ممکن نہیں اس لیے عمر حاضر کے جدت پیندروحانی علوم کے حققین کے لیے اس کے علاوہ کوئی چارہ ء کار باقی ندر ہا کہ وہ ان خارت العادت امور (معجزات) کی سے اُویل کریں اور ان کے اسباب کی بابت مخصوص نظریہ قائم کریں چنا نچہ انہوں نے ان امور کو نامعلوم مقناطیسی برقی امواج کے ساتھ مر بوط قرار دیتے ہوئے کہا کہ دسخت سے کی ریاضت کے مل سے انسان کو ایک طرح کی طاقت حاصل ہوجاتی ہے جس سے وہ نہایت طاقتور اور پر اسرار امواج کی تشخیر پر قادر ہو کر آئیس اپنے آرادہ اور شعور کے تالی بنا دیتا ہے یا چراس کا ارادہ وشعور ان امواج کے ساتھ ساتھ رہتا ہے اور ای کے سبب وہ مادہ میں تبدیل کرے بجیب وغریب اور محیر العقول العادت امور انجام دینے پر قادر ہوجا تا ہے اور مادہ کو ہر شم کی شکل وصورت میں تبدیل کرے بجیب وغریب اور محیر العقول العادت امور انجام دینے پر قادر ہوجا تا ہے اور مادہ کو ہر شم کی شکل وصورت میں تبدیل کرے بجیب وغریب اور محیر العقول

کارنا ہے پیش کرسکتا ہے''۔ اگر مذکورہ بالافر ضیہ صحیح ہواورا سے ہرفتم کے نقص وابرام سے مبراتسلیم کرلیا جائے تواس سے ایک نے وسیج فرضیہ کا مراغ مل جائے گا اوروہ ریر کہ تمام گونا گوں حوادث کے پیچھے ایک طبیعی علت وسبب کا کارفر ما ہونا ضروری ہے' جیسا کہ زماندہ قدیم میں تمام یا بعض حوادث کو' حرکت وقوت'' کی بنیاد پر قائم فرضیہ کی روشنی میں دیکھا جاتا تھا اور یہ بھی ماننا پڑے گا کہ تمام مادی حوادث ایک بی طبیعی علت کے سبب رونم ابوتے ہیں اور اس سے مربوط ہیں۔

میہ بان کافرضیہ اور وہ اپنے اس نظریہ میں کسی حد تک حق بجانب بھی ہیں کیونکہ عالم طبیعت میں کوئی چیز الی نہیں جو اپنے طبیعی سبب کے بغیر وجود میں آسکے جبکہ اس کے ساتھ اس کا طبیعی رابطہ برقر ارتبی ہواس بات کو آسان عبارت میں ہوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ طبیعی سبب سے مراداس کے سوا کچھ نہیں کہ چند طبیعی چیزیں (مثلاً پانی سوری ہوا مٹی وغیرہ) مخصوص کیفیتوں کے ساتھ بھا ہوں تو ان کے آپس میں طنے سے ایک نئی چیز وجود میں آجائے اور وہ چیز وجود میں آنے کے بعداس مواد (طبیعی چیزوں) سے مربوط بھی رہے کہ اگروہ (چیزیں) کیجانہ ہوتیں تو اس نئی چیز کا وجود ممکن ہی نہ ہوتا۔

اب آیئ قرآن مجید کے بیانات پرنظر کریں قرآن مجید نے اگرچاس طبیقی علت کی نشاندہی نہیں کی جوتمام مادی حوادث خواہ وہ عادی ہوں یا ہمار ہے خیال کے مطابق ''خارق العادت' ہوں کے وجود میں آنے کا سبب ہوتی ہے قرآن نے اس کے نام اور اس کی اثر آفرین کی کیفیت کے بار ہے میں کوئی وضاحت نہیں کی کیونکہ ایسا کرنا قرآن کے بنیادی مقاصد میں شامل ہی نہیں' لیکن اس کے باوجود قرآن ہر مادی حادث کے لیے ایک مادی سبب کے وجود اور اس کے ضروری ہونے کو ثابت کرتا ہے ایسا سبب جواذن اللی سے اس حادث مادی امر کو وجود میں لا سکے دوسر لفظوں میں بیر کرتا ہے ایسا سبب جواذن اللی سے اس حادث مادی امر جس کا استفاد خداوند قدوس کے مقدس وجود کی طرف ہوتا ہے (جبکہ تمام موجود اس کی طرف ہوتا ہے (جبکہ تمام موجود اس کی طرف میں کے قریبے خداوند عالم اسے وجود اور ہستی کا فیض بہنیا تا ہے چنا نجے اسی مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشادی توالی ہے:

سوره وطلاق،آيت ١٠:

\* ' وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلُ لَّهُ مَخْرَجًا ﴿ وَيَرُزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَخْتَسِبُ ۗ وَمَنْ يَّتُو كُلُ عَلَى اللهِ فَهُو حَسُبُهُ ۗ إِنَّ اللهَ بَالِغُ اَمْرِ لا قَنْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءً قَنْ مَا ''-

وجو محض تقوائے اللی آختیار کرے خدااس کے لیے نجات کا راستہ قر اردیتا ہے اور اس کواس طرح رزق عطا کرتا ہے کہ وہ جس کا گمان بھی نہیں کرسکتا' اور جو محض خدا پر بھر وسدر کھے وہ اس کی کفایت کرتا ہے نقدنا خدا اپنا کام پورا کرتا ہے خدا نے ہرچیز کی ایک مقدار اور انداز ومقرر کردیا ہے )

اس آیت کا ابتدائی جمله اپنے اطلاق کے ساتھ اس امری نشاندہی کرتا ہے کہ عالم بشریت کے لیے اعلان عام ہے کہ ''جوفض بھی تقوائے اللی اختیار کرے اور خدا پر توکل کرے وہ اس کے لیے کافی ہے اور اسے رزق فراہم کرتا ہے اس طرح سے کہ جس کا وہ گمان بھی نہیں کرسکتا جبکہ ریم تمام مادی وجسوس اسباب کہ جنہیں ہم'' اسباب' سجھتے ہیں اس کے برعس فیصلہ کرتے ہیں اور خدانے اس کی کفایت کی ذمہ داری لی ہے اور جس چیز کا ذمہ دار خدا ہووہ یقین طور پر وجود پذیر اور حقق ہوتی ہے 'جیسا کہ درج ذیل آیات بھی اس مطلب کو بیان کرتی ہیں:

سوره ء بقره ، آیت ۱۸۷:

\* و إذَاسَاكَكَ عِبَادِيْ عَنِّى فَإِنِّى قَرِيْبٌ أَجِيْبُ دَعْوَ قَاللَّاعِ إِذَا دَعَانِ "-(اورجب ميرے بندے ميرے بارے مِن آپ سے يوچيں ..... تو كه ديجة كـ .... مِن ان سے قريب بول

حيد آبالليف آباد بين فبره - ca

اور ہر دعاما تکنے والے کی دعا کو سنتا اور قبول کرتا ہوں جب وہ صرف جھے ہی ایکارے)۔

سوره ءمومن،آیت ۲۰:

\* "ادْعُونِ آسَتَجِبُ لَكُمْ--" (جھے بِكارو مِن تمہارى دعا قبول كروں گا)-

سوره وزمر، آیت ۲۳:

\*" ٱكيْسَاللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً --"-

(آیافدا اینبندے کے لیے کافی نہیں ہے؟)

ان آیات میں کلام مطلق ہے جو کہ سورہ طلاق کی آیت ۳ کے ابتدائی جملے کے اطلاق اور مغنی مقصود کی صحت کا شہوت فراہم کرتا ہے اور اس (آیت ۳) کے آخری جملہ (اِنَّ اللّٰهَ بَالِهُ أَمْدٍ مٖ) میں آیت کے ابتدائی جملہ (وَمَنْ یَّتَقِ اللّٰهُ . . . وَمَنْ یَّتَوَ کُلُ عَلَی اللّٰهِ . . . ) کے مطلق ہونے کی وجہ بیان کی گئی ہے اور اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ خداوند عالم کیوکر اپنے بندوں اور تقوی و توکل کرنے والوں کی کفایت کرتا ہے جبکہ ظاہری اسباب اس امرکی نفی کرتے ہیں اس طرح سورہ یوسف آیت اس مطلب کی طرف اشارہ ہے:

\* "وَاللّهُ غَالِبٌ عَلَى اَمْدِ لا وَلَكِنَّ اكْتُوالتَّاسِ لا يَعْلَمُوْنَ "-(خداا پنے ہرکام میں غلبر کھتا ہے لیکن اکثر لوگن بیں جانے )۔ اس میں میں مان کھی مطلقہ میں لعمر میں مقبر کے مقب

اس آیت کے الفاظ بھی مطلق ہیں یعنی ان میں کسی قتم کی قیدد وشروط ذکر نہیں کی گئیں جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ خداوند عالم کی مشیت وارادہ جس حادث امر سے تعلق پکڑے اس پر خدا کا کمل کنٹر دل ہے اور اسے اس پر قدرت وغلبہ حاصل ہے خواہ تمام عادی و مادی اسباب اس کے وقوع و وجود پذیر ہونے کی نفی ہی کیوں نہ کریں ' (گویا خدا کی قدرت وغلبہ ہی بندوں کے امور کی گفایت کا سبب وسر چشمہ ہے آ۔

ايك نهايت اجم سوال اوراس كاجواب

اب سوال بیہ بے کہ آیا خداوندعالم ظاہری عادی و مادی اسباب سے استفادہ کئے بغیر ایسا کرتا ہے اور اس کا''ارادہ'' ہی تمام امور میں مؤثر و کافی ہوتا ہے یا بید کہ و طبیعی اسباب کے ذریعے سب کچھانجام دیتا ہے لیکن ہم ان اسباب سے نا آگاد ہیں اوروہ خود ہی ان اسباب کا کمل علم رکھتا ہے اور ان کے ذریعے جو کام چاہتا ہے انجام دیتا ہے؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ یہاں دونوں صور تیں ممکن ہیں البتہ سورہ طلاق کی آیت ۳ کا آخری جملہ (قَنْ جَعَلَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَالِمُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَالِمُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا

کرتا ہے پینی میر کہ خداوند عالم تمام امور کوان کے اسباب کے ذریعے انجام دیتا ہے لیکن ہم ان اسباب سے نا آگاہ ہیں اور وہ خود ہی ان اسباب کاعلم رکھتا ہے کیونکہ اس دوسری صورت سے ثابت ہوتا ہے کہ ہر مسبّب خواہ وہ اپنے وجود میں عادی اسباب کا مرہون منت ہو یا نہ ہواس کے لیے خداوند عالم نے ایک اندازہ اور حدمقر رکر دی ہے اور اس کا دیگر موجودات کے ساتھ ربط و تعلق قائم کردیا ہے اور وہ تمام موجودات کے ساتھ وجود وہستی کے ناسطے مربوط اور کی ہوئی ہے اور خداوند عالم اس امریر قادر

ہے کہ وہ ان موجودات کے باہمی ارتباط کے ذریعے مجزات اور خارق العادت امور کو وجود بخشے خواہ ظاہر کی طور پر عادی اسباب موجود ندہوں اور ندہی اس خارق العادت امرے ان کا کوئی ربط و تعلق ہو کیونکہ موجودات عالم کے درمیان یا یا جانے

والا ربط وتعلق اورا تصالات وارتباطات ان موجودات کی ملکیت اوردائر و تصرف میں نہیں کہ جب چاہیں اطاعت وفر مال برداری کریں اور جب چاہیں معصیت و نافر مانی کریں بلکہ جس طرح سے خودموجودات کو خدانے پیدا کیا اور ان کے لیے صدود مقرر کردی ہیں اس طرح ان کے درمیان ربط وا تصال بھی خدا کے ہاتھ میں ہے اور وہی ان کا مالک ہے اور وہی ان کے

حدود سرر سردی بین ای سرس ان ہے در میان ربط والصال بی حدائے ہا تھ بیل ہے اور وہ بی ان قاما لک ہے اور وہ بی ان ہے تصرف پر قادر ہے اور بیتمام موجودات اور ان کے در میان پائے جانے والے اتصالات وارتباطات وجودی وعملی طور پر خد کی اطاعت وفر مانبر داری میں ہیں۔

مذكوره بالابيان سے بيربات واضح موكئ كه آيت (طلاق ٣)اس امر كى واضح دليل ہے كه الله تعالى في تمام اشياء د

موجودات کے درمیان ارتباطات وا تصالات .....را بطے وقعلق ..... پیدا کردیے ہیں وہ اس بات پرقا در ہے کہ ان سے جو کام جس طرح لینا چاہے لے باس سے اشیاء وموجودات کے درمیان سبّیت وعلیت کی نئی ٹیس ہوتی ، ایبائیس کہ اب ان کے درمیان کوئی سبب وعلت ہی ٹیس پائی جاتی یا اس کی ضرورت ٹیس بلکہ اس سے بیٹوت ماتا ہے کہ بیتمام اسباب وعلی خدا کہ اتھ میں ہیں اور وہ ان سے اپنی مشیت و ارادہ کے مطابق جو کام لیما چاہے لے سکتا ہے گویا ان سے خدا کی قدرت کا شوت ماتا ہے کہ پرتمام موجودات کے درمیان علت و معلول کا نظام قائم ہے اور ان میں سے ہرشے اپنے سے پہلی شے سے حقیقی طور پر مربوط ہے اور ان کے درمیان علیت و معلول کا نظام پایا جاتا ہے البتہ بیرالطہ و تعلق وہ ٹیس جے ہم ان موجودات کے درمیان علیت کا نظام پایا جاتا ہے البتہ بیرالطہ و تعلق وہ ٹیس جے ہم ان موجودات کے درمیان بالکہ ایس سے سواا یک ایس ایس بالکہ ایس ہے کہ مما ہے گونا مورف خدا کو ہے اس نظام کی حقیقت صرف وہ ہی جانتا و جود میں آنے والے ہمام حوادث کی تعلیل اور ان کے اسباب کو ڈھونڈ پانے میں عاجز پاتے ہیں اور دی قواعد ہمیں ان واقعات وجود میں آنے والے تمام حوادث کی تعلیل اور ان کے اسباب کو ڈھونڈ پانے میں عاجز پاتے ہیں اور دی قواعد ہمیں ان واقعات سے بخوبی ملتا ہے اور وہ آبیا ہے اور وہ آبیا ہم است کے اسباب سے آگاہ ٹیس کر سکت پر ایک ایس شام تھا میں دات الی کا ذکر ہے ) خرکورہ بالامطالب کی واضح دلیلیں ہیں وہ جنہیں 'آبیات قدر'' کہا جاتا ہے (جس میں نظام نقلہ یراور مقدرات الی کا ذکر ہے ) خرکورہ بالامطالب کی واضح دلیلیں ہیں وہ آبیات بیا ہیں:

سوره ءحجر،آیت ۲۱:

\*' وَ إِنْ مِّنْ شَىٰءَ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَ آبِنُهُ ۗ وَمَانُكَزِّ لُهُۚ اِلَّا بِقَدَى مِا مَّعُكُوْمِ ''-(مارے پاس ہر چیز کے خزانے موجود ہیں اور ہم اس سے ایک معلوم مقدار بھیجے دہتے ہیں )۔ سورہ وقم ، آیت ۹ م:

﴿ إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَى ۗ ...

(یقیناہم نے ہر چیز کوایک اندازہ ومقدار کے ساتھ پیدا کیاہے)

سوره وفرقان ،آبیت ۲: --

\*" خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّى َ لَا تَقُدِيرًا"

(اوراس نے ہر چیز کو پیدا کیا کھراسے ایک اندازہ کے مطابق قرارویا)

سوره ءاعلیٰ ۽ آيت سا:

÷"الَّذِي ُخَلَقَ فَسَوْى أَنْ وَالَّذِي قَدَّى مَ فَهَلَى ۞ "-

(وہ کہ جس نے پیدا کیا 'چردرست کیا' اوروہ ہے کہ جس نے اندازہ مقرر کیا چر ہدایت ورہنمائی کی )

سوره وحديد، آيت ٢٢:

\* "مَآ اَصَابَمِن مُّصِيْبَةٍ فِي الْأَنْ مِن وَلاَ فِيٓ ٱنْفُسِكُمْ اِلَّا فِي كِتْبٍ مِّنْ قَبْلِ ٱنْ نَّبُرَ ٱهَا "-

جتی مصیبیں روئے زمین پر یا تم لوگوں پر آتی ہیں اس سے پہلے کہ ہم انہیں پیدا کریں کتاب ..... لور محفوظ ..... میں کھی ہوئی ہیں)

سوره ءنغابن،آيت اا:

\* ''مَا اَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةِ اللهِ إِذْنِ اللهِ \* وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ يَهْنِ قَلْبَهُ \* وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ "-(كوئى مصيبت نازل نيس موتى مُراذن اللي كساتِه اورجوض خدا پرايمان لائة وخداس كول كو بدايد

ر توی مطیبت نارل بیل ہوں مرادن عطا کرتا ہے اور خداہر چیز کا بہتر جاننے والا ہے )۔

ب معد بربیرہ مرب سے معلی ہے۔ مذکورہ بالا آیات میں سے پہلی آیت اور اس طرح دیگر تمام آیات اس امر کی واضح دلیل ہیں کدو فیائے استی میر

پائی جانے والی ہر چیز خداوند عالم کے مقرر کردہ اندازہ ومقدار (نقذیرالی) سے تکوین کا ہرمرحلہ طے کرتی ہوئی اپنے معین مشخص مقام تک پہنچتی ہے ....اس بات کوعلمی اصطلاح میں یوں کہا جاتا ہے کہوہ'' دائرہ ءاطلاق'' سے خارج ہوکر دائر ،

'' تعین وشخص'' میں آ جاتی ہے میعن اب اس کی پہچان کی جاسکتی ہے۔ اور خداہی اس کا اندازہ ومقد ارمعین کرتا ہے اورو ہے جواس کے تکوین مراحل کی حدود اس طرح مقرر کرتا ہے کہ وہ نظام تقدیر اس وجود میں آنے والی چیز سے پہلے بھی ہے او

اس کے ساتھ بھی اوریہ بات کیونگر سیح ہوسکتی ہے کہ کوئی چیز اپنے وجود دہستی میں محدود ومقدراورایک مخصوص اندازہ ومقدار کے

مطابق ہوجبکہاس کے اور دیگرموجودات کے درمیان پائے جانے والے ارتباط کا تعین ندہو چکا ہو (کسی چیز کے اپنے وج

میں محدود ومقدر ہونے سے مراداس کے سوا کچھنیں کہاس کے اور دیگر موجودات کے تمام روابط کی تجدید و تعین ہو چکا ہے بلکہ حقیقت میہ ہے کہ ہرشتے دوسری اشیاء وموجودات کے ساتھ اس لحاظ سے بھی معین ربط رکھتی ہے کہ سب'' مادی'' ہیں اور

بید یک بیب مدرے ادی اشاء سے مربوط ہے بلکدوہ تمام مادی موجودات کے مجموعہ کا حصدہ اور وہ مجموعہ ایک قالب کی ماتر مادی شئے دوسر سے مادی اشاء سے مربوط ہے بلکدوہ تمام مادی موجودات کے مجموعہ کا حصدہ اور وہ مجموعہ ایک قالب کی ماتر

ہے جس کے ذریعے کی چیز کے وجود وہتی کی پہچان ہوتی ہے اور وہ قالب اس شئے کے اندازہ ومقدار کو واضح وآشکار کرتا۔

للنوا دنیائے امکان میں ہر مادی شئے دیگر تمام مادی موجودات سے مربوط ووابستہ ہے خواہ وہ موجودات اس سے پہلے ہوں

اس کے ساتھ ہوں وہ ہر خالت میں کسی دوسری چیز کی معلول اور اس کے سبب سے وجود میں آئی ہوتی ہے جیسا کہ وہ دوسری چ بھی کسی اور چیز کی معلول اور اس کے سبب سے وجود میں آئی ہوئی ہے گویا ان تمام مادی موجودات کے درمیان ' علت

معلول' کارابطہ ہے یعنی ایک چیز جو پہلے ہے وہ دوسری چیز کے وجود میں آنے کا بنتی ہے۔ای طرح بیسلسلہ تمام موجودار ہتی میں پایاجا تاہے اور بیابیاسلسلہ ہے جس کا کسی صورت میں انکارمکن ہیں۔

ندکورہ بالامطالب کی تائیر وتصدیق کے لیے درج ذیل آیات سے بھی اشدلال کیا جا سکتا ہے اور انہیں اب مقصود کے اثبات کے لیے دلیل کے طور پر ذکر کیا جا سکتا ہے (ملاحظہ ہو):

سورهءمومن،آبیت ۲۲:

" ذٰلِكُمُ اللهُ مَ بُكُمُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ"-

(وہ اللہ ہے جوتمہارا پروردگارہے وہ ہر چیز کا پیدا کرنے والاہے)۔

سوره ء بود، آیت ۵۲:

"مَامِنُ دَا بَيْةٍ إِلَّاهُوَ اخِنَّا بِنَامِيتِهَا النَّهَ إِنَّ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ".

(روے زمین پر چلنے پھرنے والے کی چوٹی اس (اللہ) کے ہاتھ میں ہے حقیقت یہ ہے کہ میرے پروردگار کا

راسته سیدها ہے)۔

ان دوآیتوں کوآیات قدر میں ذکر کئے گئے مطالب کے ساتھ ملاکر دیکھا جائے تو یہ بیجہ حاصل ہوتا ہے کہ قرآنی آیات علت ومعلول کے عموی قانون اور جامع اصول کی تصدیق کرتی ہیں کیونکہ پہلی آیت ہر شئے کے مخلوق ہونے کو ثابت کرتی ہے لہذااس کی روشی میں بیامرواضح ہوتا ہے کہ دنیا میں ہر چیز خداکی پیدا کی ہوئی ہے اور وہ اس کا خالق ہے اور دوسری آیت اس حقیقت کو ثابت کرتی ہے کہ سلسلۂ خلقت اور ایجادا یک ہی طور وطرز پر اور ایک نہایت منظم ومرتب ضابطہ پر استوار ہے جس میں کی قشم کی گئی ان کے بے مقصد ہونے کو ثابت کیا جا سے جس میں کی قشم کا کوئی اختلاف نہیں پایا جاتا کہ جس سے ان کی تخلیق میں خلل یا ان کے بے مقصد ہونے کو ثابت کیا جا

پس قرآن سجیما کہ آپ آگاہ ہو بھے ہیں .....تمام مادی موجودات میں علت ومعلول (علیت ) کے قانون کی تفدیق کرتا ہے اور اس کی حقیقت کو ثابت کرتا ہے لہذا یہ نتیجہ بآسانی حاصل ہوتا ہے کہ تمام مادی موجودات میں خواہ وہ عادی طریقے سے وجود میں آئی ہوں یا خارق العادت ہوں ان میں پایا جانے والا نظام وجود وہستی سیدھے راستہ (صراط مستقم) پراستوار ہے کہ جس میں کی قشم کے تخلف و کجی اورا ختلاف کی کوئی گنجائش نہیں اور وہ ایک ہی اصول پر قائم ہے لینی میں کہ ہرحادث اور نو پر ایج وجود وہستی میں ایک ایسی علت کی محتاج ہے جوز مانی طور پر اس سے پہلے موجود ہو۔

مذکورہ بالامطالب سے بینتیجہ حاصل کیا جاسکتا ہے کہ جن عادی اسباب اور ان کے مسببات کے درمیان اختلاف و نام م آجگی اور عدم مطابقت کی صورت پیدا ہوتی ہے وہ حقیقی اختلاف واسباب نہیں بلکہ اصل میں کچھ دیگر حقیقی اسباب ہیں جو تمام موجودات پر چھائے ہوئے ہیں اور ان کے اصول وخصوصیات کے حوالہ سے ان میں اور ان کے مسببات کے درمیان کمیں اختلاف وعدم مطابقت نہیں پائی جاتی جیسا کے ملمی تجربات نے عناصر حیات اور خارق العادت امور میں اس حقیقت کی تصدیق کردی ہے اور ہم اس کی وضاحت گذشتہ مطالب میں کر چے ہیں۔

(m)·

1117

## قرآن ان تمام موجودات کی نسبت خدا کی طرف دیتا ہے جن کی نسبت مادی علت کی طرف دی جاتی ہے۔

قرآن مجید جس طرح تمام اشیاء وموجودات کے درمیان علت ومعلول کے نظام کو ثابت کرتا ہے اوراس امر کی تقدیق و تو ثیق کرتا ہے کہ ان تمام موجودات میں سے ہرایک دوسرے کی علت وسبب ہے ای طرح وہ تمام موجودات کی نسبت خدا کی طرف دیتا ہے اوراس امرکو ثابت کرتا ہے کہ حقیق معنے میں علت وسبب خدا ہے گہذا اس سے یہ تیجہ حاصل ہوت ہے کہ دیگر تمام اسباب اثر انگیزی میں اپنی مستقل حیثیت نہیں رکھتے (خود سے پھے بھی نہیں) اور حقیق مؤثر خدائے قدوس کے سواکوئی نہیں 'چنا نجے ای سلسلے میں ارشادا لہی ہے:

سوره ءاعراف، آيت ۵۴:

\* اَلَالَةُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ-- "

(یا در کھوای کے لیے ہے طق اور امر۔۔)

یعنی پیدا کرنا اور وجودعطا کرنا در حقیقت الله کے ہاتھ میں ہے۔

سوره ءلقره ، آیت ۲۸۴:

\* رليه مَا فِي السَّلُوتِ وَ مَا فِي الْأَنْ ضِ-"-(خدا بى كَ لِي بِهِ وَ رَجِي مَا نول مِي بِ اور جو كِهذ مِن مِن مِي بِ

سوره ءحد بدء آیت ۵:

\* لَهُمُلُكُ السَّلُوٰتِ وَالْاَثُونِ - "-

(ای کے لیے ہے آسانوں اور زمین کی ملکیت)

سوره ونساءآيت ۷۸:

\*" قُلُ كُلُّ قِنْ عِنْدِاللهِ-"-

( كهدويجي كرسب كهفداكي طرف سے)

مذکورہ بالا کےعلاوہ دیگرمتعدد آیات الی ہیں جن میں اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہتمام موجودات صرف اللہ تعالمٰ کی ملکیت ہیں اور اس امر میں کوئی دوسر اس کا شریک نہیں' اور خدا ہی کو بیتن حاصل ہے کہ وہ ان اشیاء وموجودات میں جسر م

طرح چاہےتصرف کرے اور جب تک خدا کسی کواؤن نہ دے اور اسے ان اشیاء میں تصرف کرنے کا اختیار عطانہ کرے کو کم

شخص ان میں ذرہ بھرتصرف نہیں کرسکتا' ہوخص کا تصرف در حقیقت خدا کے عطا کردہ اختیار کی بدولت ہے'تا ہم اس اختیار میں بھی کوئی شخص مستقل ملکیت نہیں رکھتا بلکہ حقیقت ہیہ ہے کہ اسے صرف' اذن' دیا گیا ہے (اجازت دی گئی ہے) اور جس شخص کو صرف اذن دیا گیا ہووہ اذن دینے والے کی معین کردہ حدود سے تجاوز نہیں کرسکتا اور نہ اس اذن کا سہارا لیے بغیر پچھ کرسکتا ہے' اس سلسلے میں ارشادی تعالیٰ ہوا:

سوره ءآل عمران ،آبیت ۲۲:

\* قُلِ اللَّهُمَّ لَمِلِكَ الْمُلُكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءً وَتَنْزِعُ الْمُلُكَ مِتَّنَ تَشَاءً " ( كبيه! بارالبا 'اے وہ كه كائنات كى ملكيت جس كے پاس ہے! توجے چاہتا ہے اختيار عطاكرتا ہے اور جس سے چاہتا اختيار لے ليتا ہے)۔ چاہتا اختيار لے ليتا ہے)۔

سورهءطرءآيت • ۵:

\* "الَّذِي َ اَعُطَى كُلَّ شَيْءَ خَلْقَدُ ثُمَّ هَلَى - "-(وه كهجس نے برشے كو جودعطا كيا پھر ہدايت كى \_ \_ ) \_

ان کےعلاوہ دیگرمتعدد آیات میں صرف خدا کو پوری کا مکات کا تکمل بااختیار مالک ذکر کیا گیا ہے۔اور بعض آیات ایسی ہیں جن میں ' تصرف'' کی اجازت کے بارے میں بوں ذکر ہواہے:

سوره ء بقره ، آیت ۲۵۵:

\*' كَدُمَا فِي السَّلُوْتِ وَمَا فِي الْآئْ مِنْ مَنْ ذَا الَّذِي ثُيَشُفَعُ عِنْدَ لَاَ إِلَّا بِإِ ذُنِهِ" (اى كَى مَكيت مِن ہے جو پَچر بِجَى آمانوں اور زمِن مِن ہِن ہِن ہِن ہِن ہِن ہِن کون ہے جواس کے پاس اس كى اجازت واؤن كے بغير شفاعت كرسكے)

سوره ء يونس،آيت ٣:

\* "شُمَّالُسْتَوْ ی عَلَی الْعَرُشِ بیُلَبِّرُ الْا مُرَ مُامِن شَفِیْ اِلَّامِنُ بَعُلِ اِذْنِهِ -- "(پھروہ عرش پرستقر ہوا، وہ ہرشے کی تدبیر کرتا ہے، کوئی شفاعت کرنے والانہیں گراس کے اذن کے بعد!)
مذکورہ بالا آیات کی روشن میں واضح ہوجاتا ہے کہ تمام اسباب خدائی کی عطا کردہ توت وصلاحیت کے باعث 'سبب'
کہلاتے ہیں اور وہ سب' سب' ہونے کی صلاحیت رکھنے کے باوجود اپنی اثر انگیزی میں ستقل حیثیت نہیں رکھتے ۔ بیوبی امر
ہے جے خداوند عالم نے 'شفاعت' کا ٹام ویا ہے اور 'اذن' سے تعبیر کیا ہے۔ اور بیبات واضح ہے کہ 'اذن' تب ہی ورست ہوگا جب اذان کے بغیر تصرف میں نہ ہو بلکہ تصرف کی راہ میں مانع اور رکاوٹ موجود ہؤاوروہ' مانع کی وجہ سے تصرف نہ کیا جا قائم نے اور کیا جا نے اور صرف اس مانع کی وجہ سے تصرف نہ کیا جا قائم ان تھوں ہے کہ تصرف نہ کیا جا

سكتا بوليعنى وه مانع الشخف (تصرف كرنے والے كه جھے اذن ديا گيا ہو) اور اس چيز (جس ميں تصرف مقصود ہو) كے درميان حائل بنا ہوتو اس صورت ميں اذن كے ذريعے وه مانع ختم ہوجائے گا اور جھے اذن ديا گيا ہووہ اس ميں تصرف كرسكے گا۔

بنابرای واضح ہوگیا کہ ہرسبب میں ایسا توی موڑ عضر موجود ہے جواس کی تا چیرکویقیٹی بنا تا ہے اور اس موڑ کے طفیل وہ سبب اپنے مسبب کے وجود میں آنے کا ذریعہ بنتا ہے کیکن اس سب کھے کے باوجود اصل قدرت خدا ہی کے پاس ہے اور وہی حقیقی معنے میں موڑ ہے۔

#### (۴) معجزات میں انبیاء ؑ کی خاص قوت کا قر آنی اثبات

خداوندعالم نے ارشا وفر مایا:

سوره ومومن،آيت ٨٠:

\* "وَ مَا كَانَ لِرَسُولِ آنَ يَّأْتِي بِايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ ۚ فَاذَا جَاءَ آمُرُ اللهِ قُضِى بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبُطِلُونَ "-

( کوئی رسولؓ خدا کے اذن کے بغیر کوئی آیت (معجزہ) میش نہیں کرسکتا' پس جب خدا کا امرآ گیا توحق کے ساتھ فصلہ کیا گیااور پھر ماطل نواز .....حق کو چیٹلانے والے .....نقصان میں رہے )۔

فیصلہ کیا گیااور پھر باطل نواز .....تن کو جھٹلانے والے .....نقصان میں رہے)۔ اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ کوئی رسول جو مجز ہ بھی پیش کرے وہ خدا کے اذن سے ہوتا ہے اور یہ کہ مجزات کا

ظاہر ہونا اور انبیاء "کی طرف سے ان کا پیش کیا جانا ورحقیقت اس پاکیزہ قوت کی وجہ سے ہے جو انبیاء میہم السلام کے نفوس مقد سہ میں موجود ہوتی ہے کہ جس کی تا ثیر خدا کے اذن پر موقوف ہے جیسا کہ گذشتہ فصل میں بھی بیان کیا جاچکا ہے۔

اس سلسله كي ايك اورآيت ملاحظه و:

سوره ء بقره ، آیت ۱۰۴:

الشَّيطِيْنَ عَلَى مُلُكِ سُلَيْلَنَ وَمَا كَفَرُ الشَّيطِيْنَ عَلَى مُلُكِ سُلَيْلَنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْلُنُ وَلَكِنَ الشَّيطِيْنَ عَلَى مُلُكِ سُلَيْلُنَ وَمَا كَفَرَ سُلِيْلُنَ وَمَا كُفَرُ وَمَا أُنْ وَلَا عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَالِلَ هَا مُوتَ وَمَا مُوتَ وَمَا أُنْ وَلَا عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَالِلَ هَا مُوتَ وَمَا مُوتَ وَمَا يُعَلِّلُنِ مِنْ الْمَرْءِ مِنْ الْمَرْءِ مِنْ الْمَرْءِ وَمَا مُنْ مُنْ الْمَرْءِ وَمَا مُنْ مُنْ الْمَرْءِ وَمَا مُنْ مُنْ الْمَرْءِ وَمَا مُنْ مُنْ اللّهِ اللّهِ وَمَا هُمُ يِضَا مُن مِن اللّهِ مَن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ

(اوران لوگوں نے اتباع و پیروی کی اس چیز کی جوسلیمان " کے دوراقتدار میں شیاطین لوگوں کے سامنے پڑھا

کرتے تھے (جادو) جبکہ سلیمان " نے کفراختیار نہیں کیا لیکن شیاطین نے کفراختیار کیا وہ لوگوں کو جادو کی تعلیم دیتے تھے اور وہ کچھ بتاتے تھے جو دوفر شتوں لیعنی ہاروت و ماروت پر بابل میں نازل کیا گیا تھا حالا نکہ وہ دوفر شتے جب بھی کسی کو تعلیم دیتے تھے جو دوفر شتے جب بھی کسی کو تعلیم دیتے تھا کہ دوسیتے تھے کہ ہم آز مائش وامتحان ..... کا ذریعہ بیں الہذا تم یعلیم حاصل کر کے کا فرند ہوجانا 'پھر بھی وہ لوگ ان دوفر شتوں سے وہ بچھ سیکھتے تھے جو میاں بیوی کے درمیان تفرقہ وجدائی ڈال دے جبکہ دو ہاس سے کسی کو بھی نقصان نہیں پہنچا کہتے تھے جب تک کہ خدا کا اذن ند آجائے )۔

بیآیت جہاں جادو کے علم کی فی الجملہ تصدیق کرتی ہے وہاں اس امرکو بھی ثابت کرتی ہے کہ جادو مجزو کی طرح اس نفسانی قوت کے ذریعے محقق پذیر ہوتا ہے جو جادوگر میں پائی جاتی ہے، گویا دونوں (جادواور مجزو) میں خدا کا اذن ایک قدر مشترک ہے۔

بہرحال آیت شریف سے معلوم ہوتا ہے کہ تمام خارق العادت امورخواہ انہیں مجزہ کہا جائے یا جادویا اس کے علاوہ پہرحال آیت شریف سے معلوم ہوتا ہے کہ تمام خارق العادت امورخواہ انہیں مجزہ کہا جائے یا جادویا اس کے علاوہ پھراور جیسے انہیاء کی کرامات یاریاضت و مجاہدت نفس سے حاصل ہونے والی صفات وخصوصیات، سب کا استنادنفسانی تو توں وروحانی تو انہی اس امرکو کہوجانی توں اور اور مونین کے بیاں البتہ کلام الہی اس امرکو نہایت وضاحت کے ساتھ بیان کرتا ہے کہ وہ توت (مبدای) جو پیغ ہروں رسولوں اور مونین کے پاس ہے وہ ہر سبب پر ہرحال میں غالب ہے جہانچ پی خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے آیات مبارکہ ملاحظہوں:

سوره ءصافات، آیت ۱۷۳:

وَلَقَ نُسَبَقَتُ كَلِمَتُنَالِعِبَادِنَاالْمُرْسَلِيُنَ ﴿ إِنَّهُ مُلَهُمُ الْمُضُوَّمُونَ ﴿ وَإِنَّ جُنُدَنَالَهُمُ الْعُلِبُونَ ﴿ الْغُلِبُونَ ﴾ الْغُلِبُونَ ﴿

ہماری بات ہمارے(خاص) بندوں ٔ پیغیبروں کے لئے پوری ہوگئ کہ صرف وہی ہیں جن کی مدد کی جائے گی اور وہی ہمارالشکر ہے جوغالب ہوگا)

سوره ءمجادله، آيت ۲۱:

كتَبَاللهُ لاَ غَلِيَنَّ أَنَاوَرُ سُلِ ---،

(خدانے لکھ دیا ہے کہ میں اور میرے رسول ہی غالب رہیں گے)۔

موره ءمومن،آیت ۵:

إِنَّالَنَنْصُ مُسُلِّنَا وَالَّذِينَ امَنُوا فِي الْحَلِوةِ الدُّنْيَا وَيُوْمَ يَقُوْمُ الْأَشْهَادُ

(بلاشبہ ہم اپنے رسولوں کی ضرور مدد کریں گے اور ان لوگوں کی مدد کریں گے جو اہل ایمان ہیں اس دنیاوی زندگی میں اور اس دن جب گواہیاں قائم ہوں گی )

مذكوره بالاآيات مباركه مطلق بين يعني ان مين تعرت اور مددكرنے كے لئے كوئى قيدوشرط ان مين ذكر تبين كى

م می

(a)

### قرآن مجید مجرات کوانبیاء کے ساتھ ساتھ خدا کی طرف بھی منسوب کرتاہے!

گذشته فصل میں ذکری گئ آیت (سورہ مومن ۵۸) کا آخری جملہ (فَاذَاجَاءَ اَمْرُ اللّٰهِ قُضِیَ بِالْحَقِّ) اس امر کو ثابت کرتا ہے کہ انبیاء یا نفوس مقدسہ میں پائی جانے والی قوت کی تا شیرخدا کے امر پرموقو ف ہے کہ جواس اذن کے ساتھ ساتھ ہے جو کہ اس تا شیر کے لیے ضروری ہے لہذاوہ تا شیر تب ممکن ہوگی جب وہ خدا کے امر سے ل جائے یا دونوں یکچا ہوجا کیں۔ اب سوال سے ہے کہ خدا کا ''ام'' کیا ہے اور اس سے مراد کیا ہے؟ اس کا جواب درج ذیل آیات مبار کہ کے ذریعے دیا جا تا ہے کہ اس سلسلہ میں خداوند عالم نے ارشا دفر مایا:

سوره وليس،آيت ۸۲:

\*" إِنَّمَا آمُرُهُ إِذَا آَيَ احْشَيًّا آَنَ يَتُقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ "-

(خدا كاامريه ب كهجب كي چيزكو چاہتا ہے تواس سے كہتا ہے موجا! تووه موجاتى ہے)

اس آیت مین "امر" کولفظا" کن" کے دریع ایجاد کے معنی میں لیا گیا ہے .....امرکوا یجاد اور لفظا" کن" سے تعبیر کیا

کیاہے۔

سوره ء د جر، آیات ۲۹، ۰ سا:

\*' إِنَّ هٰذِهٖ تَنُ كِهَ وَ عَمَنُ شَاءَاتَّخَذَ إِلَى مَ بِهِ سَبِيْلًا ﴿ وَمَا لَشَاءً وُنَ إِلَّا اَنْ بَيْشَاءَاللّهُ '' (بلاشبه بیر(قرآن) سراسرنصیحت ہے جوفض چاہےوہ اپنے پروردگار تک وَبَنِخ کا راستہ اختیار کر لے اورتم کچھ چاہتے ہی نہیں مگریہ کہ جوخدا چاہتا ہے)۔

سوره وتكوير، آيات ٢٩،٢٨،٢٤:

إِنَّ هُوَ اِلَّا ذِكُو لِلْعُلَمِينَ ﴾ لِمَنْ شَاءَمِنْكُمُ أَنْ يَسْتَقِيْمَ ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ اِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ الْعُلَمِينَ \* وَمَا تَشَاءُونَ اِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ الْعُلَمِينَ \* -

(وہ کچھنیں مگر کا کنات کے لیے نصیحت تم میں سے جو بھی چاہے وہ سیدھا راستہ اختیار کر لے اور تم کچھ بھی نہیں چاہتے چاہتے مگر جوخدا چاہتا ہے جو عالمین کا پروردگارہے)

ان آیات مبارکہ سے ثابت ہوتا ہے کہ انسان جس چیز کا ارادہ کرسکتا ہے اور جس کام کو انجام دینے کی قدرت و اختیار رکھتا ہے اسے اس وقت تک وجو دنیس مل سکتا جب تک خدا نہ چاہے جب تک خدا ہیں جا ہے جب تک خدا ایدنہ چاہے کہ انسان اس چیز کا ارادہ کرے اور اسے چاہے تو اس وقت تک وہ چیز وجو دیس نہیں آسکتی 'گویا خدا انسان کے چاہئے کو چاہے اور اس بات کا ارادہ کرے کہ انسان اس چیز یا اس کام کا ارادہ کرے کہ اگر خدا نہ چاہئے وانسان میں ارادہ اور چاہت پیدا ہی نہیں ہوسکتی ( یعنی خدا انسان کے ارادہ کرنے کا ارادہ کرتا ہے )۔

ان آیات سے بیمعلوم ہوا کہ انسان کے سب کام اس کے ارادہ واختیار میں ہیں (وہ انہیں انجام دے سکتا ہے) اوروہ جو کچھ چاہے کرسکتا ہے کیکن اس کا ارادہ و چاہت اس کے اختیار میں نہیں بلکہ اس کا تعلق خداکی مشیت سے ہے اوروہ خدا کی مشیت کے ساتھ وابستہ ہے۔

اس مقام پر بیام قابل ذکر ہے کہ ان آیات سے ہرگزیہ ثابت نہیں ہوتا کہ جو چیز انسان چاہے خدا بھی وہی چاہتا ہے یعنی جس چیز کا انسان ارادہ کرتا ہے گویاوہ خدانے ارادہ کیا ہے ایسا ہرگز نہیں بلکہ ایسا خیال کرتا بہت بڑی غلطی ہے کیونکہ اس سے میدلازم آئے گا کہ خدا کا ارادہ اس وفت پورانہ ہوگا جب انسان اس کے مطابت ارادہ ٹہ کرے لینی اگر انسان ارادہ نہ کرے جبکہ خدانے ارادہ کیا ہوتو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ خدا کا ارادہ پورانہ ہوا ایسا ہرگز درست نہیں کہ خداکس چیز گا ارادہ کرے اوروہ نہ ہوسکے (اس کے ارادہ اور مراد کے درمیان عدم مطابقت قابل تصور بی نہیں)اس سلسلہ میں وار دہونے والی متعدد آیات شریفہ بھی خدا کے ارادہ اور مراد میں عدم مطابقت کی تکذیب کرتی ہیں مثلاً:

موره وتنجده ، آیت ۱۱۳:

\* و كۇشِئْنَالاتىنَاڭلَّ نَفْسٍ ھُلْ بھا" (اوراگرىم چاہتے تو برخض كوہدايت عطاكرتے)\_

سوره ء يونس ، آيت ٩٩:

﴿ وَ لَوْشَاءَ مَ بُّكَ لَا هَنَ مَنْ فِي الْاَئْمِ ضِ كُلُّهُمْ جَوِينِعًا ''
 ﴿ اورا الرّتِرا پروردگار چاہٹا توروئے زمین پررہنے والے سب لوگ ایمان لاتے )
 ان آیات کے علاوہ کُی دیگر آیات میں بھی اسی مطلب کو بیان کیا گیاہے۔

بنابرای ہماراارادہ اور ہماری چاہت اگر تحقق پذیر ہواور ہمارے وجود میں پیدا ہوتو اس کا ہمارے اندر پیدا ہوتا ورحقیقت خدا کے ارادہ ومشیت سے ہے (خدا ہمارے اندرارادہ ومشیت پیدا کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو ہم کسی چزکا ارادہ کرتے ہیں اور اسے چاہتے ہیں) اسی طرح ہمارے افعال بھی خدا ہی کے ارادہ اور مشیت سے وجود میں آتے ہیں البتہ ہمارے ارادہ اور ہماری مشیت کے ذریعے سے گویا ہماراارادہ خدا کے ارادہ سے پیدا ہوتا ہے اور ہماری مشیت کے ذریعے سے گویا ہماراارادہ خدا کے ارادہ سے وجود میں آتے ہیں جو خدا کے ارادہ سے وجود میں آتے ہیں جو خدا کے ارادہ سے وجود میں آتے ہیں ہو خدا کے ارادہ سے وجود میں آتے ہیں ہو خدا کے ارادہ سے وجود میں آتے بیا برای ارادہ اور فعل دونوں کا وجود میں آتا خدا سے حقق پذیر ہوں تو بیا فعال بھی بالواسطہ خدا کے ارادہ سے وجود میں آتے بیا برای ارادہ اور فعل دونوں کا وجود میں آتا خدا سے جوانی افرادہ کا مرادہ کا امرادہ کھی ہونے نہیں ہونو نہ ارادہ کی ہونو نہ ارادہ کا امرادہ کا مراد کھی ہونو نہ ان مرادہ کا امرادہ کھی ہونے کہ اگر خدا کا امراد کھی ہونو نہ ارادہ پیدا ہوسکتا ہے جوانی افرادہ کا تنجہ ہے۔

پستمام امورخواہ وہ عادی ہوں یا خارق العادت اور وہ خارق العادت خواہ خیر وسعادت میں سے ہوں جیسے مجز ہو۔
کرامت یا شراور برائی میں سے ہوں جیسے جادواور کہانت 'یہ سب اپنے حقق پذیر ہونے اور وجود میں آنے کے لیے ظاہری
اور طبیعی اسباب کے مختاج اور انہی سے وابستہ ہیں اور ان کا استنادونسبت انہی کی طرف ہے کیکن اس کے باوجود ان کا وجود میں اساب کے مختاج اور ان میں سے کوئی بھی خدا کے آنا خدا کے ارادہ پر موقوف ہے کہ اگر وہ ارادہ نہ کرے اور نہ چاہے تو یہ وجود میں نہیں آسکتے اور ان میں سے کوئی بھی خدا کے دامر' کے بغیر وجود پذیر نہیں ہوسکتا یعنی یا تو وہ سبب خدا کے امر کے ساتھ ل جائے یا دونوں کیجاو متحد ہوجا میں ورنہ کوئی چیر وجود میں نہیں آسکتے۔

اور کا نئات میں پائی جانے والی تمام اشیاء اگر چہ خدا کے امری طرف متند ومنسوب ہونے کے نامطے برابر ہیں اور سب اس طرح ہیں کہ جب بھی خدا کا اذن اور امر ہویہ موجودات اپنے ظاہری اسباب کے ساتھ وجود میں آجاتی ہیں اور اگر اذن اور امر نہ ہوتو کوئی چیز وجود پذیر نہیں ہوگی یعنی خدا کے اذن وامر کے بغیر سبب ومسیب کا نظام قائم ہی نہیں وہ سکتا اور جب

سلسلۂ سببت ہی قائم نہ ہوتو کوئی مسبب وجود میں نہیں آئے گا کیونکہ سبب کے بغیر مسبب ہرگز وجود میں نہیں آسکتا' لیکن ان میں سے پچھامور مثلاً انبیاء مجرات یا وہ جو کسی بندہ ءمومن نے خداسے دعاکے ذریعے طلب کئے وہ ہمیشہ خدا کے خاص ارا دہ سے وابستہ ہیں اور بھی اس سے جدانہیں ہوسکتے بلکہ ہمیشہ خدا کا ارا دہ اور اس کا خاص ومخصوص امران کے ساتھ ہوتا ہے اور انہیں وجود عطا کرتا ہے جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے:

سوره ومحادله، آيت ۲۱:

\* گتباللهٔ لاَ غَلِبَنَ اِنَاوَمُسُلِ "-

(الله نے لکھ دیا ہے کہ وہ اوراس کے رسول ضرور غالب رہیں گے )۔

سوره ء بقره ، آیت ۱۸۲:

\* أُجِينُ دُعُوَ قَاللَّا عِ إِذَا دَعَانِ "-

(میں قبول کرتا ہوں دعا کرنے والے کی دعاجب وہ مجھے سے دعا کرے)۔

ان آیات کےعلاوہ گذشتہ فصل میں جو آیات ذکر کی جاچکی ہیں ان میں بھی پیرمطالب بیان کئے گئے ہیں۔

(r)

# قرآن مجزے کو بھی مغلوب نہ ہونے والے سبب کی طرف منسوب کرتاہے!

گذشتہ فسلوں میں بیان کئے گئے مطالب سے یہ بات واضح ہوگئ کہ مجزہ بھی دوسرے خارق العادت امور کی طرح عادی اسباب سے الگ نہیں بلکہ جس طرح دوسرے امور اپنے تحقق اور وجود میں آئے کے لیے ایک عادی وطبیعی طرح عادی اسباب سے الگ نہیں بلکہ جس طرح دوسرے امور اپنے تحقق اور وجود میں آئے کے لیے ایک عادی وطبیعی (نیچرل) سبب کے محتاج ہوتے ہیں ای طرح مجزہ بھی ان کی احتیاج رکھتا ہیں، صرف اتنافرق ہے کہ جوامور عادی ہیں وہ العاد تہوں، عادی وظاہری اسباب کے ساتھ ساتھ ہیں اور وہ ظاہری اسباب ایسے ہیں کہ عام طور پر یا اکثر و بیشتر حقیق اور طبیعی اسباب ان کے ساتھ ہوتے ہیں اور وہ ظاہری اسباب ان کے طاہری ساتھ ان کے طاہری اسباب اور حقیق وطبیعی اسباب کے ساتھ اللہ ہوتی ہے) جبکہ خارق اسباب اور طبیعی اسباب کے ساتھ اللہ ہوتی ہے) جبکہ خارق العادت امور خواہ وہ شرور برائی کے باب سے جوں جیسے جادواور کہانت یا خیر اور اچھائی کے باب سے جیسے دعا کا قبول ہونا العادت امور خواہ وہ شراور برائی کے باب سے جیسے دواور کہانت یا خیر اور اچھائی کے باب سے جیسے دعا کا قبول ہونا وغیرہ سے ایسے بیسے جیسے دعا کا قبول ہونا العادت امور خواہ وہ شراور برائی کے باب سے جیسے دواور کہانت یا خیر اور اچھائی کے باب سے جیسے دعا کا قبول ہونا وغیرہ سے ایسے بیسے بیس کے ساتھ ملے ہوئے ہیں کہ جو خدا

کاذن وارادہ کا مختاج ہے (غیر عادی اسباب سے مرادوہ اسباب ہیں جنہیں عام طور پرلوگ سجھ نہیں سکتے اور انہیں دیکھنے
سے قاصر ہیں) بشرطیکہ ان امور پرکسی کی نبوت یارسالت کے دعوے کی تھانیت وصدافت کا ثابت ہونا موقوف نہ ہواور جہاں
تک مجز کا تعلق ہے تو چونکہ اس پر نبوت ورسالت اور دعوت الی اللہ کی صدافت موقوف ہے اس لیے وہ ایک طبیعی حقیق سبب
کا مختاج ہے جو خدائے تعالیٰ کے اذن وامر کے ساتھ مجز ہ کو وجود میں لاتا ہے جا دواور مجز ہ کے درمیان ایک فرق میر ہی ہے کہ
جادو کا سبب کسی دوسر سے طاقتور سبب سے مغلوب ہوسکتا ہے لیکن مجز ہ کا سبب مغلوب نہیں ہوسکتا (مجز ہ وکر امت دیگر خارق العادت امور کے برمیس کی دوسر سے طاقتور سبب سے مغلوب نہیں ہوسکتے )۔

#### ايك سوال يااعتراض:

ندکورہ مطالب کی روشی میں اگر یہ فرض کریں کہ کوئی شخص مجزہ کے طبیعی (نیچرل) سبب سے آگاہی حاصل کر لے تواس صورت میں وہ بھی مجزہ ہیں گرنے کی صلاحت حاصل کر لے گا اور اس کے لیے مجزہ الا تا آسان ہوجائے گا جبکہ وہ نبی یا رسول نہیں اور اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ مجزہ اور غیر مجزہ اور خیر ہجزہ اور خیر ہجزہ اور خیر ہیں اور جولوگ اس مجزہ ہے اور پھلوگوں کے لیے مجزہ نہیں اور جولوگ اس مجزہ ہے اور پھلوگوں کے لیے مجزہ ہوں ان کے لیے مجزہ ہوا ور سی کہ کسی زبانہ میں مجزہ ہوں ان کے لیے مجزہ ہوا ور رہے کہ کسی زبانہ میں نہ ہو۔ پس اگر علی تربی ہوں اور ہوا ہوں ان کے لیے مجزہ موجائے تو مجزہ کی کوئی حیثیت ہی باقی ندر ہے گی اور وہ ''دی'' کی صحیح بہچان کروانے میں ناکا مربے گا اور نینجا مجزہ صرف جائل اور اس کے سبب سے نا آگاہ محفل کے لیے ہی معتمر اور جمت ہو گانہ کہ اپنی کسی حیثیت سے گویا اس کی ذاتی حیثیت خم ہو کررہ جائے گی؟ بنابرایں اس طرح کے امر کوعمومی طور پر کیونکر مجزہ کہا جاسکتا ہے بلکدا سے مجزہ کے نام سے موسوم کرنا مجے نہ ہوگا۔

#### بواب:

نہیں ہر گرنہیں کیونکہ ججزہ کو مجزہ اس لیے نہیں کہتے کہ وہ ایک نامعلوم (مجہول) طبیعی (نیچرل) سبب سے رونما ہو ہے کہ گروہ نامعلوم سبب معلوم ہوجائے تو وہ مجزہ نہیں رہے گا اور اس کا عتبار اور حیثیت ختم ہوجائے گی اور نہ ہی اسے الر لحاظ ہے مجزہ کہتے ہیں کہ اسے وجود میں لانے والا سبب غیر عادی ہے بلکہ اسے اس لیے مجزہ کہتے ہیں کہ وہ ایس سبب سے مغلوب ندہونے والا ہے ہر حال میں غالب ہے مثلا کسی کو وجود میں آیا ہے جو طبیعی سے خیر عادی اور کسی سبب سے مغلوب ندہونے والا ہے ہر حال میں غالب ہے مثلا کسی کہ وعالی تب کہ اس کی قبولیت کے اثر سے کوئی بہت بڑا امرواقع ہوجائے تو اسے اس لحاظ سے مجزہ وکر امت کہتے ہیں کہ اس کا سبب مغلوب موائے والا نہیں جیسے کی مریض کا شفایا ب ہوجا تا جبکہ ہے بھی ممکن ہے کہ وہ دوائے استعال اور علاج معالجہ سے شفایا ب ہو جائے ، البتہ فرق ہے کہ عملاج ومعالجہ اور دوائے استعال سے شفایا ب ہونا ایسا امر ہے جس کا سبب کسی دومرے قوی سبب جائے ، البتہ فرق ہے کہ عملاج ومعالجہ اور دوائے استعال سے شفایا ب ہونا ایسا امر ہے جس کا سبب کسی دومرے قوی سبب

سے مغلوب ہوسکتا ہے بینی کوئی ماہر ترین ڈاکٹر پہلے ڈاکٹر سے بہتر اور مؤثر علاج کر بے لیکن اسے ''مجوز ہ' نہیں کہیں گئ کیونکہ اس میں اپنے سے قومی سبب سے مغلوب ہونے کی گنجائش موجود ہے جبکہ ''معجز ہ'' میں ایسانہیں وہ کسی صورت میں کسی دو مرے سبب سے مغلوب نہیں ہوسکتا۔

> <del>(۷)</del> قرآن کی نظر میں معجزہ عام دلیل نہیں بلکہ رسالت کی حقانیت کا واضح ثبوت ہے

اس مقام پرایک سوال ممکن ہے کہ مجز ہ اور رسالت کے دعویٰ کی حقانیت میں کیار بط ہے اور ان دونوں کا آپس میں کیاتھاتی ہے جبکہ عشل کی رو سے ان دونوں کے درمیان کوئی ربط ہی موجو دنہیں لین عشل بینیں کہتی کہ اگر کوئی شخص رسول ہونے کا دعویٰ کر ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنی صدافت اور اپنے دعوے کی حقانیت کے ثبوت کے طور پر کوئی خار آل کا دعویٰ کر است ثابت المعادت امر پیش کر ہے (مجز ہ لائے) ورنداس کا رسالت کا دعویٰ غلط ہوگا اور پھر قرآن بجید ہے جسی ظاہر آالی کوئی بات ثابت نہیں ہوتی کہ درسالت کے دعوے کی تصدیق کے لیے مجز ہ لانا ضروری ہے کہ اس کے بغیر وہ دعویٰ غلط ہوگا جیسا کر قرآن نے نہیں ہوتی کہ درسالت کے دعوے کی تصدیق کے لیے مجز ہ لانا ضروری ہے کہ اس کے بغیر وہ دعویٰ غلط ہوگا جیسا کر قرآن نے کہ انہیاء کے واقعات ذکر کئے ہیں مثلا حضرت ہود " مسالح " 'موٹی " عیسیٰ" اور حضرت ٹھر کے واقعات اور بیذ کر کیا ہے کہ جب انہوں نے اپنی نبوت ورسالت کا اعلان کیا تو لوگوں نے ان سے کوئی الی نشانی پیش کرنے کا مطالبہ کیا جس سے ان کے دعوے کی صدافت دھا نیت ثابت ہوجائے چنا نچیان انبیاء کرام " نے ابتدائے بعث ہیں کیا اور مخردات دھا نے ابتدائے بعث بیش کیا اور مضرت ہارون " کے بارے میں قرآن میں ہے کہ لوگوں کے مطالبہ سے پہلے بھی مجزات بیش کے جیسا کہ دھزت موٹی " اور حضرت ہارون " کے بارے میں قرآن میں ہے کہ فراد ندیا ہم نے موٹی " اور حضرت ہارون " کے بارے میں قرآن میں ہے کہ فراد ندیا ہم نے موٹی " سے اردون" کے بارے میں قرآن میں ہے کہ فراد ندیا ہم نے موٹی " سے اردائی ہم نے ابتدائی کی انہا کہ کوئی تاری کا مطالبہ کے اور کا کھرات کے موٹی تاری کی کا دور میں " کے بارے میں قرآن میں ہے کہ فراد ندیا ہم نے موٹی " سے ارشاد فر مایا:

سوره ءطه، آیت ۲ ۴:

\*'' إِذْهَبُ أَنْتَ وَ أَخُوْكَ بِالدِيْ وَ لَا تَنِيَا فِي ذِكْمِ يُ'' (تم اور تبهار ابعائی میری نشانیال (معجزات) کے کرجاؤ اور میری یا دسے خفلت ندکرنا)۔ اور حضرت عیسٰی "کے متعلق خداوند عالم نے ارشاد فر مایا:

سوره ءآل عمران ، آیت ۹ ۴:

\* `وْ رَسُولًا إِلَّى يَنِيَ إِسُرَ آءِ يُلُ أَنِّى قَلْ حِنْتُكُمْ بِاليَةٍ مِّنْ ثَائِكُمْ الْنِيَّ اَخْلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِّيْرِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَانْفُحُ فِيْهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ قَوْالْبُرِ عُالْاَ كُمْهَ وَالْاَبْرَصَ وَأَحْيِ الْمَوْلَى بِإِذْنِ اللهِ وَاكْتِنْكُمْ بِمَا تَا كُلُونَ وَمَا تَكَّ خِرُونَ لَنْ بُيُوتِكُمْ لِلنَّالَ فَيْ ذَلِكَ لَا يَةً تَكُمْ إِنْ كُنْتُمُ مُّ وَمِنِيْنَ `

(اورہم نے بنی اسرائیل کی طرف ایک رسول بھیجا' اس نے ان لوگوں سے کہا کہ میں تمہارے لیے تمہارے پروردگار کی طرف سے ایک نشانی لے کرآ یا ہول میں تمہارے سامنے گندھی ہوئی مٹی سے پرندے کی شکل میں ایک مورت بنا تا ہوں پھراس میں پھونک ماروں گا لیں وہ خدا کے اذن سے اڑنے والا پرندہ بن جائے گا' اور میں خدا کے اذن سے ماد زادا ندھے اور برص کے مریض کو تندرست کردوں گا' اور میں خدا کے اذن سے مردوں کو زندہ کردوں گا' اور میں تمہیں بتا دول کرتم کیا گھاتے ہواور اپنے گھروں میں کیا جمع کر کے رکھتے ہوا گرتم ایمان دار ہوتو ان سب امور میں تمہارے لیے نشانی ہے

( كه من الشكارسول أورائي دعوائے رسالت ميں سچا ہول)-

اورقر آن مجید کا حضرت پیمبراسلام "کومجوره کے طور پرعطاکیا جانا بھی ای سلطی آیک کڑی ہے بہرحال عقل سلام کرنے نہیں کہتی کہ انبیاء کرام اور رسولوں نے خدا اور قیامت کے بارے میں جو پاکیزہ معارف پیش کئے ان کی صدافت او حقانیت کے اثبات کے لیے ضروری ہے کہ ان (انبیاء "ومرسلین ") کی طرف سے خارق العادت امور بھی پیش کئے جائے ورنہ ان کے دوسری چرخوں کے نہوں گئے (علمی اصطلاح میں اسے "تلازم" یا" ملازمہ" کہتے ہیں جس کا مطلب ہے کہ پہلی پر کی کوئی حیثیت باتی نہر ہے گی مثلا ہماری بحث میں پہلی چرنبوت کے لیے دوسری چرخ کا ہونالازی اور ضروری ہے ورنہ پہلی چرخی کوئی حیثیت باتی نہر ہے گی مثلا ہماری بحث میں پہلی چرنبوت رسالت کا دعوی خلط اور دوسری چرخوہ کا لانا ہے کہ اگر وہ مجزہ پیش نہ کرتے واس کا دعوی خلط اور وہ نبی یا رسول نہیں ہوسکا جبکہ الیا ہم گرخوں کے مطالبہ پر یا ان کی تسل کے لیے کوئی نشا

پیش کرتے ہیں خواہ وہ مجزہ ہویا کرامت کلبذاایا نہیں کہ اگروہ مجزہ پیش نہ کریں تو وہ نبی ہی نہیں ہم)۔

اس کے علاوہ یہ کہ انبیاء کرام نے جومطالب پیش کئے وہ ایسے مضبوط اور پختہ دلائل پر بنی ہے اور وہ ایسے واش ہے گار ثبوت ان کے ساتھ لائے کہ ان کے بعد کوئی صاحب علم وبصیرت مجزہ کی ضرورت ہی محسوس نہیں کرتا اور وہ دلائل ا قدر روثن اور واضح ہیں کہ وہ مجزہ کے مطالب سے بے نیاز کر دیتے ہیں اس وجہ سے اس سلسلہ میں کہا گیا ہے کہ مجزا ، ورحقیقت عوام الناس کی تسلی کے لیے ہوتے ہیں کیونکہ ان کی عقلیں اس بات سے قاصر ہوتی ہیں کہ وہ حقائق کی باریکیوں ا نہایت مضبوط عقلی معانی ومطالب کو سجھ سکیں اور ان کا ادراک کر سکیں جبکہ خواص اور اہل علم و دانش حضرات حقائق اور محمل الب سے سجھنے اور ان کی تصدیق کرنے اور ان پر ایمان لانے میں کسی اور چیز مثلاً مجزہ وغیرہ کے حتاج نہیں ہوتے ۔ مطالب کے سجھنے اور ان کی تصدیق کرنے اور ان پر ایمان لانے میں کسی اور چیز مثلاً مجزہ وغیرہ کے حتاج نہیں ہوتے ۔

اس سوال کا جواب میہ ہے کہ انبیاءً ومرسلین نے اپنے عمدہ اور نہایت واضح وروثن مطالب کو ثابت کرنے ہے۔ معجزات پیش نہیں کئے کیونکہ وہ مطالب یعنی خدا کی وحدانیت اور قیامت (مبدء ومعاد) وغیرہ الی حقیقیں ہیں کہ عقل ا طرح ان کاادراک اوران کی تصدیق کرسکتی ہے لہذاانبیاءالیٰ ٹیے بھی ان امور میں عقلی دلائل پراکتفاء کی اورلوگوں کو ککرونظر اور عقلی دلیلوں کے ذریعے مطالب کی تصدیق کرنے کی راہ دکھائی چنانچیانہوں نے اپنے خطابات میں ایسے انداز اختیار کئے جواستدلال اورغور وفکر پر مبنی منتھے مثلا:

سورهءا براتيم، آيت • ا:

\* تَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكَّ فَاطِرِ السَّلَوْتِ وَالْاَرْسُ فَ -

(ان کے رسولوں نے کہا کیا خدا کے بارے میں شک ہوسکتا ہے جو کہ آسانوں اورز مین کا پیدا کرنے والا ہے؟) اس آیت میں رسولوں کا خطاب ذکر کیا گیا ہے جوانہوں نے تو حید کے سلسلہ میں کیا اور اس میں آسانوں اور زمین کی تخلیق کو دلیل کے طور پر ذکر کیا جو کہ عقل اور خور و فکر سے تعلق رکھتی ہے۔

اس طرح معادوقیامت اور حشرونشر کے بارے میں خداوند عالم کاارشادگرامی ہے:

سوره على ١٨٠٢٤:

\* "وَ مَاخَلَقْنَاالسَّمَاءَ وَالْاَسُ مَنَ وَ مَابَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذٰلِكَ ظَنُّ الَّهِ بِينَ كَفَهُ وَا فَوَيُلْ لِلَّيْ اِنْكَ كَفَهُ وَا مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

پس انبیاء "الہی نے جومطالب پیش کے ان کے اثبات کے لیے مجوزہ لانے کی ضرورت محسوس نہیں کی بلکہ حقیقت پس انبیاء "الہی نے جومطالب کیا گیا تو انہوں نے اپنی رسالت کے اثبات اور اپنے دعووں کی حقانیت کو واضح کرنے کے لیے مجرزات پیش کئے۔

اصل بات سے کہ چونکہ انبیاء کرام علیم السلام نے خداکی طرف سے پیغام برہونے اور وحی کے ذریعے خداکا پیغام وصول کر کے لوگوں تک پہنچانے کے ذمہ دار ہونے کا دعویٰ کیا ۔ وحی خداسے کلام کر کے ہو یا فرشتہ کے ذریعے یا کسی اور ذریعہ سے ۔ جو کہ بذات خودایک خارق العادت امر کا ادعاء ہے کہ جس کا تعلق ان ظاہری و باطنی ادراکات سے نہیں جنہیں عوام الناس جانتے ہیں بلکہ وہ ایسا تحقیٰ و پوشیدہ ادراک ہے جوعوام الناس کی فکر ونظر سے اوجھل ہے کہ المرید وعویٰ تیجے ہوتواس کا مطلب سے ہے کہ انبیاء " کو مادرائے طبیعت میں خاص تصرف حاصل ہے اور سے خاص ہے اور سے خاص تھر نہیں ہے کہ انبیاء " بھی دوسرے لوگوں کی طرح عالم بشریت ہی کے افراد (انسانی خاص تصرف حاصل ہوتا انہی سے مختص ہے جبکہ انبیاء " بھی دوسرے لوگوں کی طرح عالم بشریت ہی کے افراد (انسانی صاحبتوں کے حامل) ہیں بیدہ وہ اصل وجہ ہے کہ لوگوں نے ان کے دعووں کی فوری تھدیق نہی بلکہ ان کا انکار کرنے اوران کی

سخت خالفت كرنے يرثل كئے اوران كے مقابله ميں آ كئے البتہ لوگوں كاايما كرنا يعني انبياء " كے دعووں كا اثكار اوران ك مدمقابل آجانا دوطرح يرتفا:

(1) \_ پھولوگوں نے انبیاء میں کے دعووں کو غلط و نا درست ثابت کرنے کی ثفان کی اوراس پر بحث واستدلال کر کے ان کی تکذیب کی وشش کی ان کے بارے میں قرآن مجید میں اس طرح ذکر ہوا:

سوره وابراجيم، آيت ۱۰

\* قَالُوَّا إِنَ أَنْتُمُ إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلْنَا ثُرِيْهُ وْنَ أَنْ تَصُدُّ وْنَاعَبًا كَانَ يَعْبُ وُالَ وُنَا - "-(انہول نے کہا: تم تو ہم جیسے بشر ہی ہوئم چاہتے ہوہمیں ان چیزول کی عبادت سے روک دوجو ہمارے آباء واجدا

کماکرتے تھے)۔

گویاان لوگوں نے انبیاء میں محوول کوغلط و نا درست ثابت کرنے کے لیے بیددلیل قائم کی کہوہ عام انسانوں جیسے ہیں اور ظاہر ہے کہ کوئی شخص اس طرح کے دعوے نہیں کرسکتا جووہ کرتے ہیں ( کمان پروحی آتی ہے دغیرہ) تواگران پروحی عکتی ہے تو پھر ہر خص پروی آسکتی ہے کیونکہ سب انسان برابر ہیں اور ایسا کیونکر ممکن ہے کہ ایک پروی آئے اور دوسرے پرنہ سے جبکہ سب انسان ہونے میں مساوی اور یکسال ہیں۔

انبياء عن ان كاس استدلال كجواب مين جو كه كهاات قرآن مين يون بيان كيا كياب:

سوره ءابراجیم،آیت ۱۱:

\* "قَالَتُ لَهُمْ مُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ إِلَّا بَشُرٌ مِّثُلُكُمْ وَلَكِنَّا اللَّهَ يَهُنُّ عَلَى مَن يَشَا عُمِن عِبَادِهِ "-(ان کے رسولوں نے ان سے کہا: بید درست ہے کہ ہم تم جیسے ہی بشر ہیں لیکن خداا پنے بندوں میں سے جسے جاہة

ےاس براحسان کرتا ہے) سیمی بات ہمارے اور تمہارے ورمیان وجدا متیاز ہے۔۔،

اس آیت میں واضح طور پربیان کیا گیا ہے کہ انبیاء " نے لوگوں کی اس بات کا اٹکارنہیں کیا کہ وہ ان جیسے بشر ہیر بلکداے تسلیم کرتے ہوئے کہا کداگر چہ ہمتم جیسے بشر ہیں لیکن پیغمبری ورسالت خداکی خاص عنایات میں سے ہے اور اگرخد

تسمی کواپنی خاص عنایات سےنواز نے تو وہ بشریت کے دائر ہسے خارج نہیں ہوجا تا لیعنی خدا کاکسی کو نبی یارسول بنادینااس امر کی دلیل نہیں کہ وہ اِشرنہیں کیونکہ ان دونوں میں منا فات نہیں یائی جاتی (ایک کے ثابت ہونے سے دوسرے کی نفی نہیں ہوؤ اورنبہ بی ان میں سے ایک، دوسرے سے متصادم ہے ) اور پھریہ کہ خدانے پچھلوگوں کوخاص خصوصیات سے نواز اے کہ جس ک ا تكارممكن نبين للبذاا گرخداكسي كوكوئي خصوصيت عطا كرنا چاہے تواسے كوئي روك نبيس سكتا اور نبوت بھی خدا كی خاص عنايات مير سے ایک ہے جواس نے اسیع بعض بندوں کوعطافر مائی ہے اگروہ چاہتاتو دوسروں کوبھی دے سکتا تھااورسب میں اس عنایت

سے بہرہ ور ہونے کا امکان یا یاجا تا ہے۔

ای طرح دوسرے انبیاء میں مانند حضرت پینیبر اسلام صلی الله علیه وآلہ وسلم پر بھی یہی اعتراض کیا گیا اور ان کے بشر ہونے کومقام نبوت ورسالت کے منافی قرار دے کریوں کہا گیا:

سوره عِص،آيت ٨:

\*" ءَأُنْزِلَ عَكَيْهِ الذِّكُمُ مِنْ بَيْنِنَا --"-

( کیابیذ کر ( قرآن) ہم میں سے صرف ای پر ہی نازل کیا گیاہے)

سوره ءزخرف، آیت ۳۱:

\* كُوْلاَنُوِّ لَهُ هَا الْقُرْانُ عَلَى مَجُلِ هِنَ الْقَرْيَتَ يُنِ عَظِيْمٍ " (يقرآن ان دوبستول كركس بزرگ دى پركون نازل نيس كيا كيا) \_

سوره وفرقان،آیات ۸۰۷:

\*' وَقَالُوْا مَالِ لَهٰ ذَاالرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَ يَهْتِى فِي الْاَسْوَاقِ ۖ لَوُلآ ٱنْوَلَ النَّهِ مَلَكُ فَيَكُوْنَ مَعَهُ نَذِيْرًا ۚ أَوْيُلُقَى اِلَيْهِ كُنُوْا وَتُكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَّاكُلُ مِنْهَا - ''-

(انہوں نے کہا کہ یہ کیسا رسول ہے جو کھانا بھی کھاتا ہے اور بازاروں میں چلتا پھرتا ہے اس پر کوئی فرشتہ کیوں نازل نہیں ہوتا تا کہاس کے ساتھ مل کرلوگوں کو''انذار'' کرے یا کیوں اس پرکوئی خزانہ نہیں گرایا جاتا' یا کیوں اس کے پاس کوئی باغ (جنت) نہیں کہ جس سے غذا کھائے؟)۔

ان اوگوں کے استدلال کا مقصد یہ تھا کہ اوعائے رسالت اس بات کا متقاضی ہے کہ مدی ہم جیبابشر نہ ہو، رسالت کا دعویٰ کرنا ہم جیب بشر کے لیے ہرگز مناسب نہیں کیونکہ اس پر (مدگی رسالت پر) تو وی آتی ہے جبکہ ہم ایسے نہیں ہیں اور ہم میں سے کی پر وی نہیں آتی اور نہ ہی ہم فیبی رابطوں کے حامل ہیں تو یہ جو نبی ورسول ہونے کا دعویدار ہے تو پھر کھانا کیوں کھا تا ہے اور (روزی کمانے کے لیے ) بازاروں میں کیوں چلتا پھرتا ہے؟ جبکہ ضروری ہے کہ اس پر کوئی فرشتہ نازل ہو جو اس اندار اور لوگوں کو ہدایت کرنے کے لیے افراس پر نزنانہ اتارا جائے تا کہ وہ روزی کمانے کے لیے کا روبار کرنے پر مجود نہ ہواور بازاروں میں تلاش معاش کے لیے نہ گھومتا پھرے یا اس کے پاس کوئی جنت (باغ) ہوجس کا روبار کرنے بر محبود نہ ہواور بازاروں میں تلاش معاش کے لیے نہ گھومتا پھرے یا اس کے پاس کوئی جنت (باغ) ہوجس کا رہانا کھانا پانی حاصل کرے نہ یہ کہ اور جو اور جو کھے ہم کھاتے ہیں وہی کھائے۔

توخداوندعالم في ان لوگول كاس استدلال كوغلطقر اردية بوسة ارشادفرمايا:

سوره وفرقان، آيات ١٩ور ٠٠:

أُنْظُرُ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ الْاَمْثَالَ فَضَلُوا فَلا يَشْتَطِيعُونَ سَبِيلًا . . وَمَا آنَ سَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِيْنَ اللَّهِ إِنَّا مُثَالًا عُبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِيْنَ اللَّهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَى الْكَافِرُونَ وَمُنَاتًا لَهُ عُلِمُ لَيْمُ عُلِمُ لَيَمُ عُلُمُ لِيَمُعُونَ وَثَنَاتًا اللَّهُ اللَّهُ مِن الْمُرْسَلِيْنَ اللَّهِ اللَّهُ مَا لَيْكُونَ الطَّعَامَ وَيَنْشُونَ فِي الْوَسُواقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِيَمْعُونَ وَثَنَاتًا اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَا اللَّهُ اللّل

وَكَانَ مَا بُكَ قَالُوَا "-

ای طرح خداوند عالم نے ان کے اس مطالبہ کو بھی رد کرتے ہوئے اور غلط قرار دیتے ہوئے کہ کوئی فرشتہ اس ۔ ساتھ انذار اور ہدایت کے امر میں شریک کار ہو، یوں ارشا وفر مایا:

سوره ءانعام، آيت ٩:

\* وَلَوْجَعَلْنُهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنُهُ مَاجُلًا وَّلَلَبَسْنَاعَلَيْهِمْ مَّا يَلْمِسُونَ "-

(اوراگر ہم اسے فرشتہ قر اردیتے تو پھر بھی اسے ایک آ دمی ہی بناتے تو گویا ہم ہی انہیں ان غلط فہیوں میں مبتلاً دیتے جن میں وہ اب مبتلا ہیں )۔

اس استدلال سےمشاب بیان درج ذیل آیت میں بھی موجود ہے: (ملاحظہو)

سوره ءفرقان ،آيت ۲:

\* وَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوُلَا أُنْذِلَ عَلَيْنَا الْمَلَلِكَةُ أَوْ نَزَى مَا بَّنَا لَقَوِ الْسَكَّلَةُ وَالْمُلَلِكَةُ أَوْ نَزَى مَا بَّنَا لَقُو الْسَكَّلَةُ وَالْمُ الْمُلَلِكَةُ أَوْ نَزَى مَا بَنَا لَقُو الْسَكَّلَةُ وَالْمُ الْمُلَلِكَةُ أَوْ نَزَى مَا بَنَا لَا تَقُو الْسَكَّلَةُ وَا لَا أُنْذِلَ عَلَيْنَا الْمُلَلِكَةُ أَوْ نَزَى مَا بَنَا لَا تَقُو الْسَكَّلَةُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

(وہ لوگ جو ہماری ملاقات کے امیدوار نہیں ہیں (قیامت کے دن پر ایمان نہیں رکھتے) انہوں نے کہا کہ ہم فرشتے کیوں نازل نہیں کئے جاتے یا ہم اپنے پروردگارکو کیوں نہیں دیکھتے ،حیقت بیہ ہے کہان لوگوں نے تکبر کیا ہے اور وہ ا. حدود ہے آگے بڑھ کر با تیں کرتے ہیں اور بہت بڑی سرکٹی کے مرتکب ہوئے ہیں)۔

اس بیان سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اپنے تئیں بیگمان کیا کہ نبوت ورسالت کے دعو کو خلط ثابت کر۔
کا آسان طریقہ بیہ ہے کہ بیمطالبہ کیا جائے کہ ہم بھی فرشتہ کے نازل ہونے کا مشاہدہ کریں یا ہم بھی اپنے پروردگار کا دیا
کریں کیونکہ ہم بھی تو نبی جیسے ہیں 'یعنی وہ بھی ہم جیسابشر ہے تو جب اس پرفرشتہ نازل ہوسکتا ہے تو ہم پر کیوں نہیں؟ گو یاالا
ہیمطالبہ ورحقیقت ان کے اس گمان پر ہبنی تھا کہ نبوت ورسالت اور وہ کے ذریعے خدا کا پیغام وصول کرنے کا دعوی کرنے ،
بھی ہم جیسابشر ہے لہٰذا ہم بشر پر وہی آئی چاہیے اور میہ کہ ہم بشر خدا کا دیدار کرسکے تو خدا نے ان کے اس غلط گمان اور خبر باطل بر ہبنی مطالبہ کورد کرتے ہوئے یوں ارشاوفر مایا:

سوره ءفرقان ،آيت ۲۲:

\* " يَوْمَ يَرَوُنَ الْمَلْإِكَةَ لَا بُشُرَى يَوْمَهِ إِلِّلْمُجُرِمِيْنَ وَيَقُوْلُونَ حِجْمًا مَّحُجُومًا "

(ایک دن آئے گا جب وہ فرشتوں کو دیکھیں گے تواس دن مجرموں کوکوئی خوشی نہ ہوگی اوروہ پناہ ما نگتے ہوئے .....

فريا د بلندكريں گے كه پناه! پناه!) ـ

رین میں اس آیت بیل میں بات ذکر کی گئی ہے کہ بیلوگ اپنی اس جہالت میں فرشتوں کوئیں دیکھ سکتے البتہ موت کے وقت ضرور آئیں دیکھیں گئے اس مطلب کو خداوند عالم نے ایک اور مقام پر یوں ذکر کیا ہے:

سوره ء حجر، آیات ۲ تا۸:

َ ﴿ وَ قَالُوْ ا يَا يُهَا الَّذِي ثُرِّ لَ عَلَيْهِ اللَّهِ كُمُ اِنَّكَ لَهَ جَنُونُ ۚ لَوْ مَا تَأْتِيْنَا بِالْمَلَلِكَةِ اِنَّ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ ۞ مَا نُنَرِّ لَ الْمَلَلِكَةِ اِنَّ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ ۞ مَا نُنَرِّ لَ الْمَلَلِكَةِ اِنَّ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ ۞ مَا نُنَرِّ لَ الْمَلَلِكَةِ اِنَّ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ ۞ مَا نُنَرِّ لَ الْمَلَلِكَةِ اِنَّ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ ۞ مَا نُنَرِّ لَ الْمَلْلِكَةِ اللَّهِ الْمَقَ وَمَا كَانُوَ الذَّامُ نُظُولِيْنَ ۞ " -

(اورانہوں نے کہاا ہے وہ کہ جس پر ذکر (قرآن) نازل کیا گیا ہے تو پاگل ہے اگر توسیا ہے تو پھران فرشتوں کو ہمارے پاس کیوں نہیں لاتا ۔۔۔۔ ان سے کہ دیجئے کہ ۔۔۔۔۔ہم فرشتوں کونازل نہیں کرتے مگر حق کے ساتھ ور ندان لوگوں کو ہرگز مہلت نددی جاتی )۔

ان آیات میں پہلی آیات کی نسبت استدلال میں ایک مطلب کا اضافہ ہوا ہے اور وہ میں کہ ان لوگوں نے رسول گی صدافت کو سلم کرلیا ہے کی کی صدافت کو سلم کرلیا ہے کیکن وہ کہتے ہیں کہ میہ پاگل ہے اور جو کھے میہ کہتا ہے اور بیان کرتا ہے در حقیقت اس کے جنون اور پاگل پن کا متیجہ ہے چنا مجدان کی اس بات کو تر آن مجیدیں ایک اور مقام پر یوں فرکر کیا گیا ہے:

سوره وقمر،آيت ٩:

\* مَجْنُونٌ قَالْدُوجِرَ--"-

(پاگل ہےاوراس پرجنات کا اثرہے)۔

(۲) کے لیے مطالبہ کیا کہ وہ اپنی صدافت پردلیل قائم کریں اور ثبوت پیش کریں۔ ان کے اسے صرف ان کا انکار کیا اور انہیں تسلیم کرنے کے لیے مطالبہ کیا کہ وہ اپنی صدافت پردلیل قائم کریں اور ثبوت پیش کریں۔ ان کے اس مطالبہ کی وجہ میتھی کہ چونکہ انبیاء ترکے دعوے ایسے امور پر مشتمل تھے جو عام لوگوں کے فہم وادراک سے بالاتر ہیں اور وہ عوام الناس کو عجب اور انو کھے لگتے ہیں لہذا انہوں نے ان کی صحت واثبات کے لیے دلیل طلب کی (گویا ان کا مطالبہ علم مناظرہ کی اصطلاح کے مطابق '' امنع مع السند'' (یعنی انکار کر کے دلیل مانگنا یا دلیل کے ساتھ انکار کرنا) کے مانند تھا) اور اس دلیل سے ان کی مراد '' معجزہ '' ہے' یعنی انہوں نے معجزہ پیش کرنے کا مطالبہ کیا۔

اس کی وضاحت ہوں ہے کہ قرآنی بیانات وتذکروں کی روشی میں بیات واضح طور پرمعلوم ہوتی ہے کہ ہر نبی اور رسول نے اپنے اویر وحی کے نازل ہونے اور خدا سے بالواسطہ یا بلاواسطہ کلام کرنے کا دعویٰ کرتے ہوئے اپنی نبوت و رسالت کا اعلان کیا جبکہانسان کے ظاہری حواس اس طرح کے امور کی تقید بین نہیں کرتے اور نہ ہی تجربات سے ان کی تائید ہوتی ہےلہذاان پر دوطرح سےاعتراض ممکن ہوا: ایک ان کی صحت پر دلیل نہ ہونے کے حوالہ سے اور دوسراان کے درست نہ ہونے پر یائی جانے والی دلیل کے حوالہ سے <sup>ا</sup>یعنی ایک بیر کہاس دعوے کے ساتھ کوئی دلیل موجود نہیں اور دوسرا بیر کہاس دعوے کی نفی میں دلیل موجود ہے کیونکہ وجی اور خدا سے گفتگو کرنا اور پھرای کے سہارے دینی وشرعی قانون سازی کاعمل ایسے امور ہیں جولوگوں کے مشاہدہ میں نہیں آتے اور تمام موجودات میں یا با جانے والاسبب ومسبب کاعموی قانون اور بیامام اصول کہ گوئی چیز کسی سبب وعلت کے بغیر وجود میں نہیں آتی وحی اور کسی انسان کے خداسے گفتگو کرنے کو ثابت نہیں کرتا تو گویا ابیا ہونا ایک خارق العادت امر ہے کہ جےعلیت کاعمومی اصول صحیح قرارنہیں دیتا۔ پس اگر کوئی نبی اینے ادعائے نبوت دوجی میں سچا ہوتو اس کا مطلب اور لا زمد بیہوگا کہ اس کا رابطہ عالم ماورائے طبیعت سے ہے اور وہ خدائی طافت اس کے ساتھ ہے جوخارق العادت امر پیش کرنے پر قادر ہے ( ایعنی وہ طافت جو عالم طبیعت میں جاری عادی نظام کے برعکس کچھ کرسکتی ہے ) اور بیر کہ خدا ہیر جا ہتا ہے کہ اس کی نبوت ورسالت اور اس پر وجی نا زل کرنے کے حوالہ سے مادی دنیا پر حاکم عادی اصولوں اور عالم طبیعت میں یائے جانے والے عام قانون کوتو ڑ دیے تو جب صورت حال بیہ ہےتواس نبی کے لیے بیجی ممکن ہے کہوہ کوئی اورخارق العادت امرپیش کر سکے یعنی جب وہ وی اور خدا سے ہم کلا م ہونے جیسے خارق العادت امر کا دعوی کرتا ہے تو كوئى اورخارق العادت امر ..... "مجزه" ..... بيش كرے تاكه لوگول كواس كے سچا ہونے كا ثبوت مل جائے وسر مے لفظول میں بیرکہ جب وہ ایک انسان ہونے کے باوجودوجی کے نازل ہونے اورخداسے ہمنگلام ہونے کے خارق العادت امر کا دعویٰ کرتا ہےاور خدانے اسے بیرطاقت عطاکی ہے کہ وہ خارق العادت امر پیش کر سکے تو وہ وی کے علاوہ بھی جس طرح کا خارق العادت امر پیش کرنا جا ہے کرسکتا ہے کیونکہ خارق العادت ہونے کے لحاظ سے تمام خارق العادت امور کامعاملہ یکسال ہےاور جو تھم ایک خارق العادت امر کا ہے وہی دوسرے خارق العادت امر کا ہوگا کیونکہ ایک جیسی چیزوں (امثال) کے احکام بھی ایک ہی جیسے ہوتے ہیں البذاا گرخداایک خارق العادت امرکہ جے نبوت اور وحی کہا جاتا ہے کے ذریعے لوگوں کوہدایت کرنا چاہتا ہے تو پھراس ( خارق العادت امر یعنی نبوت اور وحی ) کی تصدیق و تائیداوراسے ثابت کرنے کے لیے کسی دوسر ہے خارق العادت امریعیی معجزه کوپیش کرنامجی ضروری ہے .....تا کہلوگ نبی پرایمان لائیں اوروہ بھی اپنافرض منصبی ادا کرنے میں کامیاب ہوئیدہ اصل وجہ ہے جس نے انبیاء اس کی امتوں کواس پرآ مادہ کیا کہ وہ اپنے نبی سے نبوت کے دعوے کی صدافت کے لیے معجزہ کا مطالبہ کریں ان کا ایسا کرنا ایک فطری امر اور طبعی تقاضا تھا' اور انہوں نے صرف نبوت کی تصدیق اور سالت کے ثبوت کے لیے معجز ولانے کا مطالبہ کیانہ کہ ان مطالب وحقائق کے میچے ہونے کی دلیل کے طور پر کہ جوان انبیاء " کرام نے پیش کئے' کیونکہ وہ مطالب مثلا تو حیدومعا دوغیرہ ایسے پختہ تھا کق ہیں جنہیں مضبوط وستحکم دلاک کےساتھ ثابت کیا جاسکتا ہے

وران کے ثبوت کے لیے سی معجزہ کی ضرورت ہی نہیں۔

اس مطلب کوایک مثال دے کر ہوں بیان کیا جا کتا ہے کہ مثال کوئی شخص کی توم کے پاس اس قوم کے سردار کا خط کے کر آئے اور اس خط میں اس سردار کے احکامات ہیں پھی کرنے کا تھی دیا کیا ہوا ور پھی کام کرنے کی ممانعت کی گئی ہواور وہ کے سردار نے ان کے لیے بھیج ہیں ان احکامات میں پھی کرنے کا تھی دیا گیا ہواور پھی کام کرنے کی ممانعت کی گئی ہواور وہ کے اس حقیقت پر ایمان رکھتے ہوں کہ ان کا سردار ان کی بہتری و بھلائی کے سوا پھی ہیں چاہتا تو ان لوگوں کے لیے ان دکامات کی حقافیت اور لازم و یا فذر العمل ہونا قطعی طور پر ثابت ہوجائے گالیکن ان احکامات میں پائے جانے والے پاکنرہ فنہوط و مستخلم اور مفید مطالب کی حقافیت اور اس پر قائم کئے جانے والے دلائل اس بات کو ثابت نہیں کرتے کہ جو شخص ان نکامات کو پیش کر رہا ہے وہ واقعتا ان کے حاکم و سردار کا تعصد اور پیغام برہونے کا جو تصل ہے کہ وہ اس سے کہ وہ اس سے اسے سردار کا قاصد اور پیغام برہونے کا جو تحف ایا کہ میں مشالسردار کی تحریر اقاصد ہے یا کو گئی تعد ہے یا کو کہ کے سام کے دوہ اس سے اس کے دوہ کا خاصد ہے یا کوئی کی صداقت ثابت ہوجائے کی نشانی کہ جے وہ جانے اور پہلے نے ہوں ان کے سامنے پیش کرے جس سے اس کے دوہ کی کی صداقت ثابت ہوجائے کی نشانی کہ جے وہ جانے اور پہلے نے ہوں ان کے سامنے پیش کرے جس سے اس کے دوئی کی صداقت ثابت ہوجائے کی نشانی کہ جے وہ جانے اور پہلے نے ہوں ان کے سامنے پیش کرے جس سے اس کے دوئی کی صداقت ثابت ہوجائے کی نشانی کہ جے وہ جانے اور پہلے نے ہوں ان کے سامنے پیش کرے جس سے اس کے دوئی کی صداقت ثابت ہوجائے کیا درہ دامر کی تا ہو تا کہ دوہ اس مطالبہ کیا (ان کے مطالبہ کاؤ کر قر آن مجید میں انس طرح ہوا:

\* ` حَتَّى تُكَرِّلَ عَلَيْنَا كِتْبَاتَقْرَ وُهُ-- ``-

(ہم آپ کواس وقت تک نی تسلیم نہیں کریں گے)۔۔ جب تک آپ ہمارے پاس کوئی کتاب .....کھی ہوئی ریر .....ندلائی کہ جے ہم خود پڑھیں)۔

ببرحال اب تك جومطالب ذكر كئے گئے بين ان سے چندامورواضح ہو گئے:

(۱)۔ نبوت ورسالت کے دعوے کی صدانت کے لیے معجزہ لانا ضروری ہے، ان دونوں امور (ادعائے مالت اور معجزہ پیش کرنے پر مالت اور معجزہ پیش کرنے) میں تلازم پایا جاتا ہے جس کا مطلب سے ہے کہ ادعائے رسالت کی صحت معجزہ پیش کرنے پر توف ہے گویا نبی ورسول کے لیے معجزہ پیش کرنا لازمی امر ہے اور معجزہ در حقیقت کسی نبی کے اپنے ادعائے نبوت میں سچا نے کا ثبوت ہے جو کہ ہرعام و خاص کے لیے برابر حیثیت رکھتا ہے (عوام وخواص سب کے لیے معجزہ اپنے مقصد کے اثبات کے حوالہ سے یکسال حیثیت کا حامل ہوتا ہے)۔

(۲)۔ رسول و نبی جو''وتی'' حاصل کرتے ہیں اوراس کے ذریعے جن امور کا ادراک کرتے ہیں وہ ہمارے اس' عقلوں اور فکر ونظر کی قوتوں سے حاصل ہونے والے امور کی سخ سے نہیں بلکہ وتی کو'' فکر صائب'' (پختہ اور درست کے ) کا نام بھی نہیں دیا جاسکتا ہے'اس مطلب کوقر آن مجیدیں اس طرح وضاحت اور صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کے کہ نام مجم نہیں دیا جاسکتا ہے'اس مطلب کوقر آن میں کوئی فٹک وشہنیں کرسکتا' لیکن اس کے باوجود ہمارے چند

جمعصرار باب دانش اس سلسله میں انحراف و تجروی کا شکار ہو گئے اوراس بات کے قائل ہوئے کہ تمام الہی علوم ومعارف اور

دین حقائق کی بنیا د جیسا که سائنسی علوم نے بھی ثابت کیا ہے تحول پنر پراور تکامل بپند مادہ پراستوار ہے اور وہی ان سب کی اصل ے چنانچدانہوں نے تمام انسانی ادرا کات کے بارے میں بدرائے قائم کی کدوہ سب مادی خواص ہیں کہ جو'' د ماغ'' = متر شح ہوتے ہیں ۔۔۔۔اس سے نکلتے ہیں۔۔۔۔اور تمام حقیقی کمالات و ذاتی قضیلتیں خواہ وہ انفرادی کاوش سے حاصل ہوئی ہوا یا اجماعی کوششوں سے وہ سب مادی ہیں اور ای سے وابستہ ہیں (یا درہے کہ ان حضرات کے اس نظریہ کی بنیا دصرف میہ ہے کہ و اصالت مادہ کے قائل ہیں اور ان کے تمام علوم اس اصل پر قائم ہیں اس لیے وہ ہر چیز کا سرچشمہ مادہ ہی کو مانتے ہیں)ال ارباب دانش نے اپنے نظریات کی روشن میں نبوت کے بارے میں بول کہا کہ نبوت در حقیقت ایک قسم کا فکری نبوغ و بلند ؟ اور عالى ذہانت وذہنى صفاويا كيزگى ہے كہ جواس انسان كوحاصل ہوتى ہے جيے د نبي "كہاجا تا ہے اور وہ اس كے ذريعے اپآ قوم کوا جمّاعی ومعاشرتی کمالات تک پہنچانے اور انہیں حیوانوں اور جنگلی جانوروں جیسی زندگی سے نجات ولا کرحقیقی معنوں میر تہذیب وتدن کی مقدس وادی میں لانے کی کوشش کرتا ہے اور جہاں تک ممکن ہو گذشتہ نسلوں سے حاصل ہونے وا۔ نظریات وافکارکوایے دور کے تقاضوں اوراپیے معاشرے کے ماحول کےمطابق ڈھالنے کا قدام کرتا ہے اور پھرای بنیاد لوگوں کے لیے معاشرتی اصول وقوا نین اورا پیے ضوابط کی تدوین کرتا ہے جن پرعمل کر کے لوگوں کی زندگی کے تمام امور اصلاح وبہتری کی راہ ہموار ہو سکے اس کے بعد اصلاح احوال کی بابت قانون سازی کی بھیل کے طور پرلوگوں کے۔ عبادات کے احکام صادر کرتا ہے تا کہ اس ذریعہ سے ان کی روحانی قدروں کا تحفظ کر سکے کیونکہ ان امور کے بغیر ک معاشرے کی بہتری مکن نہیں اور یہی وہ امور ہیں جن کی بدولت معاشرے کی صلاح واصلاح کاعمل نتیجہ خیز ثابت ہوسکتا۔ چنانچہ انہی مفروضوں کی روشنی میں ان ارباب دانش نے نبوت ورسالت اور وحی و ملائکہ وغیرہ کے باہیے میں درج فرا نظريات قائم كرليي بين:

(۱)۔ نبی:

نبی اس مخص کو کہا جاتا ہے جونہایت مضبوط فکر ونظر کا حامل (نابغہ) ہواورا پنی قوم کواجماعی ومعاشرتی اصلاح وغوت دے۔

(۲) ــ "وي":

وى در حقیقت اس (نبی) کی لوح ذبن میں بلند پایدا فکار کے ثبت ہوجانے کا نام ہے۔

(٣) ـ "آساني كتاب":

آسانی کتاب انہی بلند پایہ افکار کے مجموعہ کا نام ہے جو ہرفتنم کی نفسانی خواہشات و آرزووں اور ذاتی و ؓ مفادات سے پاک و بالاتر ہیں لیعنی اس میں ایسے مطالب پائے جاتے ہیں جوانسان کی روحانی تقویت کا سامان فر کرتے ہیں اور اسے مادی پستی سے بچاتے ہیں۔

(٤) \_ "الما مكك"، روح القدس، شيطان:

ملائکہ (فرشتے) کہ نبی جن کا تذکرہ کرتا ہے ..... جواس کے پاس آتے ہیں اور خدا کا پیغام پہنچاتے ہیں ..... درحقیقت وہ طبیعی .....نچرل ..... قوتیں ہیں جو عالم طبیعت کے امور کوچلاتی ہیں اور یا وہ نفسانی طاقتیں ہیں جولوگوں کو کمالات سے فیضیاب کرتی ہیں اور''روح القدس' اس طبیعی و مادی روح کے ایک بلند مرتبہ کا نام ہے جس سے میہ پاکیزہ افکار ..... نبی تک ..... پہنچتے ہیں اور'' شیطان' اس روح کے نہایت بہت مرتبہ کا دوسرانام ہے جونہایت بہت افکار کا سرچشمہ ہے اور لوگوں کوالیے قتیج افعال کی دعوت و بتا ہے جو معاشرہ کو تباہ و برباد کردیتے ہیں۔

اسی طرح ان حضرات نے ان تمام حقائق کی تفییر وتشری این نماورہ بالامن گھڑت نظریات کی روشنی میں گی جن کا تذکرہ انبیاء "نے کیا مثلا لوح ، قلم عرش کری حساب و کتاب اور بہشت و دوزخ وغیرہ چنانچہ انہوں نے ان تمام حقائق کو اینے خیالی مفروضوں کے آئینہ میں دیکھا اوران کی تفییر کی ۔

(۵)\_اد يان وغداهب؛

ادیان و مذاجب ہرزمانہ کے تقاضوں کے تابع ہیں البذاان تقاضوں کے بدلنے سے ادیان میں بھی تبدیلی آجاتی

(۲) معجزات:

معجزات کہ جنہیں انبیاء "کی طرف منسوب کیا جاتا ہے ان کی کوئی حیثیت نہیں ئیرسب خرافات ہیں 'من گھڑت چیزیں ہیں یا پھرایسے عام اور نہایت معمولی واقعات ہیں جنہیں تو ٹرمروڈ کراس لیے بیان کیا جاتا ہے کہ ان سے دینی مفادات عاصل کئے جائیں اور لوگوں کے عقائد ونظریات کوزمانہ کے تحولات کا شکار ہونے سے بچایا جاسکے یادی کی رہنماؤں اور فرجی عیشواؤں کی گرتی ہوئی ساکھ کوسہارا دیا جاسکے بیداوراس جیسی دوسری من گھڑت باتوں ہی کود معجزات 'کانام دیا جاتا ہے کہ جنہیں کچھلوگوں نے پیش کیا اور دوسرول نے ان کی پیروی کرلی۔

ریقان حفرات کے نظریات کا خلاصہ کیں ان کے نظریات کی روثنی میں نبوت خدائی عہدہ و پیغیبری کی بجائے ایک طرح کاسیای کھیل قراریائے گی۔

بہر حال ان کے بہ بنیاد نظریات اور غلط افکار کی بابت تفصیلی گفتگو ہمار ہے موضوع بحث سے مربوط نہیں لہذا اس سلسلہ میں مزید کچھ ذکر کرنے سے اجتناب کیا جاتا ہے البتہ اس مقام پر صرف یہی کہا جاسکتا ہے کہ آسانی کتابیں اور انبیاء کرام میں مزید کچھ ذکر کرنے سے اجتناب کیا جاتا ہے البتہ اس مقام پر صرف یہی کہا جاسکتا ہے کہ آسانی کتابیں انظریات کو ادر نہ ہی ان نظریات کو ادبیاء میں حکمی قتم کی کوئی نسبت و ربط ہے بیدونوں کسی بھی پہلواور زاویہ ونظر سے ایک دوسر سے ہمرنگ نہیں ورحقیقت ان نظریات کی وجہ یہ ہے کہ وہ لوگ مادہ اور اس سے مربوط مسائل ومباحث کے علاوہ کچھ نہیں جانے اور اس کے سواکسی چیز کو اصل و بنیا دقر ارنہیں دیتے جس کے نتیجہ میں ماور اے طبیعت تمام امور کا انکار کرتے ہیں اور معنویات نام کی

کسی چیز کوتسلیم نہیں کرتے اور مادی امور سے بالاتر حقائق کوتو ژمرو ژکر بیان کرتے ہیں بلکدان عظیم و بلند پایہ حقائق کومعنویت کی بلندیوں سے مادیت کی پستیوں تک لے آتے ہیں اور ان حقائق کو مادیت کے سانچے میں ڈھال دیتے ہیں۔

البتدان صورت اورترقی یا فتہ انداز ہے کیونکہ ان سے پہلے لوگوں نے بھی اوران تھا کی لوگوں کے پیش کئے ہوئے نظریات کئی فول مورک ساتھ کی کیا اور تمام دینی تھا کتی کو مادی امور کے سانے فویلی صورت اور ترقی یا فتہ انداز ہے کیونکہ ان سے پہلے لوگوں نے بھی ایسا ہی کیا اور تمام دینی تھا کتی کو مادی امور کے سانچ میں ڈھال کران کی معنوی عظمت کو پا مال کر دیا 'البتہ اس فرق کے ساتھ کہ پہلے دانشوروں نے بہنظریہ قائم کیا کہ عرش' کری 'کوری ملائکہ وغیرہ سب مادی ہونے کے باوجود ہمارے واس سے پوشیدہ ہیں اور ہمارے واس کی قو تنس اور تجربات ان کے ادراک سے قاصر ہیں ۔۔۔۔۔ جبکہ موجودہ دانشور کی ایسی چیز کوجو مادی وجودر کھتی ہوجواس کے دائرہ ءادراک سے باہر نہیں سے کے ادراک سے قاصر ہیں ۔۔۔۔ باہر نہیں مصحفے ۔۔۔۔ بیکن جب سائنسی علوم نے ترقی کی اور ہر چیز کوجواس وتجربات کی بنیاد پر دیکھا جانے لگاتو ان دانشوروں نے یہ بات محمقے ۔۔۔۔ بیک کو اور ہر چیز کوجواس کے دائرہ ءادراک سے خارج یا اس سے کوسوں دور ہیں مانے سے انکار کر دیا کہ بیچھا گئی آب ایسی مادی وجودر کھتے ہیں جوجواس کے دائرہ ءادراک سے خارج یا اس سے کوسوں دور ہیں مانئوں نے نیان کی بازگشت مادی اور حواس کے دائرہ ءادراک میں آنے والے وجود کی میں ہی جو تواس کے دائرہ ءادراک میں آنے والے وجود کی مورن بی خواس کی بازگشت مادی اور حواس کے دائرہ ءادراک میں آنے والے وجود کی جو کی کہ ان کی بازگشت مادی اور حواس کے دائرہ ءادراک میں آنے والے وجود کی جو کی کہ ان کی علم دورانش کے سلمہ امور سے مطابقت حاصل کر لیں اور کمل سقوط سے بھی چی جو ایس

بہر حال بدونوں گروہ ایسے ہیں کہ ان میں سے ایک دین سے بغاوت کا مرتکب ہوا اور دومرادین سے عداوت کو راہ اختیار کرگیا، پہلا گروہ کہ جوقد بھر زمانہ کے ماہر بن علم کلام ...... شتکلمین ...... کے نام سے مشہور ہے انہوں نے دینی حقائق کو نہایت انجی طرح سجھا اور تمام حقائق کی اصل واساس کے اور اک کے باوجو دان حقائق کے تمام مصادیق کو خالام واساس کے اور اک کے باوجو دان حقائق کے قرار دیا اور ان کے بارے میں دیگر مادی امور کی طرح رائیس کو اس کے دائرہ و اور اک سے خارج قرار دیا اور ان کے بارے میں دیگر مادی امور کی طرح رائیس کو اس کے دائرہ و اور انہیں آئی کھول سے نہیں دیکھا جا سیاست ہے جات کے قائل ہوئے کہ ہمارے حواس ان کا در اک نہیں کر سے اور انہیں آئی کھول سے نہیں دیکھا جا سکا ..... جبکہ حقیقت سے کہ ان کا نظر بیغلط ہے ' ( کیونکہا گرائیس مادی وجود کے حامل تبلیم کرلیا جائے تو ان پر مادی چیز دل کے تمام احکام الاگوہو تے ہیں اور ان احکام و آثار میں سے ایک بید موجود کے حامل تبلیم کرلیا جائے تو ان پر مادی چیز دل کے تمام احکام الاگوہو تے ہیں اور ان احکام و آثار میں سے ایک بید سے کہ دوہ دکھائی دے سے تاب ہوتا ہے کہ ان کا نظر بیتضاد کا حامل ہے ) اور دو مراگروہ یعنی عصر حاضر کے دانشور ' تو انہوں نے دینی حقائق کی اس سے تابت ہوتا ہے کہ ان کا نظر بیتضاد کا حامل ہے ) اور دو مراگروہ یعنی عصر حاضر کے دانشور ' تو انہوں نے دینی تاب تھائق ہے مراودہ پھے ان کا ادر اک کرسکیں اور تجربات بھی ان کی تصد ہیں کر بی جبہ حقیقت امر ہرگز اس طرح نہیں بیتی ان تھائق سے مراودہ پھے نہیں جو ان دانشوروں نے سیتی ان حقائق سے مربوط اصل بیانات والفاظ ان لوگوں کے پیش کر دو مطالب سے ہم نہیں۔

بہر حال اگراس موضوع کی بابت صحیح انداز میں بحث اورغور وفکر کی جائے تو اس کے لیے سب سے پہلے ان حقا کق

سے مراوط بیانات اور الفاظ وعبارات سے وہ معانی مراد لیے جائیں جو عرف عام اور لفت نے مراد لیے ہیں' یعنی جو پھو تو ف عام اور لفت والوں نے ان الفاظ کے مصح کئے ہیں ہم بھی وہی کریں' اس کے بعدان کے مصداق کے لیے ان الفاظ و بیانات کا سہارالیس کی وکلہ و بی بیانات وعبارات میں ایک وو مرے کی تغییر وکرتے ہیں کہ جائی ہو اللہ ہے بین کا در میں سے بعض و و مرے بعض کی تغییر کرتے ہیں کچراس کے بعدان معانی و مصادیت کی کسوئی پر پر کھیں کہ آیا علمی نقط ہائے نظران معانی و مصادیت کی کسوئی پر پر کھیں کہ آیا علمی نقط ہائے نظران معانی و مصادیت کی کسوئی پر پر کھیں کہ آیا علمی نقط ہائے نظران معانی و مصادیت کی کھیر اور کا میں بھی غلاقو تو ار فر ہیں و بیت جاگراں اثناء میں مادہ اور اس کے آثار وادکام سے پاکوئی چرخابت ہو کئی آور پھر یہ بحث علوم طبیعت و سائنس کی بحثوں سے خارج ہوجائے گا اور وہ دراستہ الیا ہوگا جو اس بحث کو نیا رستہ بھی معلوم و معین ہوجائے گا کوروہ دراستہ الیا ہوگا جو اس بحث کو نیا رستہ بھی معلوم و معین ہوجائے گا کوروہ دراستہ الیا ہوگا جو اس بحث کی اور این کی محتوں اور ان کی محتوں ہو کہ کی اور ان کی موجوں سے بحث کی اور ان کی موجوں سے بحث کی ہو ان ہوجائے گا کوروہ و ان موجوں سے بعث کی دور کے بیاد نظری بیا ہو گا کوری دراس کے خواص و تصوصیات کے بارے بھی بھی کوری دراس کی موجوں کی بہت بڑی نظلمی ہوگی اور اس کی تحقیق کا وشوں کی بہت بڑی نظلمی ہوگی اور اس کی تحقیق کی دوروں کی کوروں انظر میا گا کوری انظر میا کہ کی بہت بڑی نظلمی ہوگی اور اس کی کھیر سے کہ ایس کی خواص کی موجوں کی کوروں کی کوروں کی ہوگا کہ بیاد نظر میا گا کوری انظر میا کہ کی کھیر سے کہ ہوگا کیوں کی موجوں کی کوری اسٹ کے موجوں کی کوروں کی ک

اس بحث کے سلسلہ میں مذکورہ مطالب پر اکتفاء کی جاتی ہے اور اب ہم دیگر آبات کی بابت سلسلہ بیان شروع ارتے ہیں:

جہنم کاایندھن:انسان اور پتھر!

٥ "فَاتَّقُو النَّامَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَامَةُ . . . "

(لين دُرواس آگ سے جس كا يدهن انسان اور پھر ين .....)

اگر چہال سورہ مبارکہ کی ابتدائی آیات لوگوں کے تین گروہوں یعنی متقین کافرین ومنافقین کے تذکرہ پر مشمل اسلام نظاف خدا کی ابتدائی آیات لوگوں کے تین گروہوں یعنی متقین کافرین ومنافقین کے تذکرہ پر مشمل میں خداوند عالم نے جب ''آیا گئے گاالنگائ اغبائی اُنگائ النگائ افراک انگائے گئے گئے گئے اسلام اعلان کیا اور سب کو اپنی پر سنش کی دعوت دی تو اس کے نتیجہ میں لوگ دو حصوں میں تقسیم ہو گئے ایک مومن یعنی خداکی دعوت حق کو گئول کرنے والے اور دوسر مے غیر مومن یعنی وہ کہ جنہوں نے اسے قبول نہ کیا' کیونکہ ان دو قسموں کے علاوہ تیسری قسم ممکن ہی گئول کرنے والے اسلام بیس مینی یا کافر ایس میں یا کافر کا میں بیان کافر کا میں بیان کافر کا میں کہتے ہیں یا قبول نہیں کرتے لہذا یا وہ مومن .....(ایمان لانے والے) .....ورا

ہیں .....ا نکارکرنے والے ہیں .....،ابرہی' منافق' کی بات تواس کا معاملہ ظاہر وباطن کا ہے اور کسی کومنافق تب کہاجا تا ہے جب اس کا ظاہر وباطن ایک جیسانہ ہواور زبان وول میں ہم آ ہنگی نہ پائی جائے' بنابرایس اس دعوت تن کی بابت لوگ تین قسم کے ہوں گے:

- (۱)۔ جوزبان ودل دونوں سے ایمان لائے (مومنَ)
  - (۲)۔ جوزبان ودل دونوں سے منکر ہوئے ( کافر)
- (m) جنبوں نے زبان سے اقرار اوردل سے اٹکار کیا (منافق)

گویا دعوت حق کی بابت دوصور تیں بنیادی ہیں: اقر اراورا نکار شاید یہی دجہ ہے کہ زیر بحث آیت اوراس کے بعد والی آیت میں لوگوں کے دوگروہ ذکر کئے گئے ہیں: مون اور کافر گرمنافقین کا ذکر نہیں ہوا اور ''متقین' کی بجائے ''مونین'' کہا گیا ۔ تا کہ تیسری قسم کاخمنی بیان ہوجائے۔

وقود (ایندهن)

آیت میں لفظ' وقود' ذکر کیا گیاہے جس کالفظی معنی وہ چیز ہے جس سے آگ روثن کی جائے'اس آیت میں واشح طور پر کہا گیاہے کہ دوزخ کی آگ کا ایندھن' انسان' ہی ہے کیس انسان ایندھن بھی ہے اور اس سے روثن کی ہوئی آگ میں جلنے والا بھی ہے چنانچے خداوند عالم نے ارشاد فر مایا:

سوره ءمومن،آیت ۲۷:

\*"-- ثُمَّ فِي النَّاسِ يُسْجَرُونَ " (پھروه آگ میں جلائے حاس کے)۔

سورهء الممز ة، آيت 4:

\* "-- نَارُ اللهِ الْمُوْقَدَةُ أَ الَّتِي تَطَّلِمُ عَلَى الْاَ فِيدَةِ ٥--"-

(وہ خداکی بھڑ کائی ہوئی آگ ہے جودلوں پر چھاجائے گی)۔

الی انسان اپنی ہی بھڑ کائی ہوئی آ گ میں جلنے کے عذاب سے دو چار ہوگا'ای کے مانندالل بہشت کے بارے

میں بھی خدا کاار شادہے: سورہ وبقرہ، آیت ۲۵:

\* " كُلّْمَا رُزِقُوْ امِنْهَامِن ثَكَرَةٍ بِي زُقًا لَقَالُوْ الْهِ زَالَيْنِي مُ زِقْنَامِنْ قَبْلُ لُو أَتُوابِهِ مُتَشَابِهًا-"-

Presented by www.ziaraat.com

(جب بھی انہیں بہشت سے کوئی پھل کھانے کے لیے دیا جائے گا تو وہ کہیں گے کہ بیتو ہمیں پہلے بھی دیا گیا تھا' در حقیقت اس جیبیائی آنہیں دیا گیا تھا)۔

بیتمام جملے اس حقیقت کو ثابت کرتے ہیں کہ آخرت میں انسان کو وہی کچھ ملے گا جو وہ اس دنیا میں اپنے لیے مہیا کرے ..... تاکہ آخرت میں اس سے استفادہ کر سکے ..... چنانچہ اس سلسلہ میں پینجبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کاارشاد ہے:

\*"كما تعِيشون تموتون وكما تموتون تبعثون".

(جس طرح کی زندگی بسر کرو گےای طرح اس دنیاہے جاؤ گے اور جس طرح اس دنیاہے جاؤ گے ای طرح پر اٹھائے جاؤ گے )۔

یہاں بیکاتہ قائل ذکر ہے کہ اہل بہشت اور اہل جہنم کے درمیان ایک فرق بیجی ہے کہ بہشت والے جو کچھ خوداس دنیا میں رہ کراکٹھا کریں گے اس کے علاوہ خداوند عالم کی طرف سے بھی آنہیں بہت کچھ عطا کیا جائے گا'اس سلسلہ میں ارشاد خداوندی ہے:

سوره ءقء آيت ٣٥:

\* "-- لَهُمُ مَّا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَكَ يُنَامَزِينٌ "-(وه جو بَهِ جِابِي كَ أَنِين طِحًا اور جاركِ ياس اس بِكِي زياده موجود ب)

حجاره (پتھر):

زیر بحث آیت میں لفظ " حجارة " استعال کیا گیا ہے جس کامعن" پھر" ہے (وقودها الناس و الحجارة) اس سے مرادوئی بت بیں جن کی لوگ عبادت کیا کرتے تھے چنانچہ اس کی بابت ایک اور مقام پر یوں ارشادی تعالی ہوا: سورہ ءانباء، آیت ۹۸:

\* ' إِنَّكُمْ وَ مَا لَعُبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ''-(تم اوروه كه خداكوچور كرجن كي تم عبادت كرتے هو (جنهيں معبود سجھتے هو) وه سب جنهم كا ايندهن ہے) يا در ب كه كلمه ' حصب'' مجى وقو دلين ايندهن كم حنى يس آتا ہے۔

بہشت میں پاکیزہ بیویاں

O" لَهُمْ فِيْهَا الْوَاجِّ مُّطَهَّى ةٌ" (ان كے ليے بہشت میں یا كيزه ازدواج ہیں)

اس جلے میں کلمن ازواج " کے ساتھ "مطہرہ" اس بات کی دلیل ہے کہ یہاں طہارت سے مراد گندگی پلیدی اور

ان برائیوں کی تمام قسموں سے پاک ہونا ہے جوانس و محبت اور الفت کی تحمیل کے راستے میں رکاوٹ بنتی ہیں وہ گذر گیاں اور برائیاں خواہ (ظاہری و) تخلیقی ہوں یا (باطنی و) اخلاقی ہوں۔

# روايات پرايك نظر

قیخ صدوق " نے بیان کیا ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے اس آیت (لَهُمْ فِیْهَا ٓ اَذْ وَاجُ مُّطَلَّمَ یُّ اَ کُامِعْی پوچھا گیا تو آپ " نے ارشا دفر مایا کہ 'از واج مطہرہ'' ..... پاکیزہ بویوں .... سے مرادوہ (حوریں) ہیں جہنیں نہ چین آتا ہے اور نہ ہی وہ نا پاک ہوتی ہیں (نہ ہی ان سے حدث سرز دہوتا ہے)

بعض روایات میں واضح طور پر ذکر کیا گیا ہے طہارت سے اس کا وسیع معنی مراد ہے لیمنی تمام عیوب اور برائیوں سے پاک و منزہ ہونا۔

#### آیات ۲۷و ۲۷

الَّذِيْنَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيْثَاقِهِ وَ يَقْطَعُونَ مَا آمَرَ
 الله بِهَ آنُ يُؤْصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْاَثْمِضِ الْولَلِكَ هُمُ الْخُسِرُونَ ۞

#### تزجمه

O خداوندعالم کواس بات میں کوئی باک نہیں ہے کہ وہ چھراوراس سے بڑی چیز کی مثال دے پس جولوگ مومن ہیں وہ جانتے ہیں کہ وہ جق ان کے پروردگارہی کی طرف سے ہاور جوکا فر ہیں وہ کہتے ہیں کہ خدا اس طرح کی مثال دے کر کیا چاہتا ہے وہ تو گراہ کرتا ہے اس مثال کے ذریعے بہت سے لوگوں کواور ہدایت کرتا ہے اس مثال کے ذریعے بہت سے لوگوں کواور ہدایت کرتا ہے اس مثال کے ذریعے بہت سے لوگوں کی جبکہ وہ کی کواس کے ذریعے گراہ نہیں کرتا سوائے فاسقین (بدکارلوگوں) کے!۔

O جولوگ نہایت پختگی کے ساتھ کئے گئے عہد الہی کوتوڑ دیتے ہیں اور کا نے جیں وہ بہت سخت جس کے بارے میں خدانے ملاکرر کھنے کا تھم دیا ہے اور زمین میں فساد پھیلاتے ہیں وہ بہت سخت فیصان میں ہیں۔

## تفسيروبيان

تتمثيل كاخدائى انداز

(إِنَّا للهَ لَا يَشْتَحُيَّ أَنَّ يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً ...)

(خداکواس میں کوئی باکنہیں کہ چھرسے مثال دے۔۔،)

اس آیت میں لفظ''بعوضة''استعال کیا گیا ہےجس کامعنی مچھرہے اور وہ آگھ سے دکھائی دیئے جانے وا۔

حیوانوں میں سب سے چھوٹا حیوان ہے۔

یداوراس کے بعدوالی آیت سوره رعد کی آیات ۱۹-۲۰-۲۱ کی مانند میں جن میں یوں کہا گیا ہے:
\* ' اُفَهَنْ یَّعْلَمُ اَنَّهَا اُنْوِلَ اِلْیَكُ مِنْ مَّا بِنِكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ اَعْلَى الْمِالْیَتُ فَا کُو اَلْوَ اَلْوَالْوَ لَبَابِ (

الَّذِينَ يُونُونَ بِعَهْبِ اللَّهِ وَلا يَنْقُضُّونَ الْبِيثَاقَ فَ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا آمَرَ اللهُ لِهَ آنَ يُوصَلَ ''

ر آیا وہ مخص جو جانتا ہے کہ جو پھھ آپ کی طرف آپ کے پروردگاری طرف سے نازل کیا گیا ہے وہ حق ہے ا

( ایا وہ میں ہوجات ہے لہ ہو چھا پ ک سرف اپ سے پروردہ ان سرف ان سے ہواردہ اس سے ہوجات کے ہوئے میں ہوجات کو ہو مخص جیسا ہے جو تابینا ہے؟ اس بات کوصا حبان عقل ہی سجھ سکتے ہیں۔وہی ہیں جو خدا کے ساتھ کئے ہوئے عہد و پیمان کو ہ کرتے ہیں اور اسے ہرگز نہیں تو ڑتے۔اور وہی ہیں جو اس چیز کو ملا کر رکھتے ہیں جس کا خدانے تھم دیا ہے کہ اسے ملاکر ر

جائے)

زیر بحث آیت مبارکہ سے واضح طور پر ثابت ہوتا ہے کہ ضلالت و گمرابی اور اندھا پن کہ جو انسان کے بر۔ انگال کے نتیجہ میں .....عذاب کے طور پر .....اسے حاصل ہوتا ہے وہ اس گمرابی اور اندھے پن کے علاوہ ہے جواس کے ا ان برے انگال کے ارتکاب سے پہلے موجود تھا اور اس کے نفس میں پایا جاتا تھا اور وہ خود اس کا سبب تھا چنا نچہ اسی مطلب

بیان کرتے ہوئے خداوندعالم نے ارشاوفر مایا: \* مایُضِلُّ بِهَ إِلَّا الْفُسِقِیْنَ \* مَایُضِلُّ بِهَ إِلَّا الْفُسِقِیْنَ

(خدااس کے ذریعے کی گوگراہ نہیں کرتا سوائے فاس لوگوں کے!)

اس جملے میں خدانے اپنی طرف سے مگراہ کرنے کو' فسق '' کے بعداورا سکے نتیج کے طور پر ذکر کیا ہے نہ کہ

سے پہلے اس سے معلوم ہوا کہ گرائ اور ندھا پن دوطرح کا ہے ایک فسق سے پہلے اور دوسرافس کے بعد جونسق سے پہلے ہے اس کے سبب انسان گناہ ومعصیت کا ارتکاب کرتا ہے اور جونسق اور گناہ کے ارتکاب کے بعد ہے وہ خداکی طرف سے ہے جو کہ اس معصیت کے عذاب کے طور پر ہے۔

ابرہی رہنمائی (ہدایت) اور گمراہ کرتا' تو یددولفظ ایک دوسرے کے مدمقابل ہیں اوردونوں اپنی تمام اقسام کے جامع ہیں یعنی ہدایت سے سراد ہدایت کی تمام قسمیں اوراصلال و گمراہ کرنے سے سراد بھی اس کی تمام قسمیں ہیں ہدایت میں کرامت و بزرگی کی اوراصلال و گمراہ کرنے میں خزلان ورسوائی کی تمام قسمیں شامل ہیں' کرامت و اقبال مندی اپنی تمام قسموں قسموں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کے دیک و نوش قسمت افر ادکو حاصل ہوتی ہے اورخزلان ورسوائی اپنی تمام قسموں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف سے برے اور بد بخت اوگوں کو لئی ہے' چہانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنے مقدس کلام میں دونوں قسموں کے کساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف سے برے اور بد بخت اوگوں کو لئی ہے' چہانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنے مقدس کلام میں دونوں قسموں کے لوگوں کا ذکر فر مایا ہے' نیک و خوش نصیب افر اور کے بارے میں خدانے ارشاد فر مایا: کہ وہ انہیں پاک و پاکیزہ زندگی عطاکرتا ہو اور انہیں روح ایمان سے نواز تا ہے اور انہیں اندھیروں سے نکال کر دوشنی کی طرف لے آتا ہے اور اان کے لیے ایسا نور اوروشیٰ قر اردیتا ہے۔ وران سے نواز تا ہے اور استہ چلتے ہیں اور خدا ان کا و لی وسر پرست ہے اس لیے انہیں کی قسم کا خوف ہے اور شہدی وہ جن وہ ملل کا شکار ہوتے ہیں اوروہ ہمیشدان کے ساتھ ہے' وہ جب بھی اسے پکاریں وہ ان کی دعامتجاب کرتا ہے اور اور شیتان پرسلامتی اورخوشیوں کا پیغام لے کرناز ل ہوتے ہیں۔ اور اوران طرح کی دیگر کرامتیں' عزشیں اور موران فرازات!۔

اور جولوگ شقی و بد بخت ہیں ان کے بارے ہیں ہیں ارشاد فر مایا: کہ وہ انہیں فڑلان ورسوائی سے دوچارکتے ہوئے صلالت وگراہی ہیں ہتلا کردیتا ہے اور انہیں روشی سے دور کر کے اندھیروں ہیں ڈال دیتا ہے ان کے دلوں پر مہر لگا دیتا ہے اور ان کے کانوں اور آ تکھوں پر پردہ ڈال ہے ان کے چیرے ان کی پشت کی طرف بھیر دیتا ہے اور ان کی گردنوں ہیں طوق ڈال دیتا ہے جس سے وہ ادھر ادھر نہیں دکھے سکتے اور ان کے سامنے اور پیچھے کی جانب ایسے بند با ندھ دیتا ہے کہ وہ بھی د کھی ہی تھیں ہیں ہائی دور کی سے دہ اور شیطانوں کو ان کا ساتھی بنا دیتا ہے تا کہ وہ انہیں گراہ کرتے رہیں وہ لوگ بیگان کرتے ہیں کہ وہ بی ہرایت یا فتہ ہیں جبکہ شیاطین ان کے غلط اور تا پاک اعمال کو اچھا بنا کر ان کے سامنے پیش کرتے ہیں اور شیاطین ہی ان کے سر پرست قرار پاتے ہیں اور خدا ایسے لوگوں کو دنیا کی لذتوں ہیں سرمست کرکے اس طرح ڈلیل کر دیتا ہے کہ وہ بھی تئیں ہیں ہوئی خدا ان کے ساتھ مخصوص انداز ہیں برتاؤ کرتا ہے اور انہیں طغیان وسرشی ہیں معمروف کر دیتا ہے تا کہ وہ اس می سرگر دال رہیں۔

یہ ہیں وہ مطالب جوخداوند عالم نے قرآن مجید میں ان دونوں گروہوں بینی خوش قست افراداور بدقسمت لوگوں کے بارے میں ذکر فرمائے ان مطالب سے بظاہریہ معلوم ہوتا ہے کہ انسان کی اس دنیاوی زندگی کےعلاوہ ایک اور زندگی جمی ہے جس میں یا توسعادت وخوش بختی ہے یا شقاوت وبد بختی 'اوروہ زندگی جن بنیادوں پراستوارہے وہی انسان کے لیے اصول حیات کی حیات کی حیات کی حیثیت رکھتی ہیں کہ ان کے سہار ہے انسان زندگی بسر کرے گااور بہت ہی جلدا پنی اس زندگی سے آگا ہی حاصل کر لے گااور بہآ گا ہی اسے اس وقت حاصل ہوگی جب تمام اسباب ختم ہوجا ئیں گے اور ہر طرح کا پردہ ہٹ جائے گا۔

خداوندعالم کےمقدس کلام سے انسان کے لیے اس ونیاوی زندگی سے پہلے بھی ایک زندگی کا ثبوت ماتا ہے کہ جو

اس کی بعد والی زندگی کے لیے بنیا و فراہم کرتی ہے اور وہ اس میں اس طرح اپنی دنیاوی زندگی کی جڑیں مضبوط کرتا ہے جس

ایک زندگی رکھتا تھا اور اس دنیاوی زندگی کے بعد بھی ایک زندگی پائے گا اور وہ تیسری زندگی اس کی دوسری زندگی کے عین مطابق اور اس کی تصویر ہوگی جبکہ دوسری زندگی بہلی زندگی جیسی یعنی انسان اس دنیا میں دوزندگیوں کے درمیان واقع ہے:

ایک وہ زندگی جواس دنیاوی زندگی سے پہلے تھی اور ایک وہ زندگی جواس دنیاوی زندگی کے بعد میں آئے گی۔

دوسر الفاظ مين يون كهاج اسكتاب كدانسان كوتين زند كيال عطاكى كئ بين:

(١)-اس دنياس آنے سے يملے!

(٢) \_اس وتياش !

(٣) \_اس دنیا کے بعد!

ان تینوں کا آپس میں ایسار بط ہے کہ دوسری زندگی پہلی زندگی سے ہم آ ہنگ اور تیسری زندگی ددوسری زندگی سے

ہمرنگ ہے بہی وہ مطلب ہے جوقر آن مجید کے ظاہری الفاظ سے ہمیں معلوم ہوتا ہے لیکن اکثر مفسرین کرام نے آیات کی تفسیس منتوں میں دورہ میں میں منتوں میں منتوں میں معلوم ہوتا ہے لیکن اکثر مفسرین کرام نے آیات کی

تفسیراس سے مختلف انداز میں کی ہے چنانچ انہوں نے اس دنیا سے پہلی کی زندگی کے بیان پر شتمل آیات کی تفسیر میں یوں کہا

کرال سے مراذ زبان حال اور استعداد وصلاحیتوں کا اقتضاء (یاان کا وجود میں آنا) ہے اور جو آیات اس دنیا کے بعد والی

زندگی کو بیان کرتی ہیں انہیں'' ایک طرح کے مجاز''اور استعارہ پرمحمول کیا ہے جبکہ ان مفسرین کے نظریات، متعدد آیات کے

ظاہری الفاظ کی روسے غلط قرار پاتے ہیں اس کی تفصیل ہے:

وہ آیات جواس دنیا سے پہلے کی زندگی کے بیان پر مشتمل اور اس کا اثبات کرتی ہیں وہ عالم ذرو میثات سے تعلق رکھتی ہیں ان کے بارے میں واضح اور مفصل بیان ان آیات کی تغییر میں آئے گا (اور وہاں اس امر کو ثابت کیا جائے گا کہ خدا نے انیان کواس دنیا میں ظاہری وجود عطا کرنے سے پہلے اس سے پچھے مہدو پیان لیے اور اس وقت اسے ایک طرح کی زندگ

حاصل تقى)\_

دوسری وہ کثیر آیات کہ جن میں اس دنیا کے بعدوالی زندگی کا ذکر ہوا ہے اس امر کو ثابت کرتی ہیں کہ قیامت کے دن جزاء وسز اکا معیار و دار مدار اس دنیا کے اعمال پر ہے بلکہ وہی اعمال ہی جزاء وسز اکی شکل میں سامنے آئیں گئے چنانچہ اس

سلسله مين خداوندعالم في ارشا وفرمايا:

سوره وتحريم ، آيت 4:

\* لَا تَعْتَنِ سُواالْيَوْمَ لَا إِنَّمَاتُجُزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ " (مَ آج عَدَرَ فَوَاى الْيُومَ لِلَّا الْمُعَلِّمُ عَلَى مُومَ عَمَلُ كُرتِ تَعَى) \_

سوره ء بقره ، آیت ۲۸۱:

\*" ثُمُّتُونَى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ..."

( پھر مرحض کو پورے طور پروہی کچھ دیا جائے گا جواس نے انجام دیا)۔

موره ولقره ، آیت ۲۴:

\* فَاتَّقُواالنَّامَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَامَةُ - "-(پِسْمَ دُرواسَ آگ سے جس كا بيدهن انسان اور پھر بيں) \_

سوره عِلق، آیات ۱۸۱:

\* فَلْيَدُهُ عُنَادِيهُ فَى سَنَدُعُ الزَّبَانِيَةَ "-(پس وه اپنول کو پکارے ہم بھی جہنم کے دار وغوں کو بلالے لیس کے)

سوره ءآل عمران ، آیت • سا:

\* " يَوْ مَ تَجِلُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خُيْرٍ مُّحْضَرًا ۚ قَ مَا عَمِلَتُ مِنْ سُوْءً " (وه دن كه جب برخض الح كركوا تي سامنے پائے گاخواه وه اچھا عمل ہو يا براعل) -

موره ءبقره، آیت ۴ که:

\* مَايَا كُنُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا الثَّاسَ "-(وه لوگ انگاروں بی سے اپنے پیٹ بھرتے ہیں)۔

سوره ونساء، آیت ۱:

\*" إِنَّهَا يَأْكُلُوْنَ فِي بُطُوْنِهِمْ نَامًا "-

(یتیم کامال کھانے والے اپنے پیٹ میں آگ ہی آگ بھرتے ہیں)۔

کے لیے کانی تھی کیونکہ '' فغلت'' کالفظ اس مقام پر استعال ہوتا ہے جہاں انسان اپنے سامنے موجود چیز سے بے خبر ہو (البذ
پر سلیم کرنا پڑے گا کہ آخرت کی زندگی دنیا میں بھی ہے البتہ ہمارے اور اس کے درمیان ایک پر دہ حائل ہے ) یہی وجہ ہے کہ
تیت میں '' کشف الغطائ '' یعنی پر دہ اٹھنے کا لفظ استعال کیا گیا ہے اور پہلفظ اس مقام پر استعال ہوتا ہے جہاں کوئی چیا
پر دے کے پیچے موجود ہولیکن پر دے کی وجہ سے اسے دیکھا نہ جاسکتا ہو البذا جو پھے قیامت کے دن موجود ہے اور انسان الر
دن اس کا مشاہدہ کرے گا آگر وہ اس سے پہلے موجود نہ ہوتو یہ بات مجے نہ ہوگی کہ اس دن انسان سے کہا جائے کہ تواس چیز سے
غافل تھا اور پہتے ہے۔ مستور و پوشیدہ تھی اور اب ہم نے اس پر دے کو ہٹا دیا ہے جو اس کے اور تیرے درمیان حائل تھا لہذا اب
وہ تیرے سامنے ظاہر و آشکار ہوگئ ہے اور اب اس کی بابت ''غفلت'' باتی نہیں رہی۔

اس مقام پر میں اپنی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ اگر آپ اپنے آپ سے (اپنے اندراور اپنے باطن وضمیر میں ) انہٰ حقائق کی بابت الیمی رہنمائی طلب کریں جس سے آپ حقیقت امر سے آگاہ ہوجا ئیں اور کسی قسم کے مجاز کا سہارا بھی نہ لیہ پڑے تو یقینا آپ کا باطن ان بیانات واوصاف کے علاوہ جوقر آن مجید نے پیش کئے ہیں کچھاور نہیں بتاسکے گا۔

خلاصه کلام میک قیامت اورآخرت کی زندگی کوخداوندعالم کے مقدس کلام میں دوطرح سے بیان کیا گیا ہے:

(۱)۔جزاء دسزائے بیان کی صورت میں! دری مدمل سنجیس کی مصورت میں!

(۲)۔اعمال کے جسم کی صورت میں! مهلہ در لعنہ جوریں سے ایس یا

پہلی صورت یعنی جزاء وسزا کے بیان کی بابت اس طرح ہے کہ انسان کواس کے اعمال کے مطابق ثواب وعقاب، گا اس سلسلہ میں متعدد آیات سے بیان کرتی ہیں کہ انسان قیامت کے دن جو خیراور شرمثلا بہشت یا دوزخ پائے گا وہ اس ک ان اعمال کا نتیجہ ہوگا جواس نے اس دنیا میں انجام دیۓ۔

دوسری صورت بعن مجسم اعمال کی بابت بھی متعدد آیات موجود ہیں جوبہ ثابت کرتی ہیں کہ اعمال ہی سے یاان کے لوازم و آثار سے نقلہ پرسازی ہوتی ہے اور انہی کے ذریعے مطلوب ..... و پندیدہ .... اور نامطلوب ..... و ناپندیدہ

امور ایعنی خیراورشرانسان کا مقدر بنتے میں اور انسان بہت جلدان امور کا مشاہدہ کرے گا لیعنی جب رازوں کے فاش ہونے

دن آ جائے گاتو پھرانسان اپنے اعمال کے نتیج میں بننے والی اپنی نقتر پرسے آگاہ ہوجائے گا۔

نذکورہ بالا دونوں صورتوں میں کسی قسم کی کوئی تنافی و تضاد بھی نہیں پایا جاتا اور آپ ان کے درمیان کسی قسم کی ا رنگی واختلاف کا گمان ہرگز دل میں نہ لا کیں کیونکہ پہلے بیان میں بہشت اور دوزخ کے موجود ہونے کوتسلیم کرتے ہو۔ انہیں انسان کے اعمال کی جزاء وسز اکے طور پر ذکر کیا گیا ہے اور دوسرے بیان میں بہشت اور دوزخ کے وجود کو انسان ۔ اعمال سے وابستہ کر کے ذکر کیا گیا جس سے بیگان بیدا ہوتا ہے کہ ان دونوں بیانات میں تضاد و تنافی پائی جاتی ہے جبکہ اب ہرگز نہیں بلکہ دونوں بیانات اپنے اپنے طور پر درست ہیں کیونکہ جھائی کے سمجھانے اور انہیں اچھی طرح واضح کرنے ۔ لیے مثالوں کے ذریعے مطالب پیش کئے جاتے ہیں اور قرآن مجیدنے (بمیشہ یا اکثر مقامات میں) اس طریقہ اور اسلور

سخن کواختیار کیاہے۔

فاسقلين كااستثناء

°" اِلَّالُفْسِقِيْنَ "

" فسن" کے بارے میں کہا گیا ہے کہ وہ ان الفاظ میں سے ایک ہے جنہیں موجودہ مشہور ومعروف معنے میں قرآن ہی نے استعال کیا ہے کیجس معنی میں قرآن مجید نے لفظ دفسن" کو استعال کیا ہے اس سے پہلے اس معنی میں استعال نہیں کیا گیا تھا (بیم معنی قرآن ہی کا یجاد وابداع ہے) قرآن مجید نے اسے اس کے اصلی معنی کی مناسبت سے ایک سے معنی میں استعال کیا "دفسن" کا لفظ " چھکے سے باہرآ نے " کے معنے میں آتا ہے کہا جاتا ہے: فسقت المتمو قایعنی مجبور چھکے سے باہرآ نے " کے معنی میں آتا ہے کہا جاتا ہے: فسقت المتمو قایعنی مجبور چھکے سے باہرآ گئی ہے: سے باہرآ گئی (اس کا چھلکا انر گیا) ای مناسبت کو کموظ در کھتے ہوئے قرآن مجید میں فاسقین کی پیچان اس طرح کروائی گئی ہے: 

\* " الَّن بْنَنَیْدُ قُضُونَ عَهْ کَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِنْ بِقَاقِیْہِ ۔ "

(وہ کہ جوخدا کے عہدو پیان کواس کے پختہ ہونے کے بعد توڑ دیتے ہیں)

اس آیت میں نقض لیمن توڑنے کالفظ استعال کیا گیا ہے تو ظاہر ہے کہ پیلفظ ( توڑنا ) تب ہی درست ثابت ہوسکتا ہے جب پہلے پختہ طور پر بائد ھا گیا ہولہذا عہد و پیان کا توڑنا ایک طرح چھکے سے باہر آٹا ہے۔اور پھر آیت کے آخر میں ''فاسقین'' کو' خاسرین' سنقصان پانے والے کہا گیا ہے ظاہر ہے کہ خسران اور گھاٹا اسی چیز میں قابل تصور ہے جو کسی حوالہ سے انسان کی ملکیت میں ہو۔خاسرین لیمنی گھاٹے والوں کے بارے میں خداد تدعالم نے یوں اراشادفر مایا: صورہ عشور کی ، آیت ۵ میں:

\* إِنَّ الْخُسِرِينَ الَّذِينَ خَسِمُ وَ النَّفْسَهُمْ وَ الْفِيمُم يَوْمَ الْقِلْمَةِ - "،

(خسران اور گھاٹا اٹھانے والے وہ ہیں جنہوں نے قیامت کے دن خود اور اپنے اہل وعیال کوخسار ہے ہیں ڈالا)۔

آپ ہرگزید نہ سوچیں کہ اللہ تعالی نے اپنے نیک وخوش نصیب بندوں کی تعریف ہیں جوالفاظ استعال کئے ہیں کہ وہ '' مقربین' خلصین' خلصین' علی ہوئے ۔۔۔۔۔ ضالمین ' یا اپنے نافر مان بد بخت وشقی لوگوں کے بارے میں کہا کہ وہ ظالمین' فاسمین' خاصین' غاوین ۔۔۔۔ بھے ہوئے ۔۔۔۔۔ ضالین ۔۔۔۔ گراہ ۔۔۔۔ ہیں توریکو کی لفاظی ہے یا خیالی با تیں ہیں' کیونکہ اگر آپ فاسفین' خاسرین' غاوین ۔۔۔۔ بھے کہ سے مطرز تھر سے ہاتھ دھو پیٹس کے اور پھر سب کو ایک ہی تھاہ سے کہ میں گئی میں ہے جس المال کی انداز کی اور کی کے جاری کو میں ہوں ان کی موانی کی مامیانہ باتوں جیسا قر اردے کر باز اری لوگوں کے بے قدر وقیمت الفاظ کی ماند سمجھے لکیس کے جبکہ حقیقت یہ ہے کہ نیک یا برے لوگوں کے بارے میں جو اوصاف بیان کئے گئے ہیں وہ ان کی روحانی قدروں اور باطنی اوصاف ومرات کی موکائی کرتے ہیں اور اس امر کو واضح کرتے ہیں کہ وہ صوصیات کا سرچشمہ ہے' اور سیر کیوکر گامزن ہیں اور ان مراتب میں سے ہرایک مرتبہ محضوص آثار کا حامل اور معین احکام وخصوصیات کا سرچشمہ ہے' اور سیر کیوکر گامزن ہیں اور ان مراتب میں سے ہرایک مرتبہ محضوص آثار کا حامل اور معین احکام وخصوصیات کا سرچشمہ ہے' اور سیر کیوکر گامزن ہیں اور ان مراتب میں سے ہرایک مرتبہ محضوص آثار کا حامل اور معین احکام وخصوصیات کا سرچشمہ ہے' اور سیر

ای طرح پر ہیں جیسے عمر'بدن میں موجود تو توں کی خصوصیات اور انسان کی تخلیقی صلاحیتیں مخصوص احکام وآثار کا سرچشمہ ہوتی ہیں کہ وہ آثار واحکام ہمیں اس مخصوص سن کے علاوہ کبھی حاصل نہیں ہوسکتے۔ یہ وہ حقائق ہیں کہ اگر آپ کلام اللی میں غور وفکر اور تذبر کریں تو ریسب کھل کر آپ کے سامنے آجا تھی گے اور پھر آپ ہمارے ادعاء کی صحت وصد افت سے آگاہی حاصل کرلیں گے۔

# جبراورتفويض كي بحث

ندکورہ بالا آیت (۲۷) میں ارشادی تعالی ہوا: 'وَ مَا أَیضِلُ بِهِ إِلَّا الْفُسِقِیْنَ '' (کہ خدااس کے ذریعے کی کو گراہ نہیں کرتا سوائے فاسفین کے!) ،اس جملے میں اضلال یعنی گراہ کرنے کا ذکر ہوا ہے جس سے خداوند عالم کی طرف سے بندوں کے اعمال میں مداخلت کا ثبوت ماتا ہے اور اس امر کا اشارہ بھی ہے کہ خداکی اپنے بندوں کے اعمال میں مداخلت ک نتائج کیا ہو سکتے ہیں! آس سلسلہ میں حقیقت حال کی وضاحت اسی جروتفویض کی بحث میں ہوگی۔

السليط مي تفصيلي بيان بيب كد: خداوند عالم في ارشا وفرمايا:

موره ء بقره ، آیت ۲۸۳:

\*" بِتُهِ مَا فِي السَّلُوٰتِ وَ مَا فِي الْآثُ ضِ (خدای کے لیے ہے جو کھ آسانوں اور زمین میں ہے)۔

سوره وحد بدء آیت ۵:

\*" لَدُمُلُكُ السَّلُوتِ وَالْأَثَمُ ضِ " (اى كَ لِيهِ بِآسانوں اورزين كى مكيت)

سوره ء تغاین ، آیت ا:

\*" لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ"

(ای کے لیے ہے ملیت واقتدار اورای کے لیے ہے حدوثا)

ان آیات اور ان جیسی دیگر متعدد آیات میں خداوند عالم نے اپنے آپ کو پوری کا نئات کا مالک ہونے اور عالم بستی کی تمام موجودات پر اپنے مکمل مالکانداختیار کو ثابت کیا ہے بعنی وہ ہر چیز کا مالک علی الاطلاق ہے، ہر لحاظ سے مالک ہے ایسانہیں کہ چھے پہلووں سے ان کا مالک ہوا اور چھ سے نہ ہو مثلاً انسان کسی بندے یاکسی چیز کا مالک ہوتا ہے تو اسے اس چیز

میں علی الاطلاق ملکیت اور مالکا نداختیار حاصل نہیں ہوتا بلکہ اس کی ملکیت کا دائرہ محدود ہے اور صرف نہیں امور میں اسے مالکا نہ اختیار حاصل ہوتا ہے جن میں عقلاء اس کے تصرف کوسی سیحتے ہیں لبنداوہ اپنی عملو کہ چیز میں نامعقول تصرف تعرف کر سیکی اس کہ اپنے مال کو جلا دے وغیرہ وغیرہ کیونکہ اس طرح کے تصرفات عقلی طور پر بھی اس کہ السبے غلام کوسی جرم کے بغیر قل کردے یا اپنے مال کو جلا دے وغیرہ وغیرہ کیونکہ اس طرح کے تصرفات ہر کھا تات ہر کھا تات ہر کھا تات ہر کھا تا سے اس کی ملوک ہے جبکہ ہم انسان جب کسی چیز کے مالک بغت ہیں تو ہماری ملکیت کا مل نہیں بلکہ ناقص ہوتی ہے اور ہم اس چیز میں بعض موالوں سے تصرف کر سکتے ہیں اور بعض سے نہیں ، اس کی مثال یوں ہے کہ جو شخص گد ھے کا مالک ہے اس کے لیے اتنا ہی روا ہے کہ وہ اسے بھوکا بیا سافتی کردے یا اسے ہے کہ وہ اس پرکوئی چیز لا دد سے یا اس پر سوار ہولیکن اس کے لیے سے ہرگز روانہیں کہ وہ اسے بھوکا بیا سافتی کردے یا اسے آگ میں جلاد ہے کیونکہ کوئی تحقیز سے ایسا کرنے کی اجازت نہیں دے سکتا۔

بہر حال انسانی معاشرے میں یائی جانی والی ملکیتیں سب کی سب ناتص و ناکمل ہیں کیونکہ ان ملکیتوں کے ذريعي تمام تصرفات كاحق حاصل نهيس موتا بلكه چند امور مين اختيار حاصل موتا بي جبكه خداوند عالم كي ملكيت اليي نهيس وه مر چیز کاعلی الاطلاق مالک ہے اور ہر جہت میں اسے ان پر اختیار حاصل ہے کیونکہ کا نئات میں موجود (تمام اشیاء کا رب و پروردگارخدا کے سواکوئی نہیں اورکوئی چیز ایی نہیں جواپنے لیے نفع ونقصان موت وحیات اورحشر ونشر کا خود سے کوئی اختیار رکھتی ا ہو البذاب بات ثابت ہوئی کہ کا تنات کے بارے میں جوتصرف واختیار بھی قابل تصور ہے وہ صرف خدا کو حاصل ہے اور وہی ہے جوتمام موجودات میں ہرطرح سے تصرف کرسکتا ہے البذاوہ اپنے بندوں کے بارے میں کسی شم کا تصرف کرنا چاہتواس ا پر کسی طرح کا اعتراض نہیں کیا جاسکتا اور کوئی اس کے کسی قتیم کے تصرف میں اس پر انگشت نمائی واب کشائی کرسکتا ہے اور نہ اسے مور دالزام تھم راسکتا ہے کیونکہ صرف ای تصرف پراعتراض ہوسکتا ہے جوتصرف کرنے والے کی ملکیت واختیار میں نہ ہو اورعقلاءات اس تصرف کا مجاز نہ بھے ہوں یہی وجہ ہے کہ عقلا و مخلوق میں سے ہرایک کومحدود تصرفات کا مجاز تجھتے ہیں اور انمی امور کا اختیار اسے دیتے ہیں جوعقل کے نزدیک درست ہوں جبکہ خداوند عالم کواپی تمام مملوکہ اشیاء میں ہرطرح کے تصرف کاحق حاصل ہے کیونکہ وہ ان کا کامل اور ہر جہت میں ما لک ہے اور چونکہ تمام موجودات پراس کی ملکیت حقیقی ہے اور کا کتات کی ہر چیز حقیقی معنے میں اس کی مملوک ہے لہذا اس کا ان تمام چیز وں میں تصرف کرنا ہر لحاظ سے جائز وروااور بجاہے ، اسے کوئی کسی لحاظ سے موردالزام نہیں تھہراسکتا اور نہ ہی کسی طرح سے اس پراعتراض کیا جاسکتا ہے، وہ خود محاسبہ کرنے والا اور پوچھ کچھ کرنے والا ہے، نہ کہ کوئی دوسرااس کا محاسبہ کرسکتا ہے بیاس سے بوچھ کچھ کرسکتا ہے اور پیمطلق اور ہرجہت میں ا فی جانے والی ملکیت ایک ایسی نا قابل ا نکار حقیقت ہے کہ خداوند عالم نے اپنے علاوہ ہر ایک کواس طرح کی ملکیت سے محروم قرارد یا ہےاور صرف انہی امور میں لوگوں کوتصرف کا اختیار ہے جووہ خود چاہے یا اس کی اجازت دے اور جن تصرفات میں اس نے لوگوں کواجازت نہیں دی یا اسے لوگوں کے لیے نہیں چاہان میں کسی کوکوئی اختیار حاصل نہیں چنانچہ اس سلسلہ میں

ارشادالبی ہے:

سوره ء بقره ، آیت ۲۵۵:

\* \* مَنْ ذَاا لَّنِ مُ يَشْفَعُ عِنْدَ لَهُ إِلَّا بِإِذْ نِهِ-- "

( کون ہےجوخدا کے پاس شفاعت کرے اس کے اذن واجازت کے بغیر؟)

سورهء يونسءآيت سو:

\* مَامِنُ شَفِيعِ إِلَّامِنُ بَعْدِ إِذْنِهِ-- \* مَامِنُ شَفِيعٍ إِلَّامِنُ بَعْدِ إِذْنِهِ--

(اس کی اجازت کے بغیر کوئی شفاعت نہیں کرسکتا)۔

سوره ءرعد، آيت اسا:

\* أَنُ لُّوْ يَشَاءُ اللهُ لَهَاكَ مَا النَّاسَ جَمِيْعًا "

(اگرخداچا بتاتوتمام لوگول کوخودی بدایت کردیتا)\_

سوره و فحل ، آیت ۹۳:

\*" يُضِلُ مَن يَشَاءُ وَيَهُ بِي مَن يَشَاءُ-"

(وه گراه کرتا ہے جے چاہتا ہے اور ہدایت کرتا ہے جے چاہتا ہے)۔

سورهء دهره آيت • سا:

\* وَمَاتَشَا عُونِ إِلَّوَانَ بَيْشَا عَالله -- "

(تم كه يح يجي نبين چاہتے مگريد كه جوالله چاہتا ہے)۔

سوره ءانبياء، آيت ٢٣:

\* " كِيُسْكُلُ عَمَّا لِيَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئُلُونَ \* \*

(اس سے کوئی نہیں پو چھ سکتااس کے بارے میں جووہ انجام دیتا ہے جبکہ لوگوں سے پوچھا جائے گاان کے بارے میں جووہ کرتے ہیں )۔

بنابرایں بیہ بات ثابت ہوئی کہ خداوند عالم اپنی مملوکہ اشیای ..... (پوری کا نتات) ..... میں ہر طرح کا تصرف کر سکتا ہے اس کے علاوہ کوئی شخص اس طرح کے مالکانہ حقق تکا حال نہیں سوائے ان امور کے کہ جن میں خوداس نے کسی کواؤن و اجازت دی ہویاان کواس نے چاہمؤ کیونکہ وہی رب اور پروردگار ہے اوراس کی ربوبیت بھی اس کی متقاضی ہے کہ اس کے ارادہ یا اجازت کے بغیر کوئی شخص کسی چیز میں کوئی تصرف نہ کرسکے۔

اس کے علاوہ قرآنی آیات اس امر کوواضح کرتی ہیں کہ خداوند عالم نے اپنے آپ کوتشریع یعنی قانون سازی کا فسہ دار بھی قرار دیا ہے اور قانون سازی کے مرحلہ میں انہی اصولوں اور معیاروں کو بنیا دبنایا ہے جنہیں عقلاء بنیا وقر اردیتے ہیں مثلا ہرا چھے کام کواچھا قرار دینااوراس پرمدح وستاکش کرنا'اورشکر بجالانا'اور ہر برے کام کو برا قرار دینااوراس کی ندمت کرنا وغیرہ جبیبا کہ خدانے ارشاد فرمایا:

موره ۽ بقره ، آيت ۲۷:

\* إِنْ تُبُدُ واالصَّدَ فَتِ فَنِعِمَّاهِي \* (اَرْتُ بَدُ واالصَّدَ فَتِ فَنِعِمَّاهِي \* (اَرْتُم صدقات كوَهم كلا دوتوه وجي اجِها ہے)

سوره وججرات، آیت اا:

(فنق بہت ہی برانام ہے)

اورخداوند عالم نے اپنے مقدس کلام میں اس امر کوؤکر کیا ہے کہ اس نے جواحکام اور قوانین انسان کے لیے بنائے ہیں ان میں اس کی بہتری و بھلائی اور اسے برائیوں اور مفاسد سے دور رکھنے کا راز پوشیدہ ہے اور ان میں اسے اپنے نقائص دور کرنے کے لیے بہترین راستے دکھائے گئے ہیں تا کہ وہ ان پر چل کراپٹی جملائی وکامیا بی کویقینی بناسکے چنانچے ارشادی تعالی

سوره ءانفال،آيت ۲۴:

:191

\* ﴿ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُحْيِينُكُمْ " (جبوه تهمیں اس کام کرنے کی دعوت دے کہ جو تہمیں زندگی عطا کرے)۔

سوره ءصف،آیت اا:

\* " ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ " (يتمهارے ليے بہتر ہے اگرتم كواس كاعلم ہو)۔

سوره وکل ،آیت ۹۰:

\* أِنَّ اللَّهَ يَا مُرُبِالْعَدُ لِ وَالْإِحْسَانِ \* • • وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْمَغِي • • • ) • (خداوندعالم عدل واحسان كالحكم ويتاب .... اورغلط كامول برائيول اورظلم كرنے سے روكتا ہے ۔۔۔ ) -

سوره ءاعراف، آیت ۲۸:

\* إِنَّ اللَّهُ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ \*

(خدائبھی فحشاءاورغلط کاموں کا حکم نہیں دیتا)۔

مذکورہ بالا آیات کی ماند دیگر متعدد آیات قرآن مجید میں موجود ہیں جن میں خدا کے بنائے ہوئے توانین کے معیاروں کا اشارہ ملتا ہے اور ان سے ان امور کی تصدیق ہوتی ہے جوانسانی معاشرے میں عقلاء کی روش اور طرز عمل کا حصہ

ہیں' گو یا خداوندعالم فرما تاہے کہ بیاچھائی و برائی' بھلائی ومفسدہ امرونہی' ثواب وعقاب' مدح وثناءاور مذمت وسرزنش' خیرکو ہمیشہ ترجیح دینا'نیک کام بجالا نااور برے کام سے دوری واجتناب کرنا وغیرہ جس طرح سے عقلاء کے احکام وقوانین کی بنیادیں ہیں اور ان کا ہرتھم و قانون انہی اصولوں اور معیاروں پر قائم ہوتا ہے ای طرح شری احکام وقوانین کی بنیادیں بھی یہی امو ر ہیں اور خداوندعالم نے جودستورات اپنے بندوں کے لیے مقرر ومعین کئے ہیں ان سب میں انہی معیاروں اور اصولوں کو لمحوظ رکھا گیا ہے مثلا عقلاء کی روش اور ایک طرزعمل میہ ہے کہ وہ اپنے تمام کام صاحبان عقل وخرد کی مسلمہ اغراض و مقاصد اور مصلحوں کی بنیاد پر انجام دیتے ہیں ( کوئی کام کسی معقول غرض ومصلحت کے بغیر انجام نہیں دیتے ) اور اپنے معاشرے کے کیے احکام وقوائین کی تدوین بھی عقلاء کے کامول میں سے ایک کام ہے اور یہ بھی انہی کے کاموں اور روش کا حصہ ہے کہوہ جزاوسزا كانظام بناتے ہيں يعنى نيك اورا چھے كام كرنے پرجزاوانعام اور برے كام كرنے پرسز امقرركرتے ہيں سيسب امور بہتری و بھلائی اور سے جو مناسب اغراض ومقاصد پر استوار ہیں' یہی وجہ ہے کہ اگران کے احکام وقوانین میں سے کسی ایک امریا نمی میں معاشرے کی بہتری و بھلائی دکھائے نہ دے یا اس کا اجراء ونفاذ موزوں ومناسب نہ ہوتوعقلاء اس فتم کے کاموں کی انجام دھی میں کوئی اقدام نہیں کرتے 'اوراس کے ساتھ ساتھ جزاء وسزا کے نظام میں عقلاء اس قدر باریک بینی سے کام لیتے ہیں کہ ہرغمل کی مقداراور خیروشر کی نسبت کو محوظ رکھتے ہوئے موزوں ومناسب جزاوسز امعین کرتے ہیں اورا جزاء واصل عمل کے درمیان سخیت ومطابقت کو پورے طور پر طحوظ رکھتے ہیں اوروہ اپنے امرونہی بلکہ ہر حکم وقانون کوانہی افراد پر لا گوسمجھتے ہیں جوفاعل عتمار ہوں نہ کہ مجبور و نا چار اور بے اختیار لوگوں پڑ اور اس طرح جز اوسز الینی ثواب وعذاب بھی اختیاری افعال پر ہوتے ہیں (اختیاری افعال سے مرادوہ کام ہیں جوکسی قشم کی مجبوری ونا چاری کے بغیر کمل ارادہ واختیار کے ساتھ انجام دیے جائیں اوران کی ادائیگی وانجام دہی میں انسان کے اختیار وہمل ارادہ کے علاوہ کوئی عامل کارفر مانہ ہو ) البتہ اگر کوئی شخض وہ کام کرے جواس کا اختیاری نہ ہولیکن اس غیراختیاری کام کا سبب اختیاری ہواور وہ سبب اس نے اپنے ارادہ اور اختیارے متحقق کیا ہوتو ایسے مخص کوسزادینا عقلاء کے نزدیک فتیج اور برانہیں کہلاتا مثلا کوئی مخص اپنے ارادہ واختیار سے شراب بی لے افراس کے انرے اس پرنشہ طاری ہوجائے اور پھروہ اس نشری حالت میں زنا کر لے تواسے اس زنا کی سزا سے صرف اس ليه معاف نبيل كيا جاسكتا كدوه فشے ميں تھااور غيراختياري طور پراس سے بيعل سرز دہوگيا، كيونكداس غيراختياري فعل كاسبب یعن شراب نوشی اس کا اختیاری فعل تھااس لیے اس کے نتیجہ میں واقع ہونے والےغیراختیاری فعل پراسے سزادی جائے گی اور عقلاءا يسفخض كوسز ا كالمستحق سجصته بيں۔

اب مذکورہ بالا بیان کی روشن میں خدا کے احکام وقوانین پرنظر ڈالتے ہیں کہ اگر خداوند عالم اپنے بندوں کو اپنی اطاعت یا محصیت وگناہ کرنے پرمجبور کرتا یعنی اس طرح کہ اطاعت پرمجبور کیا جانے والاحمض معصیت نہ کرسکتا اور معصیت وگناہ کرنے پرمجبور کیا جانے والاحمض اطاعت پر قادر نہ ہوتا تواس صورت میں اطاعت گزاروں کو بہشت عطا کرتا لغو و بیہودہ کام اور معصیت وگناہ کرنے والوں کو جہنم میں ڈالناظم و تالف فی بوتا اور چونکہ لغو و بیہودہ کام اور ظلم و ناانصافی کرتا عقلاء کے کام اور معصیت وگناہ کرنے والوں کو جہنم میں ڈالناظم و تالف فی بوتا اور چونکہ لغو و بیہودہ کام اور ظلم و ناانصافی کرتا عقلاء کے

الراباسكا

زویک فتیج و غلط ہے اور ترجیح بلامرنج کا سب ہے (ترجیح بلامرنج کا مطلب بیہ ہے کہ جب اطاعت کرنے والا ورگناہ کرنے الا دونوں ہی مجبور سے تو ایک کو بہشت عطا کرنا اور دوسر ہے کو عطا نہ کرنا ایک کو دوسر سے پر کسی برتری کے بغیر انعام دینا کہلائے گا اسے علمی ذبان میں ترجیح بلامرنج کہتے ہیں) اور بیر (ترجیح بلامرنج) عقلاء کے نزویک فتیج و نا درست ہے فتیج اسے کہاجا تا ہے جس کی صحت و درسی پر کوئی دلیل موجود نہ ہواور اس کا انجام دینے والا کوئی جمت پیش نہ کرسکتا ہو یا اس کی عدم صحت رمضوط دلیل موجود ہو۔ (فتیجے فعل میں کوئی جمت و عذر قائل قبول نہیں ہوسکتا) اور خداو تدعالم نے اپنی بابت ہرفتیج کام کی نئی

لوره ونساء، آیت ۱۲۵:

لِمَّلَا يَكُونَ لِلنَّالِسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ أَبِعُنَ الرُّسُلِ-"

(خدانے اس کیے رسولوں کو بھیجا کہ اس کے بعد لوگوں کے پاس الله کی خالفت کرنے کی بابت کوئی جست باتی نہ

ے)۔

ورهءانفال،آیت ۴۲:

\* " لِّيَهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنُّ بَيِّنَةٍ وَّيَخِلِي مَنْ حَيَّ عَنُّ بَيِّنَةٍ "-

(رسولوں کا بھیجنا اور کتا بوں کا نازل کرنا اس لیے ہے کہ جو ہلاک ہونا چاہتا ہے وہ سب کچھ جانتے ہوئے ہلا کت غتیار کرے اور جوزندگی یائے وہ دلیل و ہر ہان کے ساتھ سب کچھ جانتے ہوئے زندگی حاصل کریکے )۔

اب تك جو يحميان مواال سدرج ذيل امم نكات واضح موت:

(۱)\_جبروا کراه کی نفی:

شری احکام وقوانین کی بنیاد جروا جبار پرنہیں اور خدانے کسی بندے کو کسی کام پر مجبور نہیں کیا ، بلکہ اس نے جوفر اکف اگوں پر عائد کئے ہیں وہ لوگوں کی دنیاو آخرت کی بھلائی کے لیے ہیں۔اور بیفر اکف انہی لوگوں پر عائد ہوتے ہیں جوانجام نے اور انجام نددینے کا کھمل اختیار بھی رکھتے ہوں لہٰذا ہر خض کو تواب یا عذاب اس کے نیک یا برے ان اعمال کے عین عالی ملے گاجواس نے اختیار کی طور پر انجام دیے ہوں۔

(٢) ـ خدا كي طرف نسبت كا تقدّن:

قرآن مجید میں خداوند عالم کی طرف گمراہ کرنے (اصلال) ، دھوکہ دینے (خدعہ)، مکروفریب کرنے سرکشی بدد کرنے شیطان کوانسان پرمسلط کرنے اوراسے انسان کا سر پرست قرار دینے شیطان کوبھن لوگوں کا ساتھی بنانے اور قسم کے دوسرے امور کی جونسبت دی گئی ہے وہ انہی معنوں میں ہے جواس کی مقدس و پاکیزہ ذات کے شایان شان ہیں لہ جن سے اس کی ذات والا صفات کا ہرقسم کے نقیم کے قتیم و تا درست کا م اور ہر طرح کی برائی سے پاک ہونا متاثر یں ہوتا بلکہ اس کی ذات ان تمام امور کے باوجود ہر نقص و برائی سے پاک ومنزہ رہتی ہے کیونکہ بیتمام امور بال آخراضلال لین گراه کرنے اوراس کی مختلف قسموں پر شتبی ہوتی ہیں جبکہ اضلال لیعن گراه کرنے کواپئی تمام قسموں کے ساتھ کہ جن میں ابتدائی طور پر گمراه کرتا اور دھوکے میں رکھنا بھی شامل ہے خداوند عالم کی طرف منسوب نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی وہ اس کی مقدس ذات کے شایان شان ہے بلکہ جواصلال .....گمراه کرنا .....خدا کی ذات کے لیے ثابت ہے اوراس کی شبت اس کی طرف مجمع ہے اس سے مرادوہ اصلال ہے جو سز ااور رسوا کرنے کے طور پر خدا کرتا ہے اور وہ اس کی بابت ہی کرتا ہے جو اپنے برے ارادہ واختیار کے ساتھ اس گمرا ہی کی طرف جائے جو اپنے اس سلسلہ میں خداوند عالم نے ارشاوفر مایا:

سوره ء بقره ، آیت ۲۷:

\* ' يُضِلُّ بِهِ كَثِيْرًا لَا يَهُ رِي بِهِ كَثِيْرًا لَوْ مَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفُسِقِيْنَ "-

(وہاس ....قرآن .... کے ذریعے بہت لوگوں کو گمراہ کرتا ہے اوراس کے ذریعے بہت لوگوں کی ہدایت کرتا ہے ،

اوروہاس کے ذریع صرف انہی لوگوں کو گراہ کرتا ہے جوفاس ہیں )۔

سوره ءصف، آيت ۵:

\*" فَلَمَّازَاغُوٓاازَاغَاللّٰهُ قُلُوْمُهُمْ "-

(پس جب و مخرف ہو گئتو خدائے ان کے دلوں کوٹیڑ ھا کردیا)۔

سوره ءمومن ،آيت ساسا:

\* "كَالْ لِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُّدْرَثَاكِ "-

(اورای طرح ممراه کرتا ہے خداہراس شخص کو جواسراف کرنے والا ہواور شک کرنے والا ہو)۔

(٣) ـ قضاء وقدر اللي كي حقيقت:

خدا کی تفنا ..... اور قدر ..... کاتعلق لوگوں کے افعال کے ساتھ اس حیثیت سے نہیں کہ ان افعال کی قعلی نسبت ان لوگوں کی طرف ہے جو انہیں بجالاتے ہیں بلکہ اس کا تعلق اس کھا ظرے ہے کہ وہ خدا کی موجودات میں سے ہیں اور خدا نے انہیں وجود عطا کیا ہے اس سلسلے میں تفصیلی بحث عنقریب پیش کی جائے گی (روایات کی بحث میں) اور مسئلہ قضا وقدر میں بھی اس کی وضاحت ہوگی۔

(٣) ـ تشريع وقانون سازي مين تفويض كي نفي:

تشریع و قانون سازی میں جس طرح جرکی مخواکش نہیں اس طرح تفویض بھی اس میں روانہیں کیونکہ اگر قانون سازی کا عمل تفویض سے ہم آ ہنگ ہوتواس کا متجہ یہ ہوگا کہ آقا کا آقا ہونے کی حیثیت میں اپنے بندوں کوان امور میں امرو نہیں کرنا جن میں اسے کوئی اختیار ہی حاصل نہیں ہے درست قرار پائے جبکہ ایسا کرنا ہرگز معقول نہیں۔ اور اس کے علاوہ یہ کہ تفویض لیتی خدا کا تمام اختیارات اپنے بنذوں کے سپر دکر دینا اس وقت تک قابل تصور بی نہیں جب تک کہ خدا کے ہرچیز میں علی الاطلاق مالک ہونے کا اٹکار نہ کیا جائے اور اس کی مملوکہ چیزوں میں سے بعض چیزوں میں اسے مالک نہ مانا جائے ا

• A control of the second of the second

(جبکہ ایسا ہر گزنہیں ہوسکتا) لہذا خدا کے احکام وقوانین سازی کے عمل میں نہ جبر پایا جاتا ہے نہ تفویض بلکہ اس کی بابت جبریا تفویض کا تصور ہی درست نہیں۔

(جرے بندوں کا بے بس و بے اختیار ہونا اور تفویض سے خدا کا بے اختیار ہونا لازم آتا ہے اور بیدونوں صور تیں درست نہیں۔م)

# روايات پرايك نظر

جبروتفويض كي مطلق نفى

جراورتفویض کی بابت الل بیت علیم السلام کی طرف سے کثیرروایات وارد ہوئی ہیں جن میں آئمداطہار نے یوں

"\* \* "لاجبرو لاتفويض بل امر بين الامرين "

(نہ جرہےاور نہ تفویض بلکہ ایک امرہے جوان دونوں کے درمیان میں ہے)

قضاءوقدركي بابت حضرت على كاواضح بيان

کتاب'' عیون اخبار الرضا'' میں متعدد راویوں کے حوالے سے ذکر کیا گیا ہے کہ جب حضرت امیر المومنین علی بن افی طالب علیہ السلام جنگ صفین سے واپس آئے توایک بوڑھا آ دمی کہ جوصفین میں آ ب کے ساتھ تھا آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی یا امیر المومنین' ! کیا ہمار اصفین کی طرف جانا خدا کی قضا وقدر سے تھا؟

حضرت امير المومنين في جواب ويا: بال اس بزرگوار! خداك قسم! تم جس شيلي پر چره يا جس وادى ميل التر دوه سب خداكي قضاو قدرس قفار

امام " کا جواب من کراس بوڑھے آ دمی نے عرض کی یا امیر الموثنین!اگراییا ہے تو پھرمیرے خیال میں میری تمام زحمتوں اور تکلیفوں کا ذمہ دارخداہے!

حضرت امیر المونین " نے اس بوڑھے آ دمی کی بات بن کرارشا وفر مایا: اے بزرگوار! ایسا ہر گزند سوچیں شاید آ پ نے قضا وقدر سے مراد خدا کاحتی ولازمی فیصلہ بچھ لیا ہے اگر ایسا ہوتا تو یہ سب تو اب وعذا ب امرونہی وغیرہ بے اثر وغلط ہوتے اور بہشت کا وعدہ اور جہنم سے ڈرا تا ہے معنی ہوتا 'اور کی بدکار کو برا کہنا اور کی نیک کام کرنے والے کی تعریف کرتا سے خے نہ ہہ بلکہ صورت حال اس کے برعکس ہوتی بینی نیک کام کرنے والا بدکار سے زیادہ ملامت کا سخق ہوتا اور بدکار نیک کام کرے والا بدکار سے زیادہ ملامت کا سخق ہوتا اور بدکار نیک کام کرے والا بدکار سے ذیان خدا اور اس امت کے قدر بداور جوی کہتے ہیا اور بدا نہی لوگوں کا عقیدہ ہے اسے بزرگوار! خدانے ہم پر جوفر انتی عائد کئے ہیں ان میں ہمیں اختیار و یا ہے اور جن چیز وا سے ہمیں روکا ہے ان کی بابت ہمیں ان کے ملکین ترائے سے آگاہ کیا ہے خدانے تھوڑ نے ممل پر زیادہ اجروثو اب وسینے کا وع سے ہمیں روکا ہے ان کی بابت ہمیں ان کے ملکین ترائے سے آگاہ کیا ہے خدانے تھوڑ سے ممل پر زیادہ اجروثو اب وسینے کا وع کیا ہے اور اگر کوئی اس کی نافر مائی کرتا ہے تو اس کی نافر مائی کرتا ہے تو اس کی نافر مائی کرتا ہے تو اس کی مطلب بیٹیں کہ خدا اس سے معلوب ہو گیا ہے اور اگر کوئی اس کی اطاعت کرتا ہے تو اس کا یہ مطلب بیٹیں کہ خدا اس کے ہیں جنہوں نے کفر اختیار کیا 'پس جنہم ہے اور کوئوں کے جنہوں نے کفر اختیار کیا 'پس جنہم ہے اور کوئوں کے جنہوں نے کفر اختیار کیا 'پس جنہم ہے اور کوئوں کے درمیان ہے اسے بے کار پیدائیس کیا 'ایسے غلط کمان ان لوگوں کے ہیں جنہوں نے کفر اختیار کیا 'پس جنہم ہے اور کوئوں کے درمیان ہے اسے بے کار پیدائیس کیا 'ایسے غلط کمان ان لوگوں کے ہیں جنہوں نے کفر اختیار کیا 'پس جنہم ہے اور کوئوں کے لیے جنہوں نے کفر اختیار کیا۔

تبقره وتجزييه:

وجودعطا كرنے پرآتا تو وه ضروري الوجود بوتى اب اگر ہم اس اصول كوسعت دے كرتمام موجودات عالم ميں جاري كريں تو جارے اختیاری افعال میں اشکال پیدا ہوجائے گا' کیونکہ ہمارے اختیاری افعال بھی موجودات عالم کا حصہ ہیں البذاوہ یا موجود ہول کے یا معدوم ہول کے۔اگر موجود ہول توان کے لیے وجود میں آنا ضروری ولازی ہوگا اور اگر موجود نہول توان کا موجود نہ ہونا ضروری ولازی ہوگا اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ہم خود اپنے افعال کو وجود میں لانے یا نہ لانے کا کوئی اختیار نہیں رکھتے۔جبکہ بیددرست نہیں کیونکہ جب بھی ہم اپنے افعال کے وجود اور عدم کے بارے میں سوچتے ہیں تو ہمیں ان دونوں ..... وجوداورعدم ..... کی نسبت اپنی طرف مساوی نظر آتی ہے کینی جس طرح ہم ان افعال کو وجود میں لانے کی طاقت اور اختیار ا پنا اعدریاتے ہیں ای طرح انہیں ترک کرنے اور وجود میں نہ لانے کی طاقت واختیار بھی ہمیں حاصل ہوتا ہے لہذا جب ہم ان دونوں ....انجام دینے اور ترک کرنے ....میں سے کسی ایک کواختیار کرتے ہیں اور اس کا ارادہ بھی کرتے ہیں تو وہ وجود يذير بهوجا تاب كويا ختيارى افعال من سيكى كووجود من لاما يا وجود من خلاما ماري بى اختيار اور اراد يستعلق ركها ہے(یہاں اختیار سے مرادا متخاب ہے لینی ان دونوں ..... وجوداور عدم .... میں سے کی ایک کو متخب کرنا) پس بیبات ثابت ہوگئ کہ جارے افعال اختیاری ہیں اور ان کا انتخاب جارے ہاتھ میں ہے اور جمار آارادہ ان افعال کے وجود پذیر ہونے میں موثر بلکدان کے وجود میں آئے کا سبب ہے لیکن اگر ہم بیفرض کرلیں کہ خدا کا ارادہ ءازلید کہ جو بھی اپنے مراد سے جدانہیں ہوتا وہ ہمارے افعال پر بھی واقع ہوتا ہے تو اس کا متیجہ پہلے توبیہ وگا کہ افعال کے بارے میں ہمارا کوئی اختیار ہاقی نہرہے گا اور ہم اپنے فعال میں ہرفتنم کے اختیار کے محروم ہوں گے ہمارا کوئی فعل اختیاری ننہ ہوگا گو یا افعال اختیار بیرکا وجود ہی ندر ہے گا' اور دوسرا میشلیم کرنا پڑے گا کہ کی فعل کو وجود میں لانے میں ہماراارا دہ موٹر ہی نہیں اور پھر کسی فعل سے پہلے اس پر قادر ہونا یا نہ ہونا برابر ہوجائے گا (کسی فعل سے پہلے اس پرقا در ہونے کی بات بے معنی ہوجائے گی) جس کے نتیجہ میں خدا کی طرف سے فرائض کاعا کد کرنا (تکلیف) بھی بے معنی ہوجائے گا کیونکہ کسی پر فرائض عائد کرنا تب ہی درست ہوتا ہے جب وہ ان فرائض کے اداکرنے پر قادر ہواور اگروہ ان کے انجام دینے پر قادر ہی نہ ہوتو اس پر فرائض عائد کرناعقلی طور پر سی نہیں اور اسے مكف قراردينالين اس برفرائض كى ادائيكى لازم قراردينان تكليف مالايطاق كهلائ كاجس كامطلب يه به كدايسكام كا تھم دیا جائے جس کی انجام دہی کی طاقت ہی نہ ہواس کے ساتھ ساتھ ہیا جس کا ازم آئے گی کہ مجبور ہوکرا طاعت کرنے والے کو بھی جزادی جائے گی جو کہ ہرگز معقول نہیں اور نافر مانی پر مجبور کئے جانے والے کو مزادی جائے گی جو کہ ظلم اور فتیج ہے ورای طرح کے دیگرامورلازم آئیں گے جوعقی طور پرورست نہیں لیکن قضاء وقدر کی بحث میں اختیاری افعال کی بابت انہیں اجب ومتنع كى طرف تقتيم كرنے والے ارباب دانش نے مذكوره ممّام اموركوك جنہيں عقلى طور پرضيح تسليم بين كيا جاسكا ، صحيح التليم كيا ہے اوراس بات كے قائل ہوئے ہيں كەكوئى مكلف كوئى كام انجام ديے سے پہلے اس پر قادر نہيں ہوتا للذا قاور نہ ونے کے باوجوداسے مکلف قرار دینا یعنی اس پر فرائض عائد کرنا مجھے ہے ..... اور مید کہ حسن وقتے یعنی کسی کام کااچھا ہونا یا برا لونا كونى حقيقت نہيں ركھتا بلكہ جو كام بھى خداانجام دے خواہ وہ عقلى طور پر تا درست ہى كيوں نہ ہووہ سيح و درست ہے للمذاجن چیزوں کو ہم عقلی طور پر غلط و نا درست سجھتے ہیں مثلا ترجیح بلامر ج 'بے مقصد دبے فائدہ چاہت وارادہ' تکلیف مالا یطاق (لیے جس کام کی طاقت وقدرت ہی نہ ہواس کا تھم دینا) گناہ پر مجبور کئے جانے والے فخص کومزادینا وغیرہ سب خداانجام دیے ' ہےاوراس میں کوئی حرج نہیں ۔ (نعوذ باللہ من ذالک)

فلاصر کلام یہ کہ صدراسلام میں قضا وقدر کاعقیدہ افعال کے دحسن وقی ' یعنی اچھے اور برے ہونے کے ان اور ' استحقاق کی بنیاد پر جزاء و سزا' کے الکارسے پیدا ہوا چنانچہ آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ جب اس معمر آ دمی نے حضرت

اور ۱ حقال ن جياد پر براءو سرا حيا لارت پيدا دو چه په او که اي معدره ي له بب و را در ک سرا عليه السلام سے بيسنا كه د صفين كى طرف جانا خداكى قضاء وقدر سے تھا'' تواس سے ربانه گيا اور فورا بول اٹھا كه' ميں اپنے ا

آنے والی شختیوں اور سفر کی مشقت کوخدا کے حساب میں ڈالٹا ہوں۔'' لینی جب سب کچھ خدا کے اراد ہے سے ہوااوراس '

ہمارے ارادے کا کوئی عمل دخل نہ تھا اور ہمیں اس سفر میں سوائے سختی و مشقت کے پچھ بھی حاصل نہیں ہوا تو پھر میں ان آ مشقتوں کو بھی اس کے حساب میں ڈالٹا ہوں کیونکہ اس نے ہی جھے اس مشقت میں ڈالا ....،،امام علی " نے اس کے جواب '

سطفتوں وہی ای کے حساب میں وان ہوں یومدان کے بی بھیا ن مسلف میں وان استعمال کا سے اس سے اسے ہوا ہے۔ ارشا د فرمایا:'اگرایسا ہو کہ جس طرح توسوچ رہاہے تو پھر تواب وعذاب بے معنی ہوجا کیں گے'۔ در حقیقت امام علیے ان

اورعقلائی اصولوں کو بنیا دقرار دیا جن پرتمام شرعی احکام وقوا نین استوار ہیں چنانچہامام ؑ نے اپنے بیان کے آخری جملوں ' میں میں شارفی اور زیر سازیں میں زیم میں کہ معاملہ میں دیام خلق نہیں کیا'' گو الا ام علم السلام اس حقیقیت کو واضح

یوں ارشادفر مایا: خدانے آسانوں اور زمین کو بے مقصد و بے فائدہ خلق نہیں کیا'' ۔ گویا امام علیہ السلام اس حقیقت کو واضح چاہتے تھے کہ اگر بے مقصد ارادہ کہ جو بے اختیار ہونے کالازمی امر ہے حجے قرار پائے تو اس سے خداوند عالم کا بے مقصد و

چاہتے تھے کہا کر بےمقصدارادہ کہ جو بے اختیار ہوئے کالازمی امرہے ج قرار پائے کوائل سے خداوندعام کا لےمقصدو غرض کام انجام دینا بھی امکان کے دائرے میں آئے گاجس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ کا ئنات کی تخلیق کا کام بھی بےمقصداور بےغ

ہوناممکن تسلیم کیا جائے اور صرف ممکن ہی نہیں بلکہ لازم وضروری مانا جائے کیونکہ اس صورت میں''امکان'' ''وجوب ولز سر ممکن تسلیم کیا جائے اور صرف ممکن ہی نہیں بلکہ لازم وضروری مانا جائے کیونکہ اس صورت میں''امکان'' ''وجوب ولز

کے برابر ہوجائے گا کیونکہ جب کسی کام میں کوئی مقصد اورغرض کمحوظ نہ ہوتو پھراس کا کسی مقصد وغرض سے کوئی تعلق بھی نہیں مرید کی کہ تعلقہ میں میں این مریک مرید مقصد میں غرض میں دال زمی موجل پر کھا'لاز کی اینا میٹ بر کھا کی آسانوں او

اور جب کوئی تعلق نہ ہوگا تو اس کام کا بے مقصد و بےغرض ہونا لا زمی ہوجائے گا'لہذا مید ماننا پڑے گا کہ آسانوں اور زمین کا کتات کی تخلیق وایجاد کا مقصد وغرض ہی کچھنیں اور خدانے میسب کچھ باطل و بے فائدہ پیدا کیا ہے اس کے ساتھ ساتھ

نظرية معاداور قيامت كوجى باطل وبمقصد قراردے گااور پيراى طرح كے كئى ديگرامور لازم آئيں كے جو كه ہرگز درم

نہیں۔

اورامام علیدالسلام کاریفرمان که 'خداکی نافر مانی مغلوبیت کے ساتھ اور فرما نبرداری ناپسندیدگی کے ساتھ نہیں گئ' اس کامعنی میہ ہے کہ جو شخص اس کی نافر مانی کرتا ہے وہ اس لیے نہیں کہ اسے اس نافر مانی پرمجبور کیا گیا ہے اور جو اطاعت وفر مانبرداری کرتا ہے وہ کراہت و ناپسندیدگی کی بناء پڑییں کرتا۔

جبر وتفویض کی بابت امام رضاً کا ارشا دگرامی کتاب''التوحید'' اور کتاب''عیون اخبار الرضا "'' میں حضرت امام رضاعلیہ السلام سے منقول ہے کہ آپ ً سامنے جروتفویض کی بابت مذکرہ ہواتو آپ نے فرمایا: اگرتم چاہوتو میں جہیں اس سلسے میں ایک ایسا پختہ اصول بتاؤں کہ م پر کھی آپیں میں نزاع واختلاف سے دو چارہو گے اور نہ کوئی تحقی تم پر اس کی بابت جھڑ اکرنے کی جرائت کرے گا اور اگر کوئی
جہاد ہے ساتھ اس سلسلے میں جھڑا بھی کرے گا تو تم اسے بچھاڑ دو گئے حاضرین نے عرض کی موالا ! ضرور بیان فرما ہے ! امام
علیہ السلام نے ارشاہ فرمایا: '' فعدا کی اطاعت ناپیند یدگی سے اور نافرمانی بے بی و مجودی سے نہیں ہوتی (جوشی خدا کی
علیہ السلام نے ارشاہ فرمایا: '' فعدا کی اطاعت ناپیند یدگی سے اور نافرمانی بے بی و مجودی سے نہیں ہوتی (جوشی خدا کی
کرتا ہے ) خدائے بندوں کو ایک موقعی و اختیار سے کرتا ہے اور جوشی نافرمانی طرح نہیں چھوڑ اسے بلکہ وہ ہراس چیڑ کانا لگ ہے جس کا
اس نے بندوں کو مالک بنا یا ہے اور ہراس چیز پر قادر ہے جس پر اس نے بندوں کو قدرت عطا کی ہے البذاگر بند ہے اس کی
اطاعت و فرما نبرداری کریں تو خداوند عالم آئیس نہیں روکتا اور اطاعت کے راستے ان پر بندئیس کرتا 'اوراگر لوگ اس کی
نافرمانی کریں تو اگروہ چاہے تو آئیس ایسا کرنے ہے دوک سکتا ہے اوراگر ندرو کے اوروہ نافرمانی کا ارتکا ہو کرلیس تو اس کا
مطلب پر ٹیس کہ خدائے بی آئیس ایسا کرنے ہو کورکیا ہے۔ (اس کے بعدانام "نے ارشاد فرمایا) جوشی اس اصول کو اچھی
مطلب پر ٹیس کہ خدائے بی آئیس ایسا کرنے پر مجور کیا ہے۔ (اس کے بعدانام "نے ارشاد فرمایا ) جوشی اس اصول کو اچھی
مطلب پر ٹیس کہ خدائے بی آئیس ایسا کرنے پر مجور کیا ہے۔ (اس کے بعدانام "نے ارشاد فرمایا ) جوشی اس اصول کو اچھی

آپ ندگورہ بالاتمام مطالب سے اس امرے آگاہ ہو چکے ہیں کہ جبر کاعقیدہ رکھنے والوں کے نظریات کی بنیا دوہی مطالب ہیں جوانہوں نے نظاوقدر میں ''وجوب و مطالب ہیں جوانہوں نے نظاوقدر میں ''وجوب و کروم'' (''ضروری ولازی''ہونے) کا متیجا خذکیا ہے۔

تواس سلیے میں بیدوضاحت ضروری ہے کہ قضاء وقدر کی بحث بھی شجے ہے اوراس سے جونتیجہ اخذ کمیا گیا ہے وہ بھی شجے ہے ہے لیکن ان حضرات نے اس بتیجے کی تطبیق میں غلطی کی اور'' حقائق'' و''اعتباریات'' میں تمیز نہیں کر سکے اور دونوں کو ایک جیسا سمجھ کر غلط نظریہ قائم کرلیا' اسی طرح وہ'' وجوب اور امکان'' کی بابت بھی غلط بنی کا شکار ہوگئے اور ان کے معنی و مفہوم کو واضح طور پر نہ سمجھ سکے' جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ جبر کے غلط عقید سے کو اپنا گئے۔

اس کی مزید وضاحت یول ہے کہ اگر قضاء وقدر کا مسلم ثابت بھی ہوجائے تواس کا میجہ یہ ہوگا کہ کا نئات میں ہر چیز
کی ایجاد و تخلیق ' وجوب ولزوم' کی بنیاد پر ہوئی ہے لہذا تمام موجودات اوران کے احوال واطوار کی تقدیر اور صدود، خدا وند
عالم کے نزدیک مقرر و معین ہیں اور خدانے ہر چیز کا وجود اور اس کے احوال واطوار کو خود معین کردیا ہے لہذا کوئی چیز اس کے
مقرر کئے ہوئے انداز سے کے برعس نہیں ہوسکتی اور نہ بی اس کی طب کی ہوئی حدود سے باہر جاسکتی ہے اور یہ بات واضح ہے
کہ ' وجوب ولزوم' موجودات کے وجود میں آنے کی ' علت' سے تعلق رکھنے والے امور ہیں اور ' علت تامہ' کی خصوصیت
میں ہے کہ جب اس کے معلول کا اس کے ساتھ قیاس کیا جائے تو وہ معلول بھی اپنی ' علت تامہ' کی طرح ' وجوب ولزوم' کی
صفت سے متصف ہوجائے گا اور جب اسے اپنی ' علت تامہ' کے علاوہ کی اور چیز کے ساتھ قیاس کر کے دیکھا جائے تواسے
''امکان' ' سے مکمن الوجود ہوئے ۔ سے علاوہ کی دوسری صفت سے متصف نہیں کیا جاسکتا۔

اختیاری فعل کے ساتھ خدا کے اراد ہے کے تعلق پڑنے سے جونتیجہ اخذکیا ہے کہ اس صورت میں انسان اپنے افعال میں کوئی قدرت واختیار نہیں رکھتا وہ ہرگز درست نہیں کیونکہ خدا کا ارادہ انسان کے فعل کی تمام خصوصیات اور اس کے وجود میں آنے کی تمام شرا کط برواقع ہوتا ہے اور ان شرا کط میں سے ایک بیہ ہے کہ اس فعل کے وقوع پذیر ہونے کے تمام اسباب وعلل اور اس کے وجود میں آنے کی تمام شرا کط ولواز مات سے مربوط و وابستہ ہو۔

کے وجود میں آنے کی تمام شرا کط موجود ہوں اور دہ اپنی علل و وجود میں آنے کی تمام شرا کط ولواز مات سے مربوط و وابستہ ہو۔

اس مطلب کو دوسر کے فقطوں میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ خدا کا ارادہ کسی خص مثلا زید کے فعل پر اس طرح و اقع ہوتا ہے کہ وہ خص اپنی ارادہ و اختیار کے ساتھ اس فعل کو بجالائے اور بیہ کہ وہ فعل فلاں وقت میں اور فلاں مقام پر واقع ہوئی س انسان سے خص سے ارادہ و اختیار سے انجام پذیر ہو اور وہ خص اس کام کے ارادہ و اختیار سے انجام پذیر ہو تو اس کام مطلب بیہ وگا اگر وہ خص اس کام کے انجام وسینے میں بے اختیار ہواور وہ اس کے ارادہ و اختیار کے بغیر انجام پذیر ہو تو اس کام کے انجام وسینے میں بے اختیار ہواور وہ اس کے ارادہ و اختیار کے بغیر انجام پذیر ہو تو اس کام کے انجام و حیث میں بے اختیار ہواور وہ اس کے ارادہ و اختیار کے بغیر انجام پذیر ہوتو اس کام کے انجام وسینے میں بے اختیار ہواور وہ اس کے ارادہ و اختیار کے بغیر انجام پذیر ہوتو اس کام کے انجام و حیث میں بے اختیار کے بغیر انجام پذیر ہوتو اس کام کے انجام و حیث میں بے اختیار ہواور وہ اس کے ارادہ و اختیار کے بغیر انجام و حیث میں بے اختیار کے اور بھور کی اور وہ خوال

ال بیان سے بیر بات بھی ثابت ہوگئ کہ جبر کاعقیدہ رکھنے والے حضرات نے قضا وقدر کی وسعت اور انسان کے

مطلب ہرگزیٹیل کرتمام شرا کط کے موجود شہونے کی صورت میں بھی واجب الوجود ہی رہے گا۔

کہ خدا کا ارادہ پورانہ ہوا (ارادہ اور مراد کے درمیان فرق پیدا ہوگیا) جو کہ محال وناممکن ہے۔ پس کسی فعل کے ضروری الوجود ہونے میں خدا کے ارادے کی تا ثیر سے مرادیہ ہے کہ فعل اپنے فاعل کے ارادہ و اختیار سے انجام پائے بینی خدایہ چاہتا ہے کہ بیکام انسان کے اپنے ارادہ واختیار سے انجام پائے اس کی اظ سے وہ فعل واجب ولازم الوجود بھی ہے اور مکن الوجود بھی ۔ لازم الوجود اس اعتبار سے ہے کہ خدانے اسے چاہا اور اس کا ارادہ کیا کہ وہ انسان کے ارادہ واختیار سے انجام پانے اور ممکن الوجود اس اعتبار سے ہے کہ انسان بحیثیت فاعل اپنے کھمل اختیار کے ساتھ اس کا ارادہ کرتا ہے البندا وہ ایک جہت سے لازم الوجود اور دوسری جہت سے ممکن الوجود ہے ایک لحاظ سے ضروری اور ایک لحاظ سے اختیاری کیے خدا کے ارادہ کے حوالہ سے لازم وضروری اور انسان کے اراد ہے کی نسبت سے ممکن الوجود ہے بنابرایں خدا کا ارادہ انسان ارادہ پہلے اور انسان کا ارادہ اس کے بعد ہے ۔۔۔۔۔۔اسے علمی اصطلاح میں سلسلہ عطولیہ کہتے ہیں ۔۔۔۔۔۔نہ یہ کہ خدا کا ارادہ انسان کے ارادے کے آمنے سامنے ہوکہ جے علمی اصطلاح میں سلسلہ عرضیہ کہا جاتا ہے ،جس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ دونوں ایک دوسرے کے مدمقابل نہیں ہیں خدا کا ارادہ اور انسان کا ارادہ باتر ہوجائے کوئی تقابل اور تراح نہیں اور ایسا ہر گرنہیں کہ خدا کے ارادہ سے کہ موثر ہوئے کی صورت میں انسان کا ارادہ ہے انر ہوجائے کہی وہ امر ہے جو جربیہ سے جرکا عقیدہ رکھنے والوں ۔۔۔۔ کی غلط نہی کا سبب ہوا ہے کہ انہوں نے خدا کے ارادہ کے انسان کو خدا کے ارادہ کے انسان کے خدا کے ارادہ کے درمیان سلسلہ عطولیہ اور سلسلہ عرضیہ کے زن کا بھی اچھی میں موقع کی کیفیت کوئی نبیں سمجھا اور ان دونوں ارادہ ول کے درمیان سلسلہ عطولیہ اور سلسلہ عرضیہ کے زن کا بھی اچھی طرح ادراک نہیں کیا ' بہی وجہ ہے کہ انہوں نے اس غلط نبی کی نبیوں کیا تھر باتی مطلب یہ ہے کہ انسان کا بناارادہ ختم ہوگیا ' اس کا ارادہ باتی رہا اور نداس کی تاثیر باتی رہی ۔ کوفیل پرواقع ہواتو اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان کا بناارادہ ختم ہوگیا' اس کا ارادہ باتی رہا اور نداس کی تاثیر باتی رہی ۔

اب ربی معتزلہ کی بات تو انہوں نے ''مجر ہ' '' '' جبر کاعقیدہ رکھنے والوں '' '' الله کی بات ویک اور کو کا اور کی کا اور کی کا اور کی کا اور کی کا کہ کا کہ کا کہ کا خوال کے اختیار کی ہونے یا نہوں نے بین اور ای طرح ان افعال کی بابت ویکر لوازم و آثار کے سلیے ہیں مجبر ہ کے نظریہ کو سلیم نہیں کیا لیکن انہوں نے اپنے مدعالیتی انسان کے افعال کے اختیار کی ہونے کو ثابت کرنے کے لیے جوراہ اختیار کی وہ جس کے ملاو مالا رہ محر ہ کے نظریات اور دلاکل سے ہرگز کم نہیں اور وہ یہ ہے کہ انہوں نے پہلے وہ ہر ہ کا پینظریہ کے کہ لیا کہ خدا کے اداوہ کا لوگوں کے افعال پرواقع ہونا ان کے اختیار کو ختم اور با اثر کرویے کا سبب بنا ہے' لیکن چونکہ وہ کہ کہ کہ کہ اور کے افعال کے اور اس کے اداوہ کا لوگوں کے افعال سے کوئی تعلق وربط ہی نہیں' لہذاوہ اپنے اس نظریے کی روشی میں انسان ہی کواس کے افعال کا خالق تسلیم کر پیٹے' گو یا وہ یہ کہنے پر مجدورہ و گئے کہ تمام موجودات کا خالق خدا ہے کی روشی میں انسان ہی کواس کے افعال کا خالق تسلیم کر بیٹے' گو یا وہ یہ کہنے کہ جبکہ وہ اس امر سے کہ بیتو'' شعویت' '' '' '' نہ موجود اس کے افعال کا خالق خدا کی عدالت کو خابت کر نے کی کوشش کی لیکن وہ بے جبر کا عقیدہ رکھنے والے ایک خال کا خالق تسلیم کر کے دوخالق تسلیم کر کے دوخال کی کوشش کی لیکن وہ بے کہ امام علیہ السلام نے ارشاوٹر مایا کہ'' قدر میے ٹرقہ کے لوگوں نے خدا کی عدالت کو خابت کرنے کی کوشش کی لیکن وہ بے کہ امام علیہ السلام نے ارشاوٹر مایا کہ'' قدر میے ٹرقہ کے لوگوں نے خدا کی عدالت کو خابت کرنے کی کوشش کی لیکن وہ بے کہ داکی قدرت و سلطنت کا انکار کر پیٹھ'' '

ندکورہ بالا بیان کی وضاحت کے لیے ایک مثال پیش کی جاتی ہے اور وہ یہ کہ مثلا ایک آتا اپنے کسی غلام کے لئے پہند کرے کہ اس کی شادی اپنی کسی بیٹی کے ساتھ کردے اور زمین مکان گھر کا سامان مال ودولت اور گھریلوزندگی کے لیے

ہروہ چیزجس کی عام طور پرضرورت ہوتی ہے اسے دی تواگرہم کی ہیں پیٹلام ان چیزوں میں سے کی کاما کٹ نہیں کیونکہ وہ آ غلام ہے اور غلام کی چیز کاما لک نہیں بن سکتا لہذا ہے تمام چیزیں اگر چداس کے استعال میں آتی ہیں لیکن وہ ان کا ما لک اس کا آتا ہے تو یہ وہ ی بات ہوجائے گی جو 'مجیر ہ' ۔۔۔۔ جبر کا عقیدہ رکھنے والے ۔۔۔۔۔ کہتے ہیں جو کہ درست نہیں اور اب پی غلام ہی ان کا ما لک ہے اور اب اور اب بی غلام ہی ان کا ما لک ہے اور اب اور اگرہم ہی کہیں کہ چونکہ اس کے آتا ان چیز وں کا ما لک ہے اور اب پی نام ہی ان کا ما لک ہے اور اب اور اس بی غلام ہی ان کا ما لک ہے اور اب اور اس بی غلام ہی ان کا ما لک ہے اور اب اور اس بی غلام ہی ان کا ما لک ہے اور الم کے اور ایک لحاء افرار کے جو کہ فول کے توں کہیں کہ آتا ہی ہی ہوئے ہو کہیں کہ آتا ہی ان چیزوں کا ما لک ہے اور غلام ہی ان کا ما لک ہے اور وہ پول کہ ایک لحاء اس کے اور وہ پول کہ ایک لحاء ہو ہو گا اس کے اور وہ نوٹوں کے گا ہو کہ ان چیزوں کا ما لک ہے اس صورت میں دونوں کی ملکیت تا بت ہوجائے گی او ہوا کہ بی بی بات درست ہے ای کو آتا ہم اطہار علیم السلام نے اختیار کیا ہے اور وہ بی کہ قبیل البر اللام یہ بی کہ وہ اکا بندے پر کوئی اختیار بی تی نہوں کا ان وہ نوٹوں نظر پول کے جو کہ فیل ان کہ اور وہ بی کہ دونوں اختیار کیا ہی کہ ذا کا بندے پر کوئی اختیار بی تی نہوں ان انوال کوا ہے کے درمیان والاعقیدہ سے اور وہ بی کہ دونوں اختیار کیا ہی خدا کا بندے پر کوئی اختیار بیتی نہوں انوال کوا ہیں تا کہ ان کہ بیان انوال کوا ہو کہ کوئی اختیار نے کہا ظرے اور وہ بی کہ دونوں اختیار سے خور کہ کہ تا کہ دونوں اختیار سے خور کہ کہ تا کہ اور دی کہا تا ہے اور وہ بی کہ دونوں اختیار سے خور کہا تا ہوں بی صوح ہے۔

# استطاعت کے عنی کی وضاحت

کتاب الاحتجاج علی طبری نے عبایہ بن ربعی اسدی کے دہ سوالات ذکر کئے ہیں جواس نے حضرت امیر المونین علی علیہ السلام سے کئے ان میں سے ایک سوال ' استطاعت' کے بارے میں ہے۔ جس کے جواب میں حضرت امیر المونین نے ارشاد فرمایا: آیا آپ کے خیال میں اس استطاعت کا مالک صرف بندہ ہے یا بندہ اور خداد دنوں ہیں؟ عبایہ بن ربعی اس جواب نددے سکا اور خاموش ہوگیا' تو امام علیہ السلام نے اس سے فرمایا: اے عبایہ! آپ خاموش کوں ہوگئے ہیں' اس جواب دھیے' تو اس نے کہا کہ مول' میں اس کے بارے میں کیا کہ سکتا ہوں' امام " نے ارشاد فرمایا: اس طرح کہو کہ قدرت جواب دھیے' تو اس نے کہا کہ مول' میں اس کے بارے میں کیا کہ مولی ملکیت رکھتا ہے' یعنی جو ملکیت اور جس مقدار میں اس خدا نے عطاکی ہو دہا تک سے مواس سے زیادہ کا مالک نہیں' اگر خدا اسے اس ملکیت سے محروم کردے تو گویا اس نے انسان کی آزمائٹر ملکیت کی اور جو پھے خدا بند کی دیتا ہے اس کا مطلب بیٹیں ہوتا کہ پھر اسے اس پر کوئی ملکیت بی حاصل نہیں ہوتی بلکہ انسان کی اور جو پھے خدا بند کی دیتا ہے اس کا مطلب بیٹیں ہوتا کہ پھر اسے اس پر کوئی ملکیت ندا کے پاس ہے' اور جس پر اس خوا کی اس پر وہ خود بھی قادر ہے۔

مذكوره بالاروايت كامعنى ومفهوم بهارب بيان كى روشنى مين نهايت واضح طور پرمعلوم موجا تا ہے۔

## مخلوق کے افعال کا خالق سے تعلق؟

اس مدیث کی وضاحت میں عرض ہے کہ: افعال کی دوجہتیں ہیں (دولحاظ اور حیثیتیں ہیں) ایک جہت ان کے ثبوت و وجود کی ہے بعنی ان کے وجود میں آنے اور محقق پذیر ہونے کی جہت 'اور دوسری ان افعال کے انجام دینے والے ( فاعل ) کی طرف نسبت کی ہے اس دوسری جہت ( افعال کی نسبت فاعل کی طرف ) کے حوالہ ہے وہ افعال اطاعت یا معصیت اور نیکی یا برائی کہلاتے ہیں مثلا نکاح اور زنا دونوں میں ثبوت و تحقق اور و توع یعنی مل کے واقع ہونے میں کوئی فرق نہیں ، عمل وفعل کے لحاظ سے دونوں ایک جیسے ہیں لیکن دونوں میں جو بنیا دی فرق پایا جاتا ہے وہ اس کا خدا کے علم کے مطابق مونا اور نہ ہونا ہے کہ اگر وہ فعل تکاح کے طور پر وجود میں آئے توضیح اور خدا کے حکم کے مطابق ہوگا اور اگرزنا کے طور پر انجام دیا جائے تو خدا کے حکم کے خالف ہونے کی وجہ سے معصیت ہوگا ای طرح کسی انسان کو قصاص کے طور پر (قتل کے بدلے میں )قل کیا جائے یا بغیر جرم کے آل کیا جائے دونوں صورتوں میں 'وقل' 'واقع ہوگالیکن بہلی صورت میں صحیح اور دوسری صورت میں نا جائز ہے یا ہیرکسی بیٹیم کوظلم وزیادتی کے طور پر مارا پیٹا جائے یااس کی تا دیب واصلاح کے لیے اسے بیٹا جائے دونوں صورتوں میں مارنے بیٹنے کاعمل توایک جبیہا ہو گالیکن پہلی صورت میں نا جائز اور دوسری صورت میں جائز ہے گہذا معاصی اور كنابول ميں معصيت وكناه كرنے والا اس ليے عذاب اليي كامستحق ہوتا ہے كه اس كاعمل صلاح ونيكي يا خدا كے حكم كي مطابقت یا اجتماعی ومعاشرتی فوائد سے خالی ہوتا ہے ( یہی امر کسی عمل کے معصیت ہونے کا اصل سبب ومعیار ہے ) لیکن اگر وہی عمل نیکی خداکی اطاعت وفر مانبرداری یا معاشرتی فوائد کی بنیاد پرانجام دیا جائے تواگر چه ظاہری طور پردونوں کام ایک جیسے ہیں لیکن پہلی صورت میں نا درست اور دوسری صورت میں درست ہیں میصرف اس جہت سے ہے کہ اس میں میام ملحوظ ہوتا ہے كفعل كي نسبت انجام دين والے كى طرف كيسى بي؟ (فاعل كى حيثيت بى تمام اموركى بنياد بي جبك خودفعل ايك عمل مون كے كاظ سے برانبيں كہلاسكتا) چنانچە خداوندعالم نے ارشادفر مايا:

موره وزمره آيت ٢٢:

. \*" اَيتُهُخَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ"

(خداہر چیز کا خالق ..... پیدا کرنے والا .... ہے)۔

اس آیت سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ ہر چیز اس کی مخلوق ہے اور ' فغل' ' بھی ایک شے ہے جو موجود بھی ہے اور ثابت بھی' (اس کا وجود وثبوت اس کے ' شے' ہونے کی دلیل ہے )۔

اورامام عليه السلام في ارشاد فرمايا:

\* كلما وقع عليه اسم شيئي فهو مخلوق ما خلا الله.

(مردہ کہ جے' شے' (چیز) کہاجاسکتا ہووہ کلوق ہے سوائے ایک کے کہ جو' خدا' ہے)۔

اس سے مرادید کداگر چیاللہ پر بھی شے کا اطلاق ہوتا مگروہ مخلوق نہیں ،اس کے علاوہ ہر پے مخلوق ہے۔

چرخدانے ارشا دفر مایا:

سوره وسحده، أيت ٤:

\*" الَّذِينَ ٱحۡسَنَ كُلُّ شَیۡءِخَلَقَهُ"۔

(وہ خداہے کہ جس نے ہر شئے کی خلقت کو بہتر بنایا)۔

ندگورہ بالا آیات اور کلام امام "سے بیٹا بت ہوا کہ ہرشے چونکہ ضدا کی مٹلوق اور اس کی پیدا کی ہوئی ہے لہذا "خدا کی مخلوق" ہونے کے حوالہ سے" اچھی" بھی ہے کیس خلقت اور حسن (اچھا ہونا) ایک دوسرے کے لازم و ملزوم اور ساتھ ساتھ ہیں 'بھی ایک دوسرے سے جدانہیں وہ سکتے۔

اب دیکھنایہ ہے کہ خداوندعالم نے مخودہی بعض افعال کو 'مرا'' کہاہے تواس کی کیاوجہ ہے؟ جیسا کہ ارشادالہی ہے: سورہءانعام، آیت ۱۲۰:

\* مَنْ جَآ ءَبِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُا مُثَالِهَا ۚ وَمَنْ جَآءَبِالسَّيِّئَةِ فَلا يُجُزِّى إِلَّا مِثْلَهَا-

(جو خض نیک عمل بجالائے اسے دس نیکیوں کی جزادی جائے گی اور جو خص براعمل انجام دےاسے ایک ہی گناہ کی سزادی جائے گی )۔

اس سلسلے میں بیر کہا جا سکتا ہے کہ خداوند عالم نے ان افعال کو برا کہا ہے جواس کی نافر مانی کرتے ہوئے انسان انجام دیتا ہے اور خدانے ان افعال پرسز امقرر کی ہے چونکہ اس نے ان افعال کے انجام دیتے میں خدا کو چھوڑ ااور اس سے روگردانی کر کے انہیں وجود میں لایا لہذا ہے ''معصیت' اور گناہ کہلائے اس لیے انہیں خدا کی نسبت سے ''عدی'' کہا جائے گا لینی خدانے انہیں 'وجود' عطانہیں کیا۔اگریوافعال خدا کی مخلوق ہوتے اور خدا انہیں وجود عطا کرتا تو یقینا اچھے ہوتے کیونکہ

خداکی پیداکی ہوئی کوئی شئے بری تبیں ہوسکتی۔

سوره وجديد، آيت ۲۲:

﴿ " مَاۤ اَصَابَ مِنْ مُّصِیْبَةٍ فِی الْاَئُ مِن وَلا فِنَٓ اَنْفُسِکُمْ لِلَّا فِیۡ کِتُبِ مِّنْ قَبُلِ اَنْ نَّبُواَ هَا "-(جومصیبت روئے زمین پر یا خودتم پر نازل ہوتی ہے اس سے پہلے کہ ہم اسے پیدا کریں وہ لوح محفوظ میں کھی ہوتی ہے)۔

سوره ء تغابن، آيت اا:

\* مَا اَصَابَمِنَ مُّصِيْبَةِ إِلَّه بِإِذْنِ اللهِ ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ "-

(جومصیبت آتی ہے وہ خدا کے اون سے آتی ہے اور جو مخص خدا پرایمان لائے خدااس کے ول کی ہدایت کرتا

سوره ء شوري، آيت • سا:

\* مَا اَصَابُكُمْ مِّن مُّصِيْبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتُ آيْدِيكُمُ وَيَعُفُوا عَنْ كَثِيرٍ "-

(جومصیبت تم پرآئے وہ تمہارے اپنے کئے کا نتیجہ ہے جبکہ خدا بہت سے گنا ہوں کومعاف کر دیتاہے)۔

سوره ونساء، آيت ٩ ٧:

\* " مَا آصَابِكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ " وَمَا آصَابِكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ تَفْسِكَ "-

(جونیکی مهیں نصیب ہووہ الله کی طرف سے ہوتی ہے اور جو براً کی و تکلیف منہیں پہنچے وہ تمہاری اپنی طرف سے

سوره ءنساء، آیت ۸۷:

ے(ج

(اگرانہیں کوئی نیکی واچھائی حاصل ہوتو وہ کہتے ہیں کہ یہ اللہ کی طرف سے ہے اور اگرانہیں کوئی تکلیف و پریشانی احق ہوتو وہ کہتے ہیں کہ یہ تیری طرف سے ہے آپ کہد یں کہ سب پچھاللہ کی طرف سے ہے ان لوگوں کو کیا ہوگیا ہے کہ یہ کوئی ہات بچھتے ہی نہیں )۔

ندکورہ بالا آیات کی روشی میں بیامرواضح ہوجاتا ہے کہ تمام تکلیفیں وصیبتیں ایک نسبت سے برائیاں کہلاتی ہیں اور وہ ایول کہ خداوندعالم نے انسان کوجتی تعتیں عطا کی ہیں مثلاامن وسلامتی صحت و تندرتی دولت وٹر وتمندی تو انسان خود کوان کا مامل اوران سے مالا مال پاتا ہے لیکن جب انسان اپنے ہی ہاتھوں کسی نا گوارسب ومصیبت کی وجہ سے ان نعتوں سے محروم موجاتا ہے تو وہ نا گواروا قعہ اور مصیبت اس کے لیے'' برائی'' قرار پاتی ہے کیونکہ وہ ان نعتوں کے فقدان محرومی اورختم ہو جانے کو بھی اپنے ساتھ لے آتی ہے پس ہرنا گواروا قعہ ومصیبت خدا کی طرف سے ہے البتہ اس واقعہ یا مصیبت کا برا ہونا اس حوالہ سے نہیں کہ وہ خدا کی ظرف سے ہے بلکہ اس وجہ سے کہ وہ انسان کے لیے ان نعمتوں سے محرومی کا سبب ہے جن سے وہ بہرہ ورتھا' پس ہر برائی ایک عدمی امر ہے اور عدمی ہونے کی وجہ سے وہ خدا کی طرف منسوب نہیں ہوسکتی جبکہ کسی اور لحاظ سے خدا کی طرف منسوب ہوتی ہے جیسے اذن وغیرہ۔

جرواستطاعت كامزيدوضاحت،امامرضاكى زباني

کتاب قرب الاسناد میں برنطی سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے کہامیں نے امام رضاعلیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ ہمارے کچھ ساتھی جبر کاعقیدہ رکھتے ہیں اور پچھ استطاعت (انسان کے بااختیار ہونے) کے قائل ہیں اس سلسلے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟

(امام "فیجھے ساز اور مایا کہ: لکھولکہ ضداوند عالم نے راشاد فرمایا ہے ( "اے ابن آ دم! تو جو کھے چاہتا ہے اور اپنے لیے جس چیز کا ارادہ کرتا ہے وہ میری ہی مشیت وارادہ سے ہوتا ہے اور تو میری ہی عطائی ہی تو ت وطاقت سے میرے فرائف وواجبات کو اوا کرتا ہے اور تو میری ہی عطائی ہی تعتوں کے ذریعے میری نافر مانی کا مرتکب ہوتا ہے میں نے ہی تجھے سننے والا و کی محف والا اور طاقت والا بنایا ہے (یا در کھی کہ جو نیکی اور اچھائی تجھے حاصل ہووہ اللہ کی طرف سے ہاور جو برائی اور تکلیف تجھے سے زیادہ حقد ار بول اور تو اپنی برائیوں کا جھے سے زیادہ حقد ار بول اور تو اپنی برائیوں کہ جھے نے زیادہ خود حقد ار ہول اور تو اپنی برائیوں کہ جھے سے زیادہ خود حقد ار بول اور تو اپنی برائیوں کہ جھے نے زیادہ خود حقد ار ہے اور دیاس لیے کہ میں جو بچھ کھی کھی تا ہوں اس کے بارے میں کوئی مجھ سے بوچھ بچھ بیس کرسکتا اور لوگ جو بجھ کے اس کی بابت بوچھ بچھ ہوگئ ") اس بیان سے میں نے تیرا مقصد بورا کر دیا ہے اور تو جو بچھ چاہتا تھے میں نے تیرا مقصد بورا کر دیا ہے اور تو جو بچھ چاہتا تھے میں نے اس کی بابت سب بچھ ذکر کر دیا ہے۔

یہ روایت یا اس جیسی دیگر روایات شیعہ وسنی کتب میں ذکری گئی ہیں ان سب سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ لوگوں کے افعال میں سے جوفنل معصیت و گناہ ہونے کے لحاظ سے خدا کی طرف منسوب نہیں کیا جاسکتا' اس افعال میں سے جوفنل معصیت و گناہ ہونے کے لحاظ سے خدا کی طرف منسوب نہیں کیا جاسکتا' اس بیان سے امام علیہ السلام کے اس فر مان کا مطلب بھی معلوم ہوجا تا ہے جوآ پ سے نہیلی روایت میں فر مایا تھا کہ' اگر خدا الز افعال کا خالق ہوتا تو وہ ان سے نفرت و ہیزاری یا لا تعلقی کا ہرگز اظہار نہ کرتا' خدانے تو ان لوگوں کے شرک اور فتیج اعمال سے اظہار برائت ولا تعلقی کیا ہے۔

فضاء وخلاء سيزياده وسنيع

کتاب التوحید میں امام ابوجعفر " اور امام ابوعیدالله " سے روایت ذکر کی گئی ہے کہ ان دو بزرگوارول لے ارشاوفر ماما: (ان الله عزوجل ارحم بخلقه من ان يجبر خلقه على النوب ثمر يعذبهم عليها، والله اعز من ان يريد امر أفلا يكون)

خداوند عالم اپنے بندول پر مہر مان ہے اور وہ اس سے بالا تر ہے کہ انہیں گناہوں پر مجبور کرے پھر انہیں ان گناہوں کے ارتکاب پر سر ادے اور خدااس سے زیادہ طاقت اور غلبدر کھتا ہے کہ وہ کی چیز کا ارادہ کرے اور وہ وقوع پذیر نہ ہؤ .....، رادی کہتا ہے کہ ان بزرگواروں سے پوچھا گیا کہ آیا جر اور قدر کے در میان کوئی تیسری شق بھی پائی جاتی ہے؟ انہوں نے ارشاد فرمایا: (نعمہ اوسع هما بین السماء و الارض) ہاں! وہ تیسری شق آسان اور زمین کے در میان پائی جانے والی فضاو خلاسے کہیں زیادہ وسطے ہے۔

محربن عجلان كى روايت سے استناد

ای کتاب (التوحید) میں محربن عجلان سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی ضدمت میں عرض کی کہ آیا ضدانے تمام امورلوگوں کے پیرد کردیے ہیں؟ امام نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ اس سے بالاتر ہے کہ وہ تمام امورلوگوں کے پیرد کردیے ہیں؟ امام نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ اس سے بودہ کرتے ہیں امام نے خدانے اپنے بندول کوان کاموں پرمجبور کیا ہے جودہ کرتے ہیں امام نے نے فرمایا: خداوند عالم اس سے کہیں زیادہ عدل وانساف والا ہے کہ وہ کسی بندے کو کسی کام پرمجبور کرے اور پھرای کام کی وجہ سے اسے مزادے اور عذاب میں جتلا کرے۔

امام صادق كامهرم يصمكالمه

تاب التوحيد مين ايك روايت مهزم سي منقول بأس نے كها: حضرت امام جعفر صادق عليه السلام نے مجھ سے ارشاد فرمایا: (اخبرنی عما اختلف فيه من خلفك من موالينا ؟)

مجھے بتاؤ کر تمہارے وطن میں ہمارے چاہنے والوں کے درمیان کس بات میں اختلاف دائے پایاجا تاہے؟

(قلت فی الجبر والتفویض!) میں نے عرض کی کہ جبر اور تفویض کے مسلمیں وہ آپس میں اختلاف رائے رکھتے ہیں؟

(قال:فاسالني!)امام في ارشادفرمايا كتواس سلطين مجمع الوجهك!

(قلت: اجبر الله العباد على المعاصى؟) مين نوچهاكرآ يا خداوندعالم نه اليع بندول كو عنامون يرمجودكيا ميد؟

(قال: الله اقهر من ذلك) امامٌ نے ارشاد فرمایا مداوند عالم اپنے بندوں کو ایسا کرنے سے زیادہ طاقت وغلبہ رکھتا ہے (اسے ایسا کرنے کی ضرورت ہی نہیں)

(قلت: ففوض اليهم ٤) يس فعرض كى: توكيا فدان تام اموران كرير وكرويع بي؟

(قال: الله اقلار عليهم من ذالك) المم في ارشادفر مايا: خداا ي بندول براس سوزياده قدرت

میں نے عرض کی کدا گرخدانے انہیں مجبور بھی نہیں کیا اور تمام اموران کے سپرو (قلت:فأيشيهفذا؟)

بھی نہیں کے تو پھراس نے کیا کیا ہے؟

(راوی کہتا ہے کہ) (فقلب یدہ مرتین او ثلاثاً ثم قال: لو اجبتک فیہ لکفرت) اس کے

بعدامام في دوتين مرتبداي باتهول كوالتا يا اورسيرها كيا اور پعرفر ما ياكدا كراس كامفصل جواب بتاؤن توتو كافر موجائ كار (شایداس سے مرادبیہ و کہان مطالب کا تھیج ادراک نہ کرسکنے کے نتیجہ میں کہیں ایسانہ ہو کہ تو کا فرہوجائے )۔

امام " كاس فرمان كه" الله اسيخ بندول براس سے زياده طاقت اور غلب ركھتا ہے" كامطلب بيہ كرجب كوئى مخض کسی کوکسی کام پر مجبور کرتا ہے تو ضروری ہے کہ وہ اس پراتنا غلبہ وطاقت رکھتا ہو کہ مجبور کیا جانے والا تخص اس کا مقابلہ كرنے سے عاجز ہوتا كہ جوكام مجود كرنے والا چاہے تو مجود كيا جانے والا تحض اينے اراده واختيار كے بغيراس انجام دے دے (مجور کیا جانے والا مخص مجبور کرنے والے کے مقابلہ میں ناتوان اور اپنی قوت ارادی کے استعال کی تاب وطاقت سے محروم ہوجائے ) اور اس سے زیادہ غلبہ وطاقت والاحض وہ ہوگا جو کسی کواس بات پر مجبور کرے کہ وہ ہر کام اپنے ارادہ واختیار سے انجام دے اور وہ مخص ہر کام اپنے مکمل ارادہ واختیار سے انجام بھی دے اور اس طرح سے انجام دے کہ نہ توخود اپنے اراده واختیار کو کھو بیٹھنے اور نہ ہی اس کا ارادہ حکم دینے والے کے ارادہ سے متصادم ہو۔

فرمان نبوگ بزبان امام ً

كتاب التوحيد بي مين حضرت امام جعفر صادق عليه السلام معمروي اعدات في ارشاد فرمايا:

(قال رسول الله (ص):من زعم إن الله يأمر بالسوء والفحشاء فقل كذب على الله ومن زعم إن الخير والشر بغير مشية الله فقد اخرج الله من سلطانه) حضرت يغيراكرم " في ارشاوفر مايا بي كه جو تض يكان كرے كەخدانے لوگول كو برائيول كاحكم ديا ہے اس نے خدا پر جموث بولا اور جس نے يمكن كيا كه خير اور شرخداكي مشيت کے بغیر وجود پذیر ہوتے ہیں اس نے خدا کواس کی سلطنت کے دائر سے سے خارج کرویا۔

جاراصحاب كا أيك بى بيان

كتاب "الطرائف" من ب كدايك روايت كمطابق جاج بن بوسف في حسن بصرى عمروبن عبيد واصل بن

عطاءاورعامر شعی کوخطوط لکھے اوران سے قضا وقدر کے بارے میں پوچھا اور ککھا کہاس مسلد کی بات جو پچھا نہیں معلوم ہےوہ تحریر کریں۔

(۱) حسن بھری نے اپنے جواب میں لکھا: اس مسلد کی بابت سب سے بہتر بیان وہ ہے جو میں نے حضرت امیر المونین علی بن ابی طالب علیه السلام سے سنا کہ آپ نے ارشا وفر مایا: (اتظن ان الذی نهائ دھائ و وانما دھائ سفلٹ و اعلائ والدہ بریء میں ذائ ان آ سفلٹ و اعلائ والدہ بریء میں ذائ :) آیا تونے گمان کرلیا ہے کہ س نے تجھے گناہ سروکا ای نے تجھے گناہ پر سفلٹ و اعلائ مداس نے مرا مجود کیا؟ ہرگز ایسانہیں در حقیقت مجھے تیرے ہی نیچ اور او پرنے گناہ پر آمادہ کیا اور معصیت کی راہ پرلگایا ، خدااس سے مبرا

(۲) عمروبن عبید نے اپنے جواب میں یوں لکھا: قضا وقدر کے سلسلہ میں سب سے بہتر کلام جو میں نے ستا ہے وہ حضرت امیر الومنین علی بن افی طالب علیہ السلام کا کلام ہے آپ " نے ارشاد فرمایا: (لو کان الزور فی الاصل محتوماً لسکان المدور فی القصاص مظلوماً ) اگر خیانت و دھوکہ دہی اصل میں حتی ولازمی امر ہوتا (خدا کی طرف سے طے شدہ ہوتا) تو خیانت کا رشخص کا قصاص ظلم ہوتا (اسے سزا دینا روانہ ہوتا) اور وہ اس میں مظلوم قرار پاتا ' (جبکہ ہرگز ایسا نہیں)۔

(٣) واصل بن عطاء نے اپنے جواب میں بیکھا: قضاء وقدر کی بابت سب سے بہتر قول جو میں نے سنا ہے وہ حضرت امیر المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام کا قول ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا (ایدلات علی الطریق و یا خدا علیہ السلام کا قول ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا (ایدلات علی الطریق و یا خدا علیہ علیہ السلام کھے سیدھا راستہ دکھا کر پھر خود ہی اسے تیرے لیے تنگ کرتا ہے تا کہ اس پر چل ہی نہ سیک ؟ (ایدا ہر گرمکن نہیں)۔

(٣) شعبی نے بھی اپنے جواب میں یوں تحریر کیا: قضا وقدر کی بابت سب سے بہتر کلام جو میں نے سناوہ حضرت میر المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام کا کلام ہے آپ نے ارشا وفر مایا: (کلب استغفرت الله منه فهو منك و كلب اصلت الله عليه فهو منه) ہروہ كام جس كے انجام دينے كے بعد تو خدا سے طلب مغفرت كرے وہ تيرى طرف سے ہاور ہروہ كام جس كے انجام دينے پر تو خدا كى حمد بحالائے وہ خداكی طرف سے ہے ''۔

جب بہ چاروں خطوط تجاج بن یوسف کے پاس پہنچ تو وہ ان سبتحریروں کود کی کرحقیقت امرے آگاہ ہوا اور کہنے لگا کہ ان سب حضرات نے ان عمدہ مطالب کو حقائق کے پاکیزہ سمر چشمہ سے حاصل کیا ہے (لقد اخذاو ہا من عین کہافیة)۔

مام جعفرصادق مل کاعظیم بیان کتاب الطرائف میں مذکور ہے کہ ایک شخص نے حضرت امام جعفر بن محمد الصادق علیہ السلام سے قضاء وقدر کے

#### بارے میں پوچھا تو آ پ نے ارشا دفر مایا:

(ما استطعت ان تلوم العبد عليه فهو منه وما لم تستطع ان قلوم العبد عليه فهو من فعل الله، يقول الله للعبد : لم عصيت الم فسقت: لم شربت الخبر الم زنيت الهو فعل العبد ، ولا يقول له لم مرضت الم قصرت المرابيضضت المراسودت الانه من فعل الله تعالى)

ہروہ کام جس کے انجام دینے پرتوائ کے انجام دینے والے کو طامت کرے (اس کی فدمت کرے) وہ کام اس کی اپنی طرف سے ہے۔ خداوند اپنی طرف سے ہے اور جس کام پرتوائل کے انجام دینے والے کومور د طامت قرار نہ دے وہ خدا کی طرف سے ہے۔ خداوند عالم اپنے بندے سے کہتا ہے کہ: تونے کیوں میری نافر مانی کی؟ تونے کیوں براکام کیا؟ تونے کیوں شراب نوشی کی؟ کیوں تر نے زنا کیا؟ یہ سب افعال بندے ہی کے ہیں'لیکن خدا بھی اپنے بندے سے رینیں کہتا کہتو کیوں بیار ہوا؟ تیرا قد کیوں چھوڑ ہے؟ توکیوں سفیدرنگ والا ہے؟ توکیوں کا لے رنگ والا ہے؟ کیونکہ بیر سب چیزیں خداکی طرف سے ہوتی ہیں۔

### توحيد كى بابت امام على " كاجامع أرشاد

کے البلاغہ میں ندکورے کہ کی نے امیر المونین سے توحیداور عدل کے بارے میں بوچھا تو آپ نے جواب میں ارشاد قرمایا: (التوحید ان لا تتوھمہ والعدل ان لا تتھمہ) توحید بیہ کداس کے بارے میں کی قسم کا وہم ندکرا اور عدل بیہ کداس کے سالمد میں موردالزام ندکھراؤ۔

#### تبمره وتحقيق:

جروتفویض اور قضاء و قدر کی بابت مذکورہ بالا مطالب پر مشتمل کثیر روایات موجود ہیں اور ہم نے صرف وہ تو روایات فرکی ہیں جن میں وہ تمام مطالب بیان کردیئے گئے ہیں جوان کثیر روایات میں ذکور ہیں جنہیں ہم نے یہاں ذکر عبیں کیا اگر قار کین کرام ان روایات میں ذکور مطالب پر اچھی طرح غور کریں تو اس امرے آگاہ ہوجا کیں گے کہان میں قضا وقد دے سلسلہ میں استدلال کے چند خاص طریقے بیان کئے گئے ہیں ان خاص طریقہ ہائے استدلال میں سے بعض بہیں:

#### (۱) امرونمی اور ثواب وعقاب کے حوالہ سے استدلال

اس حوالہ سے استدلال کی صورت ہیہ کہ خداوند عالم نے جواحکامات بھیجان میں بندوں کو اختیار دیا ہے کہ و انجام دیں یاند دیں ان کی انجام دی میں انہیں مجبور کیا اور نہ ہی سب اموران کے ہرد کردیئے (نہ جراور نہ تفویض) بلکہ امر نہی کے ذریعے انتثال واطاعت پر ثواب اور عصیان ونافر مانی پرعذاب سے آگاہ کیا ہے میدہ طریقہ واستدلال ہے جو حضرت امیر المونین علیہ السلام کے اس بیان میں موجود ہے جو آئے نے اس بوڑھے آدمی کے جواب میں فرمایا جس نے آئے سے ا

جنگ کے لیے جانے کی بابت پوچھاتھا کہ آیا وہ خدا کی قضا وقدر سے تھایا ہمارے اپنے اختیار سے؟ ای طرح کا طریقہ، استدلال ہمیں ان قر آنی آیات سے بھی حاصل ہواہے جوہم سلسلہء بحث میں ذکر کر پیکے ہیں۔

(٢) قرآني مطالب ساستدلال

ان امور ك ذريع استدلال جوقر آن مجيد مين ذكر كئے كئے بين كما كر جبريا تفويض كا نظريد يجي موتووه امور غلط

ثابت ہوں گے (جبکہ ایسا ہر گزنہیں ہوسکتا) مثلا خداوندعالم نے ارشادفر مایا:

سوره وشوري، آيت:

\* بِتْهِ مُلْكُ السَّلُوْتِ وَالْأَثْمِ ضِ-- " (خدای کے لیے ہے آسانوں اورزین کی ملکیت واقتدار)۔

سوره وفصلت ، آیت ۴۷:

\*' وَمَا كَ بُكَ بِظُلًا مِ لِلْعَبِيْدِ ''-(تيرا پروردگار بندول پرظم كرنے والانہيں)۔

سوره ءاعراف، آیت ۲۸:

\* " قُلْ إِنَّ اللهَ لَا يَأْمُوبِ الْفَحْشَآءِ "-(كهدويجة كرالله كسي بركام كاحكم نبيس ويتا)\_

اس آخری آیت کے بارے میں بیروال پیدا ہوسکتا ہے کہ کسی فعل کوفیفاء بیاظلم اس وقت کہا جاتا ہے جب وہ ہم انسانوں کی طرف منسوب ہولیکن اگر وہی فعل خدا کی طرف منسوب ہوتو پھراسے فیشاء اورظلم نہیں کہا جائے گالہذا خداسے فیشاء اورظلم سرز دنہیں ہوتا' لیکن اگر آیت کے ابتدائی جملہ اوراس کے معنی و مدلول پراچھی طرح خورکیا جائے تو اس کا جواب موجود ہے خداوند عالم نے ارشا دفر مایا:

\* وَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا ابَآءِنَا وَ اللّٰهُ أَمَرَنَا بِهَا ۚ قُلُ إِنَّ اللّٰهَ لَا يَأْمُرُ مُذَا تَى "-

جبوہ کوئی براکام انجام دیتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کو دیکھا وہ بھی ایساہی کرتے تھے اور خدا نے ہی ہمیں ایسا کرنے کا حکم دیاہے آپ کہ دیجئے کہ خدا ہر گر فحشا ءاور برے کام کا حکم نہیں دیتا)۔

اس آیت میں کلمہ 'فھذ ا' استعال کیا گیا ہے اس سے ای فیشاء کی طرف اشارہ ہے جودہ کرتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ مدایتی ''نین' دین' کہ دیجے کہ کہ میں خدانے حکم دیا ہے' اور آیت کا آخری جملہ''کہ دیجے کہ خدا برے کام کا حکم نہیں دیتا''
ان کے قول کی تر دید کرتا ہے ، تواس سے مرادیہ ہے کہ وہ براعمل جس کی نسبت وہ خدا کی طرف دیتے تھے خدانے اس کی نفی کر دی اب اس عمل کو فیشاء کا نام دیا جائے یافحشاء کا نام دیا جائے یافحشاء کا نام دیا جائے یافحشاء کا نام نہ دیا جائے دونوں صورتوں میں خدانے اس عمل کی اپنی طرف نسبت کی نفی

كردى ہے ٰلہٰ داكوئی اعتراض باقی نہيں رہتا۔

(٣) رصفات کے حوالہ سے استدلال

اس حوالہ سے استدلال کی صورت رہے کہ خداوند عالم کو اساء حسنی .....ا چھے ناموں ..... کے ساتھ موسوم کیا جا تا۔
وہ بلندو پا کیزہ اور عالی صفات کا حال ہے اور وہ صفات الی ہیں کہ ان کے ہوتے ہوئے جبریا تفویض ممکن نہیں مثلاً خداو:
عالم کی صفات میں سے رہے کہ وہ قبہار (بہت زیادہ غلبہ والا)، قادر (طاقت رکھنے والا)، کریم (عنایتوں والا)، رجی
مہریان) ہے تو رہائی صفات ہیں کہ ان کے حقیق معانی خدا کی ذات کے لیے بھی ثابت ہوسکتے ہیں جب رہ ہماجائے کہ:
چیز کا وجوداس کی طرف سے ہے وہ تمام موجودات کا سرچشمہء وجود وہستی ہے اور کسی چیز کا نقص اور خرابی خوراسی چیز کی طرف
منسوب کی جاسکتی ہے نہ کہ خدا کی مقدس و پاکیزہ ذات کی طرف جیسا کہ ان روایات میں بھی ان مطالب کو بیان کیا گیا ہے:
ہم نے کتاب التو حید سے ذکر کی ہیں۔

(۷) \_استغفاراورملامت کےحوالہ سے استدلال

استغفاراور ملامت کے حوالہ سے استدلال کی صورت ہیہ کہ اگر گناہ خود بندے کی طرف سے نہ ہوتو استغفارا و خداسے طلب مغفرت کا سوال ہی پیدائیں ہوتا'اور اگر چر کا عقیدہ رکھتے ہوئے بید کہا جائے کہ ہر کام خدا کی طرف سے ہ پھرا چھے اور برے کام ٹیں کوئی فرق ہی باقی نہ رہے گا اور کسی بندے کواس کے برے کام پر ملامت کرنا اورا چھے کام پر ملامہ: نہ کرنا صحیح نہ ہوگا کیونکہ جب سب کام خدا کی طرف سے ہوں تو بندوں کو برایا اچھا کہنے کا جواز ہی باتی نہیں رہے گا۔اور نہ ہ برے کاموں پر استغفار کرنے کی ضرورت محسوس ہوگی۔

## بعض مر بوطه روا یات:

اس مقام پران روایات میں سے پیض کوذکر کیاجاتا ہے جوان آیات کی تغییر میں وارد ہوئی ہیں جن میں اضلاا (گراہ کرنا) طبح (دلوں پر مہرلگادینا) اغواء (دھوکہ دینا) اوراس شم کے امورکو خدا کی طرف منسوب کیا گیا ہے: (ملاحظہو) کی بالہ العجو ن (عیون اخبار الرضا) میں حضرت امام رضا علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے آیہ وتر کھہ فی ظلمات لا بہ صرون " (سورہء بقرہ آیت کا) کی تغییر میں ارشاد فر مایا: اس آیت میں کہا گیا ہے کہ خداو عالم انہیں چھوڑ دیتا ہے اندھیروں اور تاریکیوں میں کہ پھروہ دیکے نہیں سکتے اس چھوڑ دیتے سے مرادوہ چھوڑ دیتا نہیں جس طرح لوگ کی چیز کوچھوڑ دیتے ہیں اس سے مرادیہ ہے کہ خداوند عالم جب بیجان لیتا ہے کہ بیلوگ اب کفر اور گراہی سے مرادیہ ہے کہ خداوند عالم جب بیجان لیتا ہے اور انہیں ان کے حال پر چھوڑ دیتے اور انہیں ان کے حال پر چھوڑ دیتے اختیار اور مرض سے جو چاہیں کریں۔ (ان الله لا یو صف بال ترک کہا یو صف خلقه لکنہ متی علم انہم لا یو جعون عن الکفر والضلال منعہم المعاونة واللطف و خلی بینہ

وبين اختيارهم)

ای طرح کتاب العیون میں امام رضائی سے روایت کی گئے ہے کہ آپ نے "خَتَمَ اللّٰهُ عَلَی قُلُونِهِمْ" .... خدا ان کے دلوں پر مہر لگا دیتا ہے .... کقفیر میں ارشا وفر مایا: (الخت مدھو الطبع علی قلوب الکفار عقوبة علی کفوھم کما قال الله تعالی: بل طبع الله علیها بکفرھم فلا یومنون الا قلیلاً) کافروں کے دلوں پر مہر لگانے سے مرادیہ ہے کہ وہ ان کے قرکی مزاکے طور پر ان کے دلوں پر مہر لگا دیتا ہے جیسا کہ خدانے خود بی ارشا وفر مایا ہے: (سورہ ء تساء آیت ۱۵۵) "بل طبع الله عکائی ایک فرھم فلا یُومِنُون الله قبلیلاً " بل طبع الله علی ایک فرق وجہ سے ان کے دلوں پر مہر لگا دیتا ہے کہ پھر سوائے چندلوگوں کے ان میں سے کوئی ایمان کی فعت سے بہرہ ور نہیں ہوتا)۔

تفیر ججح البیان میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے روایت کی گئے ہے کہ آپ نے آیت ان الله لا یستحی کی تفیر میں ارشاد فرمایا: (هذا القول من الله رد علی من زعم ان الله تبارك و تعالی یضل العباد شد یعن بهد علی ضلالته د) خدا كار فرمان در حقیقت ان لوگوں كى رد میں ہے جو بیگان كرتے بیل كرفداوند عالم بى بندوں كو گراه كرتا ہے گھراى گرامى كى وجہ سان پرعذاب كرتا ہے۔
اس روایت كى تشریح بہلے ذكر ہو چى ہے۔

# ايك فلسفيانه بحث

بیدمطلب ہرفتم کے فتک وشہ سے بالاتر ہے کہ ہم جن امورکوعالم خارج میں ''نوع'' کے نام سے موسوم کرتے ہیں وہ در حقیقت ان چیز دل سے عبارت ہیں جو افعال نوعیہ رکھتی ہیں لینی ان کے تمام افراد کا عمل ایک جیسا ہے اور وہ ''انواع'' کے وجود کو ثابت کرنا چاہتے ہیں توان کے آثار وافعال کے ذریعے ثابت کرتے ہیں اور انہی آثار وافعال کے حوالہ سے ان ''انواع'' کوایک دوسرے سے تمیز دیے ہیں اور انہی آثار وافعال کے حوالہ سے ان ''انواع'' کوایک دوسرے سے تمیز دیے ہیں اور انہیں کہ یہ فلال انوع ہے چنا نچہ ہم اپنے ''حوال '' کے ذریعے مختلف قسم کے افعال اور گونا گوں آثار کا مشاہدہ کرتے ہیں اور ہمارے حوال ان ظاہری افعال و آثار کے علاوہ کی دوسری چیز کواپنے دائرہ احساس میں نہیں لاتے' ان آثار وافعال کو دیکھنے کے بعد ہم قیاس اور دلیل و بر بان کے سہارے ان افعال کی علت فاعلیہ (انہیں انجام دینے والے ) کو ثابت کرتے ہیں ( کیونکہ ہرفعل فاعل کا مختاج ہوتا ہے اور کوئی اثر موثر کے بغیر وجود ہیں نہیں آسکا) وہ علت فاعلیہ ان آثار وافعال کا عدت ہم اس نتیجہ تک وہنچے ہیں کہ وہ کہ موضوع'' اور سرچہ کہ کہلاتی ہے' ان آثار وافعال کی علت فاعلیہ کو ثابت و معلوم کرنے کے بعد ہم اس نتیجہ تک وہنچے ہیں کہ چونکہ میں آئے ہیں ایک دوسرے سے مختلف ہیں بلدان کے موضوعات وانواع کے مختلف ہونے کا پید ماتا کے محتلف ہونے کا پید ماتا کیسے جیسٹر ہیں بلکہ وہ محمل کے مختلف ہونے کا پید ماتا کے مختلف ہونے کا پید ماتا کے محتلف ہونے کا پید ماتا کیکہ حیسٹر ہیں بلکہ وہ محمل کے مختلف ہونے کا پید ماتا کیکہ حیت ہیں بلکہ وہ محمل کے مختلف ہونے کا پید ماتا کے محتلف ہونے کیا کے محتلف ہونے کا پید ماتا کے محتلف ہونے کا پید ماتا کے محتلف ہونے کیا پید ماتا کے محتلف ہونے کا پید ماتا کے محتلف ہونے کا پید ماتا کے محتلف ہونے کیا گونا کیا گونا کے محتلف ہونے کیا کے محتلف ہونے کیا گونا کے محتلف ہونے کیوں کیا گونا کے محتلف ہونے کیا گونا کے محتلف ہونے کا پید ماتا کے محتلف ہونے کیا گونا کے محتلف ہونے کیا گونا کے کونا کے محتلف ہونے کیا گونا کے محتلف ہونے کیا کے محتلف ہونے کیا گونا کیا کے محتلف ہونے کیا کے محتلف ہونے ک

ہے) مثلاانیان کے افعال دیگرانواع حیوانات کے افعال سے مخلف ہوتے ہیں لہذا ہم یہ کہد سکتے ہیں کہ افعال کے مخلف ہونے سے نابت ہوتا ہے کہ ان کے افعال کے مخلف ہونے سے نابت ہوتا ہے کہ ان کے ان کے ان کے افعال کے مخلف اسے خصوص افعال ہیں کیس جب آٹاروا فعال کے مخلف ہوئے سے ہم نے ان کے انجام دینے والوں (موضوعات انواع کے مخلف ہونے سے ہم نے ان کے انجام دینے والوں (موضوعات انواع کے مخلف ہونے کہ چونکہ انجام دینے والے (موضوعات) ایک مخلف ہوئے اندان کے آٹاروا فعال ہی ایک جیسے نہیں ہوں گے اور برفعل واثر کی ابنی مخصوص صفت وخصوصیت ہے۔ گونا صفات

خصوصیات اوراعراض و آتار فعل کامخلف ہوناان کے موضوعات کے مخلف ہونے کوواضح کرتا ہے۔ ( مَذکورہ بالا بیان کوسادہ الفاظ میں چیش کیا جائے تو یوں کہا جاسکتا ہے کدونیا میں وقوع پذیر ہونے والا ہر کام آیک

فاعل کا محتاج ہوتا ہے۔ کوئی فعل فاعل کے بغیرر ونمانہیں ہوتا اور چونکہ و نیامیں فاعل ایک جیسے نہیں لہٰذا ان کے افعال بھی آیکہ جیسے نہیں اور فاعل کے مختلف ہونے کی وجہ سے ہرفعل مخصوص صفت اور خصوصیت کا حامل ہوتا ہے)۔

بهرحال تمام افعال اپنے موضوعات کے اعتبار سے ابتدائی تقسیم کی بنیاد پردوحصوں میں تقبیم ہوتے ہیں :

(۱)۔وہ افعال جو کسی چیز کی طبیعت (فطری مزاج) کہ جسے انگریز کی زبان میں نیچر کہا جاتا ہے سے مرز دہو۔ ہیں اور ان کے وجود میں آنے کی بابت اس چیز کاعلم ذنیل نہیں ہوتا لیتی جس چیز کی طبیعت اس کا م کو وجود میں لاتی ہے اس ش اس کے علم کاعمل دخل نہیں ہوتا جیسے بدن کی نشوونما اور بڑھنا' نباتات کا غذا کھانا' اجسام کی حرکات (یانی کی روانی' آگ

ا راجے م م اور صحت و تندر سی اور مرض و بیاری وغیره اگرچہ میں سیسب معلوم و محسوس ہوتے ہیں بلکہ ہمارے ہی سما تھ ق حرارت وغیرہ) اور صحت و تندر سی اور مرض و بیاری وغیرہ اگرچہ میں سیسب معلوم و محسوس ہوتے ہیں بلکہ ہمارے ہی سماتھ

رارت ویرہ) اور عن وحدول اور را دیا را انہیں جان لیٹا ان کے وجود میں آنے یا نہ آنے سے کوئی تعلق نہیں رکھتا بلکہ وہ صرف اپنے طبہ

وور مدالت کی مقام ہے اور نیچر ) کے ذریعے وجود میں آتے ہیں اور طبیعت ہی ہے جوان کے وجود میں آنے کی بنیاد ہو

(٢) وه افعال جواینے فاعل کے ذریعے اس طرح وجود میں آتے ہیں کدان کے وجود میں آنے کا تعلق فا

ے علم سے ہوتا ہے لینی فاعل کاعلم ان کے وجود میں آنے میں دخیل ہوتا ہے جیسے انسان کے وہ تمام افعال جووہ اپنے ارا

اختیار ہے انجام دیتا ہے اور اسی طرح وہ افعال جوشعورر کھنے والے حیوانات انجام دیتے ہیں تواس شم کے افعال کا وجود:

آ نااپنے فاعل کے ذریعے اس سب سے ہوتا ہے کہ وہ ان کے متعلق علم رکھتا ہے اور اپنے علم کے سہارے ان کی تشخیص وتمیز ئے پس اس فعل کی بابت علم ہونا ہی اسے دوسر نے فعل سے تمیز دیتا ہے اور اس کی پیچان کروا تا ہے اور اس کی تشخیص و تمیز

ممکن ہوتا ہے تو گویاعلم فاعل اوراس کے فعل کے درمیان ایک قسم کے واسط اور ذریعہ کا کام دیتا ہے کیونکہ اس کی بناء پر فا نے اس فعل کو وجود میں لانے کا فیصلہ کیا اور ہر فاعل خواہ کوئی بھی ہوتب ہی کسی فعل کو بجالاتا ہے جب اس کا'' کمال'' اس وجود میں آنے کا متقاضی ہو بنا برایں اس طرح پر انجام دیا جانے والا کام اس لحاظ سے علم کا مختاج ہوتا ہے کہ انجام د

والے کواس امریسے آگاہی حاصل ہو سکے کہ کون ساکام اس کے لیے '' کمال'' اور کون سا'' کمال'' نہیں اور پھروہ اس کو وجود میں لانے اور نہ لانے کاصبح طور پر فیصلہ کر سکے۔

ہم مذکورہ بالا دوصورتوں میں ہے پہلی قسم کے افعال کو' اضطراری افعال' کانام دیتے ہیں جیسے طبعی تا ثیرات وغیرہ ، اور دوسری قسم کے افعال کو' ارادی افعال' کے نام سے یا دکرتے ہیں جیسے چلنا پھر نا اور بولنا وغیرہ۔ (اضطراری افعال یعنی وہ کام جن کا وجود میں آتا ہمارے ارادہ واختیار سے تعلق نہیں رکھتا اور ارادی افعال یعنی وہ کام جو ہمارے ارادہ واختیار کے بغیر وجود میں نہیں آتے )۔

"ارادی فعل" کہ جوعلم وارادہ سے تعلق رکھتا ہے اور فاعل کے علم وارادہ کے ذریعے وجود میں آتا ہے ایک تقسیم کی بنیاد پراس کی دوشمیں ہیں (کیونکہ فاعل جب کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کے دورا ہے پر پنچتا ہے اور یہ سوچتا ہے کہ اسے انجام دوں یا نہ دوں تو ان دونوں صورتوں میں سے کسی ایک کواختیار کرنا اورا سے دوسرے پرترجیح دینا دوطرح پرہے):

(1) ناعل سے اوراس کے ارادہ واختیار میں کسی دوسرے فاعل کا ممل

(۱) ہے اللہ ہے۔ اللہ ہے۔ الاسسووا کا میمند کرمے اوران کے ادادہ واسیاری کا روس کے والہ کا کہ کا دوس کی میں انہی وخل نہ ہو جیسے وہ مختص جے سخت بھوک کی ہواوراس کے سامنے روٹی رکھی ہوتو وہ اس کو کھانے یا نہ کھانے کے بارے میں انہیں طرح سوچ کریا تویہ فیصلہ کرتا ہے کہ اسے نہ کھائے کیونکہ اسے معلوم ہوتا ہے کہ بیروٹی کی دوسرے کی ملکیت ہے اوراس ک مالک نے اس کے کھانے کی اجازت نہیں دی ہے لہذاکس کے مال کواس کی اجازت کے بغیر استعال میں لانا جائز نہیں اس لیے اس کے نہ کھانے کو ترجیح دیتا ہے یا ہے کہ اس کے کھانے کو ترجیح دیتا ہے اور جان لیتا ہے کہ اس کا استعال اس کے لیے جائز ہے وہ ان دونوں صور توں میں سے کسی ایک کا انتخاب اپنے کھل اختیار وار اوہ سے کرتا ہے۔

(۲)۔ فاعل (انجام دینے والا) کسی کام کے کرنے مانہ کرنے کا فیصلہ خودنہیں کرتا بلکہ کوئی دوسرااس کے ارادہ و اختیار پر حادی ہوتا ہے مثلا کوئی جابر وظالم محض اسے مجبور کرے کہ فلاں کام کروورنہ تمہیں قبل کردوں گا توقل وغیرہ کی دھمکی کی وجہ سے وہ اس کام کومجبور ہوکرانجام دے جبکہ وہ خوداس کام کوانجام دینانہ چاہتا ہو۔

ان دوصورتوں میں سے پہلی شم کے افعال کو' اختیاری' اوردوسری شم کے افعال کو' اجباری' افعال کہا جا تا ہے۔ مذکورہ بالا مطالب پراچھی طرح غور کرنے ہے آپ اس امر سے آگاہ ہوسکتے ہیں کہ' اجباری فعل' (کسی جابر کے ہاتھوں مجبور ہوکر انجام دیا جانے والاکام) اگرچہ جبر کرنے والے کے جبر کی وجہ سے وجود میں آتا ہے اور جبر کرنے والا

شخص ہی اس نعل کے فاعل اور انجام دینے والے کو''گرنے اور نہ کرنے'' کی دوصور توں میں سے ایک کو اختیار کرنے پرمجبور کر کے دوسری کواس کے لئے ناممکن وممنوع قرار دیتا ہے اور اسے اس طرح پرمجبور کرتا ہے کہ فاعل کے لیے اس کی مرضی پر چلنے کے سواکوئی چارہ ءکار ہاتی نہیں رہتا' لیکن بیاجہاری فعل بھی اختیاری فعل کی طرح اس وقت تک وجود میں نہیں آتاجب تک کہ اس کا فاعل جو کہ مجبور ہے اس کام کے کرنے کواس کے نہ کرنے پرترجی نہ دے'اگرجے ایک لحاظ سے جرکرنے والا شخص

ہی اس بات کا سبب بنا ہے کہ وہ اس کام کو انجام دے تا ہم اس کام کا وجود میں آتا اس وقت تک ممکن ہی نہیں جب تک کہاسے انجام دینے والا اس کے کرنے کو اس کے نہ کرنے پرتر جیج نہ دے (خواہ اس کا ترجیج دینا جر کرنے والے کے جبر اور دھمکی کی محمد سبع کو کو بات میں کا در حقیق میں میں کہا ہے ان میں میں داروں اور شاہد میں سال کے لیکھی دوم کی دلیل کی ضورت میں

وجہ سے ہی کیوں ندہو) اور حقیقت میہ ہے کہ میہ بات ازروئے وجدان ثابت ہے اس کے لیے کسی دوسری دلیل کی ضرورت ہی نہیں اور اس بیان اور وضاحت سے میہ بات صاف طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ ''ارادی افعال'' کو دوقسموں لینی'' اختیار ک

افعال 'اور' اجباری افعال 'میں تقییم کرناان کی حقیقی تقیم نہیں کہلاسکتا کہ جس سے بیثا بت ہوسکے کہ' مقسم '' (یعن' اراد کو فعل') کی دوشمیں ہیں جو کہذات وآثار کے لحاظ سے ایک دوسر سے سے قطعی مختلف ہیں 'کیونکہ' ارادی فعل' اس کام کو کہ جاتا ہے جسے کرنے کا ارادہ خود فاعل کرے خواہ وہ اس کا ارادہ اپنے اختیار سے کرنے یا مجبور ہوکر کرئے اس مطلب کوعلمی

زبان میں یوں کہاجا سکتا ہے کہ' ارادی فعل' علمی تعین وترجیج چاہتا ہے کہ جس کی بنیاد پر فاعل اپنے فعل کی ست متعین کرتا ہے ادر ایسا کرنا اختیاری اور اجباری فعل دونوں میں کیساں ہوتا ہے البتہ ان دوستوں اور جہتوں یعنی' کرنے اور نہ کرنے

میں سے کسی ایک کوتر جیج دینا اختیاری فعل میں خود فاعل کے اپنے ہاتھ میں ہوتا ہے جبکہ اجباری فعل میں وہ ترجیح کسی دوسرے کے ہاتھ میں ہوتی ہے اور یہ بات الی نہیں کہ جس کی بنیاد پر ان دونوں افعال کوارادی فعل کی دوالی مختلف قسمیں بنادیا جائے

یے ہاتھ یں ہوئی ہے اور یہ بات ایم بین کہ بنی کہ بنیاد پران دولوں افعال توارادی من کی دوا یک محلف سمیں بنا دیاجا کہ ان میں سے ہرایک کے ذاتی آثار دوسری قسم سے مختلف ہوں ایسا ہر گزنہیں اس کی مثال یوں پیش کی جاسکتی ہے کہ کو کم شخص کسی دیوار کے سابے میں بیٹے ابواوروہ دیکھے کہ دیوارگر نے والی ہے اور وہ فورا وہاں سے اٹھ کھڑا ہواور دور بھا گے اس کا
ایسا کرنا اس کا اختیاری فعل کہلاتا ہے اوراگر وہ خود خدا مٹھے بلکہ کوئی اور شخص اسے دھم کی دے کہ اگر تو خدا ٹھا تو میں تجھ پر بید بوار
گرادوں گا اور وہ اس شخص کے ڈرانے دھرکانے سے وہاں سے اٹھ کھڑا ہوتو اس کا ایسا کرنا اجباری فعل کہلاتا ہے جبکہ اس کے
وہاں سے اٹھ کھڑا ہونے اور دور چلے جانے کا عمل ایک جیسا ہے لینی اس نے خود ہی وہاں سے اٹھ کھڑا ہونے کو وہاں پر بیٹھے
رہے چر جے دی فرق صرف میں ہے کہ پہلی صورت میں اس کا وہاں سے اٹھ کھڑا ہونا اس کی اپنی ترجیح کی بنیا د پر تھا اور دوسری
صورت میں کی اور شخص کی مرضی پر ا

### ايك احمالي سوال اوراس كاجواب

اس مقام پرایک سوال پیدا ہوسکتا ہے اور وہ یہ کہ اختیاری واجباری افعال کے درمیان جوفر ق ذکر کیا گیا ہے وہ ان دونوں قسموں کے ایک دوسرے سے مختلف ہونے میں کافی ہے اور ای فرق کو کمح ظرکھتے ہوئے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ''اختیاری فعل'' وہ ہے جسے فاعل اپنے لیے بہتر سجھتے ہوئے اختیار کرے اور وہ فعل ای وجہ سے تعریف یا خدمت کا سبب بنتا ہے ( یعنی اگر فاعل اسے اختیار کرے اور وہ اس کی بہتری کے لیے ہوتو اس پر اس کی تعریف اور اگر اس کے نقصان اور برائی میں ہوتو اس پر اس کی تعریف اور اگر اس کے نقصان اور برائی میں ہوتو اس پر اس کی مذمت کی جا ہوتی ہے گویا فعل پر اس کی مذمت کی جا ہوتی ہے گویا فعل کے اچھا یا برا ہوتے ہیں 'جبکہ' اجباری فعل' میں ایسانہیں ہوتا اور اس کا تعریف یا خدمت اور ثواب یا عقاب کا سز اوار نہیں ہوتا۔

اصولوں کے مطابق ہونے یا مطابق نہ ہونے سے وابستہ ہوں اور ان کی انتہاء انہی اصولوں تک ہووہ فلسفی بحث کے دائرہ کار میں نہیں آتے اور نہ ہی کی عقلی دلیل و ہر ہان کا ان سے کوئی ربط ہے اگر چہوہ امورا پنے طور پر معتبر اور اپنی جہت میں اہمیت کے حامل ہیں اور اپنے مخصوص آثار بھی رکھتے ہیں لیکن وہ فلسفیانہ بحثوں کے باب میں نہیں آتے اس لیے ضروری ہے کہ ہم جبر واختیار کی بحث کوفلسفہ کے علاوہ کسی اور زاویہ ونگاہ سے دیکھیں کلہٰ ذاہم کہتے ہیں کہ:

اب جبکہ یہ بات واضح ہوگئ کہ حلقہ بائے زنجری طرح تمام موجودات عالم ..... جو کہ ' وجود' رکھتی ہیں ..... کے لیے '' وجوب ولز وم کی نسبت' (ضروری ہونا) ایک نا قابل انکار حقیقت ہے تو اب ہم یہ کہتے ہیں کہ یہ '' وجوب ولز وم کی نسبت' در حقیقت' معلول اور اس کی علت تامہ کے درمیان پائے جانے والے رابطہ سے وجود میں آتی ہے خواہ وہ علت تامہ بسیط ہو یا کئی امور سے مرکب ہوئی ہوجیسے علی اربعہ (علت مادیۂ علت صوریۂ علت فاعلیہ اور علت غائیہ ) اور دیگر شرا کط وجوائل وغیرہ اور اگر اس معلول کو اس کی علت تامہ کے بعض اجزاء یا بالفرض کسی اور چیز کی طرف نسبت و سے کر ملاحظہ کریں تو اس صورت میں یقیناوہ نسبت و سے کر ملاحظہ کریں تو اس علت تامہ کے وجود کی کوئی خرکہ اگر وہ نسبت ' وجوب ولز وم' کی جوتو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ اب علت تامہ کے وجود کی کوئی ضرورت ہی نہیں جبکہ ہم نے اسے ''علت تامہ' فرض کیا ہے لبندا اس نسبت کو ' وجوب ولز وم' کی نسبت نامہ کے وجود سے استغناء فنی لازم آئے گی جو کہ کال ونامکن ہے۔

بہر حال ان تمام مطالب کی روشیٰ میں ہم ہے کہہ سکتے ہیں کہ چونکہ ہر چیز اپنے وجود میں آنے کے لیے علت کی مختاج ہوتی ہے اور یہ بات اپنے مقام پر ثابت ہو چی ہے کہ کسی چیز کا پنے وجود میں آنے کے لیے علت کا مختاج ہوتا اس لیے ہے کہ اس کے لئے وجود (بمقابلہ عدم) خود امکانی حیثیت رکھتا ہے لینی حقیقت میں اس کی حیثیت صرف' رابط' کی ہے جو کہ خود کوئی مستقل حیثیت نہیں رکھتا 'لہذا جب تک اس کا تعلق الی ذات سے قائم نہیں ہوجاتا جو مستقل حیثیت کی حامل ہواس وقت تک اس کی احتیاج ختم نہیں ہوجاتا جو مستقل حیثیت کی حامل ہواس وقت تک اس کی احتیاج ختم نہیں ہوسکتی۔

مذكوره بالاتمام مطالب سے يہ نتيجہ حاصل مواكه:

(۱)۔ جب کسی معلول کواس کی علت کی طرف منسوب کیا جائے مثلا یوں کہا جائے کہ اس فعل کا فاعل فلاں ہے تو اس کا مطلب پیہ ہرگز نہیں ہوگا کہ اب وہ معلول اس علت سے بے نیاز ہوگیا ہے جو''واجب الوجود' ہے کیونکہ تمام ممکن الوجود امور کا سلسلہ اس علت پر منتبی ہوتا ہے جو واجب الوجود ہے' (بنا ہرایں کسی معلول کا ایک علت کی طرف منسوب ہونا اس کے ''واجب الوجود علت'' سے بے نیاز ہونے کا باعث نہیں بن سکتا)۔

(۲)۔ چونکہ معلول اپنے وجود میں آنے کے حوالہ سے علت کا محتاج ہے لہذا وجود سے تعلق رکھنے والی تمام خصوصیات اور تمام علل واسباب اور زمان ومکان کی تمام شرا کط وحالات میں اس کا محتاج ہوگا۔ اس بیان سے دوامور واضح ہوگئے:

اس بیان سے جرکاعقیدہ رکھنے والے اشاع ہے کہ پھر انسان کا ادادہ واختیار ہے اثر ہوجائے''ان کا بینظریہ مرام خلط و ب کے افعال سے تعلق ہونا اس امرکا باعث بنتا ہے کہ پھر انسان کا ادادہ واختیار ہے اثر ہوجائے''ان کا بینظریہ مرام خلط و ب بنیاد ہے اور اس سلسلہ بیں صحیح نظریہ جو کہ لائق تقعد لتی ہے وہ بیہ کہ انسان کے افعال کی دونسبتیں ہیں: ایک نسبت خوداس کی اپنی طرف ہے اور دوسری خدا کی طرف' اور ان میں سے کوئی ایک نسبت دوسری نسبت کے بے اثر ہونے کا سبب نہیں بنتیٰ کیونکہ بید دونوں نسبتیں ایک دوسرے کے آگے پیچے ہیں ایک دوسرے کے مدمقابل اور آسنے سامنے نہیں' علمی اصطلاح میں نسبتوں کے ایک دوسرے کے آگے پیچے ہوئے کو' سلسلہ عطولیہ' کہتے ہیں اور ایک دوسرے کے مدمقابل اور آسنے سامنے ہونے کو' سلسلہ عرضیہ' کہتے ہیں اور انسان کے فعل کی دونسبتیں سلسلہ عطولیہ رکھتی ہیں نہ کہ سلسلہ عرضیہ!

(۲) جس طرح سے ہرفعل اپنی علت تامہ کی طرف منسوب ہوتا ہے (اس سلسے میں آ ب آگاہ ہو بچکے ہیں کہ ہر فعل کی اپنی علت تامہ کی طرف فعل کی اپنی علت تامہ کے ساتھ ' نضرورت ووجوب'' کی نسبت ہے جیسا کہ دیگر تمام موجودات اپنی علت تامہ کی طرف '' دوجوب'' کی نسبت رکھتے ہیں ) اسی طرح وہ اپنی علت تامہ کے بعض اجزاء کی طرف بھی منسوب ہوتا ہے مثلا انسان کہ جو

ا پنفل کی علت تامہ کا ایک جزء ہے تواس کی طرف بھی فعل کی نسبت دی جاسکتی ہے کیکن ہم نے بیبات بیان کردی ہے کہ جب سی معلول کواسکی علیت تامہ کے سی ایک جزء کی طرف منسوب کیا جائے تو وہ نسبت'' وجوب'' کی نہیں بلکہ''امکان'' کی نسبت ہوگا۔''وجوب'' کی نسبت تب ہوگی جب علت تامہ کے تمام اجزاء کی طرف کیجانسبت وی جائے کلہذا کسی فعل کا صرف اس وجہ سے کہ وہ اپنی علت تا مہ کی طرف منسوب ہوکر ضروری الوجود کہلا تا ہے اس امر کا سبب نہیں کہ وہ کسی دوسرے لحاظ سے ممکن الوجود نہیں ہوسکتا' یعنی ایک ہی فعل ایک لحاظ سے واجب الوجود ہواور دوسرے لحاظ سے ممکن الوجود ہو یہ عین ممکن ہے کیونکہ وجوب اورامکان کی دونو ل سبتیں اس کے لیے ثابت ہیں اور پھر سے کہ ان دونو ل نسبتوں کے درمیان کوئی تضاد نہیں یعنی ایسانهیں کہا گران میں سے ایک،موجود ہوتو دوسری کسی بھی لحاظ وصورت میں موجود نہیں ہوسکتی بلکہ دونوں نسبتیں دوالگ الگ لحاظوں سے صورت پذیر ہوسکتی ہیں لہٰذاایک فعل کوایک لحاظ سے واجب الوجو داور دومرے لحاظ سے ممکن الوجود کہنے میں کو کی حرج نہیں (اس سلسلہ میں ہم تفصیلی مطالب ذکر کر بچے ہیں) لہذاان تمام مطالب کو محوظ رکھتے ہوئے اس نظریہ کا غلط ہونا واضح طور پرمعلوم ہوجاتا ہے جوعصر حاضر کے ان فلاسفہ نے پیش کیا ہے جو مادہ کوتمام موجودات کی اصل واساس قر اردیتے ہیں اور يه كذ حجر پورے نظام طبيعت پرحاوى ہے اور چونكه انسان اسى نظام طبيعت كا حصه اور دوسرى ما دى موجودات كى طرح بلبذا وه بھی دوسری طبیعی و مادی موجودات کی طرح اینے افعال میں مجبور ہے اورا سے کوئی اختیار حاصل نہیں' '۔ان مفکرین کا پہ نظریہ غلط اور بے بنیاد ہے اور حقیقت پر ہے کہ دنیا میں جو چیز بھی وجود میں آئے اسے دولجا ظوں سے دیکھا جائے گا: ایک اس کے وجود میں آنے کی علت تامد کے تمام اجزاء وشرا کط کے پائے جانے کی بنیاد پر اور دوسرے اس کی علت تامہ کے بعض اجزاء مثلا مادہ وصورت وغیرہ کی نسبت سے پہلے لحاظ سے وہ چیز ضروری الوجود اور دوسرے لحاظ سے ممکن الوجود کہلائے گی' یہی دونوں لحاظ انسان کے افعال میں پائے جاتے ہیں اور اس کے تمام افعال واعمال کو ای معیار پر پر کھا جائے گا لہذا جب دوسرے لحاظ کی روشنی میں اس کے اعمال کا جائزہ لیا جائے تو پہتہ چاتا ہے کہ ان اعمال کی بنیا دانیا ن کی امیدیں اور تعلیم وتربیت وغيره بي كيونكهاس كان كامول ميس جود واجب الوجود "اورضروري ولازم بين اس كي تعليم وتربيت كاكو كي دخل نبين موتا اور نه ہی ان کاموں میں اس کی تعلیم وتربیت وغیرہ کو بنیا دقر اردیا جا سکتا ہے اور نہ ہی امیدوں وغیرہ کوان کاموں کا سبب قرار دیا جا سکتا ہے'اور بیااییاامر ہے جونہایت واضح اورکسی دلیل وبر ہان کامحتاج نہیں \_

ا پنے فعل کی علت تامہ کا ایک جزء ہے تواس کی طرف بھی فعل کی نسبت دی جاسکتی ہے کیکن ہم نے پیربات بیان کر دی ہے کہ جب کسی معلول کواسکی علیت تامہ کے کسی ایک جزء کی طرف منسوب کیا جائے تو وہ نسبت'' وجوب'' کی نہیں بلکہ''امکان'' کی نسبت ہوگی۔''وجوب'' کی نسبت تب ہوگی جب علت تامہ کے تمام اجزاء کی طرف یج انسبت دی جائے'لہذا کسی فعل کا صرف اس وجدسے کہ وہ اپنی علت تامہ کی طرف منسوب ہوکر ضروری الوجود کہلاتا ہے اس امر کا سبب نہیں کہ وہ کسی دوسرے لحاظ سے ممکن الوجود نہیں ہوسکتا' یعنی ایک ہی فعل ایک لحاظ سے واجب الوجود ہواور دوسرے لحاظ سے ممکن الوجود ہو بیاس ممکن ہے کیونکہ وجوب اورامکان کی دونوں نسبتیں اس کے لیے ثابت ہیں اور پھر پیرکہ ان دونوں نسبتوں کے درمیان کوئی تضار نہیں یعنی ایسانہیں کہا گران میں سے ایک ،موجود ہوتو دوسری کسی بھی لحاظ وصورت میں موجوزئہیں ہوسکتی بلکہ دونو ںنسبتیں دوالگ الگ لحاظوں سےصورت پذیر ہوسکتی ہیں للبنداایک فعل کواُیک لحاظ سے واجب الوجو داور دوسرے لحاظ سے ممکن الوجو د کہنے میں کوئی حرج نہیں (اس سلسلہ میں ہم تفصیلی مطالب ذکر کر بھے ہیں) لہذاان تمام مطالب کو کھوظ رکھتے ہوئے اس نظریہ کا غلط ہونا واضح طور پرمعلوم ہوجا تا ہے جوعصر حاضر کے ان فلاسفہ نے پیش کیا ہے جو مادہ کوتمام موجودات کی اصل واساس قر اردیتے ہیں اور میر که 'جبر پورے نظام طبیعت پرحاوی ہے اور چونکہ انسان اسی نظام طبیعت کا حصہ اور دوسری مادی موجودات کی طرح ہے لہذا وه بھی دوسری طبیعی و مادی موجودات کی طرح ایپنے افعال میں مجبور ہے اورا سے کوئی اختیار حاصل نہیں' ۔ ان مفکرین کا یہ نظریہ غلط اور بے بنیاد ہے اور حقیقت رہے کہ دنیا میں جو چیز بھی وجود میں آئے اسے دولی طوں سے دیکھا جائے گا: ایک اس کے وجود میں آنے کی علت تامہ کے تمام اجزاء وشرا کط کے پائے جانے کی بنیاد پراور دوسرے اس کی علت تامہ کے بعض اجزاء مثلا مادہ وصورت وغیرہ کی نسبت سے پہلے لحاظ ہے وہ چیز ضروری الوجود اور دوسرے لحاظ ہے ممکن الوجود کہلائے گی' یہی دونوں لحاظ انسان کے افعال میں پائے جاتے ہیں اور اس کے تمام افعال واعمال کو اس معیار پر پر کھا جائے گا للمذا جب دوسرے لحاظ کی روشی میں اس کے اعمال کا جائزہ لیا جائے تو پید چاتا ہے کہ ان اعمال کی بنیا دانسان کی امیدیں اور تعلیم وتربیت وغیرہ ہیں کیونکساس کےان کاموں میں جو''واجب الوجود''اورضروری ولازم ہیں اس کی تعلیم وتربیت کا کوئی دخل نہیں ہوتااور نه ہی ان کاموں میں اس کی تعلیم وتربیت وغیرہ کو بنیا دقرار ویا جاسکتا ہے اور نہ ہی امیدوں وغیرہ کوان کاموں کا سبب قرار دیا جا سكتا ہے ٔ اور بیالیاامر ہے جونہایت واضح اور کسی دلیل وبر ہان کا محتاج نہیں ۔

# آيات ۲۸و ۲۹

- كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللهِ وَ كُنْتُمْ آمُوَاتًا فَاحْيَاكُمْ ثُمَّ يُبِينَّكُمْ
   ثُمَّ يُخِينِكُمْ ثُمَّ النّهِ تُرْجَعُونَ
- هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي الْاَثْنِ خَيِيعًا ثُمَّ السَّلَوى إلى السَّبَاء فَسَوْمِقَ سَبْعَ سَلُوتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ شَ
   السَّبَاء فَسَوْمِ قُ سَبْعَ سَلُوتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ شَ

#### تزجمه

- O تم کس طرح خدا کا انگار کرسکتے ہوجبکہ تم مردہ تنے اس نے تنہیں زندہ کیا 'پھرتمہیں موت دے گا پھر زندہ کرے گا'پھرتم اس کی طرف پلٹائے جاؤ گے۔
- O وہی ہے جس نے زمین میں پائی جانے والی ہرشے تمہارے لیے پیدا کی پھر آسانوں کو پیدا کرنے کا ارادہ کیا توسات آسان پیدا کئے اوروہ ہر چیز کا چھی طرح جانے والا ہے۔ (۲۹)

# تفسيرو بيإن

ان آیات (۲۹-۲۹) میں انہی مطالب کی دوبارہ یاد آوری کی گئی ہے جو گذشتہ آیتوں میں بیان کئے گئے ہے سورت کی ابتداء میں خداوند عالم نے چند مطالب بیان فرمائے اور ان مطالب کو آیت ۲۱ ''لیا گئی النّاس اعْبُدُو ُ بَرَتُنْ مَا النّاسُ اعْبُدُو ُ بَرَتُنْ مَا اللّهُ النّاسُ اعْبُدُو مَنْ بَرَتُنْ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ

ان آیات میں خداوند عالم نے ورج ذیل مطالب بیان کتے ہیں:

- (۱) انسان کی حقیقت \_
- (۲) کمالات کےوہنزانے جوخدانے انسان کےوجود میں ودیعت کئے ہیں۔
  - (٣) انسان كے دائرہء وجودكي وسعت\_
  - (۷) وہ مراحل جنہیں انسان اپنے وجود کے سفر میں طے کرتا ہے۔
    - (۵) موت وحیات کی منزلیں۔
- (۲) زندگی کے بعدموت اور پھرموت کے بعد زندگی اور پھر خداوند عالم کی طرف رجوع اوروا پس جانا۔
  - (٤) اوريكة خرى مزل فداك پاس جانام (والى ربك المنتلي)

ان مطالب کے بیان کے ساتھ ساتھ خداوند عالم نے ان تکوینی اورتشریعی خصوصیات اور نعمتوں کا ذکر بھی کیا جواس نے انسان کو عطافر مائی ہیں 'مثلا مید کہ: انسان مردہ تھا خدا نے اسے زندگی عطاکی اور پھر اسے موت اور حیات کے مرحلوں سے گزارتا ہوا اپنے پاس کوٹا دیتا ہے اور جو پچھز مین میں ہوہ خدا نے انسان کے لیے پیدا کیا اور آسانوں کواس کے لیے مسخر کردیا اور اسے زمین میں اپنا خلیفہ و تا ئب اور جانشین قرار دیا 'اور فرشتوں کو تھم دیا کہ اسے سجدہ کریں' اور ابوالبشر کے لیے مسخر کردیا اور اسے خرارت کی بناء پرعزت واحر ام سے آدم " کو بہشت میں جگددی اور اس کے لیے تو بہ کا دروازہ کھول دیا اور اسے عبادت اور ہدایت کی بناء پرعزت واحر ام سے

زا ان تمام نعمتوں کے حوالہ سے خدانے ارشاد فر مایا:

" كَيْفَ تَكْفُرُوْنَ بِاللهِ وَكُنْتُمُ آمُوا تَافَا حُيَا كُمْ ..."

(تم كيونكر خدا كاا نكار كرسكتے موجبكة تم مرده تصال في تمهيں زندگی عطاكى .....)\_

تو خدا کا بیر کہنا در حقیقت ان نعمتوں اور احسانات کی روشنی میں تعجب وشکوہ کے طور پر ہے کہ آیا اس شب پچھ کے جودتم اس کا اٹکار کرتے ہو!

## مكاا نكارممكن نبيس

" كَيْفَ تَكْفُرُوْنَ بِاللهِ وَكُنْتُمْ آمُواتًا --"

سیآیت اینے مطالب کی روشن میں سورہ مومن کی اس آیت سے مشابہ ہے جس میں خداوندعالم نے ارشا وفر مایا: رہ ءمومن ، آیت ۱۱:

\* قَالُوْا مَ بَنَا ا ثُلَتَ يُنِ وَ اَحْيَلِتَنَا ا ثُلَتَ يُنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُو بِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ
 نُسَبِيْ لِ \*-

(انہوں نے کہا پر وردگارا تونے ہمیں دود فعہ موت دی اور دود فعہ زندگی دی کیس ہم اپنے گنا ہوں کا اعتراف کرتے آتو کیا نجات کا کوئی راستہ ہے؟)۔

یہ آیت ان آیات میں سے ایک ہے جے عالم برزخ یعنی اس دنیا اور عالم آخرت کے درمیان والی مدت کے ثبوت لے دلیل کے طور پر ذکر کیا جا تا ہے کیونکہ اس میں دومر تبدانسان کی موت کا تذکرہ کیا گیا ہے تو اگر پہلی موت سے مرادوہ ی ت ہوجو عام طور پر آتی ہے اور انسان کو دنیا سے نکال باہر کرتی ہے تو دوسری موت یقیناوہ ی ہوگی جو اس پہلی موت کے بعد اللی کی جانے والی دوسری زندگی کے بعد آئے اور اس دوسری زندگی ہی کو برزخ کی زندگی کہا جا تا ہے ہو ہ وزندگی ہے جو الی موت کے بعد آئے والی موت کے بعد آئے والی موت کے بعد قدا کے پاس الی خدر میان واقع ہوتی ہے۔

برزخ کی بابت پیش کیا جانے والا بیات الله الله بر کحاظ سے کامل ہے اور بعض روایات میں بھی اسے نہایت اہمیت اس تھ ذکر کیا گیا ہے تا ہم برزخ کا افکار کرنے والوں میں سے پھے مسرات نے ان آیتوں کی بابت بیکہا ہے کہ بیدوآیتیں " گیف تُکفُوُن " اور " قَالُوْ ا بَ بَنَا " ایک ہی طرح کے سیاق کلام کی حامل ہیں اور دونوں میں دوموتوں اور دولوں کا تذکرہ کیا گیا ہے لہذا دونوں ایک ہی معنی ومطلب کو ثابت کرتی ہیں، پہلی آیت میں ذکری گئی پہلی موت سے مراد ان کی وہ حالت ہے جواس کے بدن میں روح کے پھو نے جانے اور اس دیا وی زندگی میں آنے سے پہلے تھی لہذا پہلی

موت اور پہلی زندگی سے مراد دنیا میں آنے سے پہلے کی حالت اور دنیا میں آنے کے بعد کی حالت ہے۔ دنیا میں آنے ۔
پہلے کی حالت کو''موت' اور اس موت کے بعد دنیا میں آنے کو''زندگی'' کہتے ہیں جبکہ دوسری موت اور دوسری زندگی سے دنیا سے جانے کی حالت اور قیامت کے دن دوبارہ زندہ ہونے کی حالت ہے'لبغدادوسری آیت میں موت وحیات کا جو تذکر کیا گیا ہے اس سے مراد دنیا سے آنے سے پہلے کی حالت کو اس سے مراد دنیا سے آنے سے پہلے کی حالت دوسری موت سے مراد دنیا سے جانے کی حالت ہے اور پہلی زندگی سے مراد دنیا میں آنے کی حالت اور دوسری زندگی سے مراد دنیا میں آنے کی حالت اور دوسری زندگی سے مراد دنیا میں آنے کی حالت اور دوسری زندگی سے مراد دنیا میں آنے کی حالت اور دوسری زندگی سے مراد دنیا میں آنے کی حالت اور دوسری زندگی ہوت مو مرنے کے بعد قیامت کے لیے دوبارہ زندہ ہونے کی حالت ہے لبندا ان دونوں آیتوں میں ''عالم برزخ'' کا کوئی ثبوت مو نہیں اور انہیں برزخ کے ثبوت کے لیے دلیل کے طور پر پیش نہیں کیا جاسکتا۔

رسم البیو سرجعوں میں پرم اس مرت واسے جو سے۔

اس آیت بیں ایک موت ایک زندہ کرنا پھر ایک مرتبہ موت دینا اور پھر ایک دفعد زندہ کرنا اور پھر اس کے بعد خد
طرف بازگشت کا ذکر ہے 'لہذا بیام نہایت واضی ہے کہ دنیا کی زندگی سے پہلے''موت' کا ذکر ہے''اماتہ' کا نہیں اور اُموت کے بعد جس زندگی عطا کرنے کا ذکر ہے وہ دنیا کی زندگی ہے اس کے علاوہ عبارت کے لحاظ سے'' مم '' کا لفظ موت کے بعد جس زندگی عطا کرنے کا ذکر ہے وہ دنیا کی زندگی ہے اس کے علاوہ عبارت کے لحاظ سے'' مم '' کا لفظ مار سے معالی عرف میں مدود بتا ہے کے ویکہ بیلفظ اس وقت استعال کیا جا تا ہے جب دو چیز ول کے درمیان فاصلہ اور وق اور آیت میں یوں ارشاد ہوا: شُم اِلْدُیه تُرْجَعُون ''جس کا ترجمہ یہ ہے کہ'' پھر (اس کے بعد) تم اس کی طرف لوٹائے گئے '' جبکہ اس سے پہلے '' یُحید پیٹھ '' نُمور ہے'اگر ان دونوں لینی احیاء اور خدا کی طرف بازگشت کے درمیان لفظ'' مُن بیہوتا کہ'' وہ تہمیں زندگی دےگا اور تم اس کی طرف لوٹائے جاؤ۔ '

بن خداوندعالم نے لفظ ''ثم'' استعال کیا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ 'احیا گ'' کے بعد ایک فاصلہ اور زمانی وقفہ موجود ہے ہے' برزج'' کہا جاتا ہے ورنہ' احیاء'' کے بعد''ثم'' (پھراس کے بعد) کا لفظ استعال کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا۔

> ندگی سے پہلے موت کا ذکر '' یادیں ہیں ٹا

وَ كُنْتُمُ آمُواتًا ...

اس آیت میں انسان کی حقیقت کواس کے وجود کے حوالہ سے بیان کیا گیا ہے اور اس امر کو واضح کیا گیا ہے کہ سان کا وجود متح ل اور متکامل ہے یعنی ہمیشہ ایک حالت میں نہیں رہتا بلکہ ایک حالت سے دوسری حالت میں تبدیل ہوتا رہتا ہا اور ہمیشہ تغیر و تبدل سے دو چار ہوتا ہے اور لمحہ لمحۃ ہا اور ہمیشہ تغیر و تبدل سے دو چار ہوتا ہے اور لمحہ لمحۃ بال تک جہنچ کے مراحل کو تدریجی طور پر طے کرتا ہے جہنا نچہ وہ اس دنیا میں آنے سے پہلے ''مردہ' تھا چر خدانے اسے زندگی اور 'دہ ہوگیا اور اس کے بعد خدا کی طرف سے ''اماتہ' اور 'احیاء' کے مراحل طے کرتا رہتا ہے اس مطلب کو خداوند عالم نے متعدد مقامات میں ذکر فر مایا ہے ذیل میں چند آیات بطور نمونہ پیش کی جاتی ہیں:

وره وسجده، آیت ۵-۸-۹:

\* وَبَدَ اَخَلُقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِيْنٍ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَهُ مِنْ سُلَلَةٍ مِّنْ مَّلَا مُّ مِيْنٍ ﴿ ثُمَّ سَوْمُهُ وَ لَمْ خَوْلِيهِ مِنْ سُّوْحِهِ "-

(خدانے مٹی سے انسان کی تخلیق کا آغاز کیا' پھراس کی نسل کو' بظاہر' گندے وناچیز پانی سے افزائش پانے کا نظام نرر کیا' پھراسے اچھی طرح سنوارااوراس میں اپنی روح پھوتی )۔

ره ءمومنون ، آیت ۱۴:

\* ثُمُّ أَشَّالُهُ خَلْقًا إِخَرَ لَ فَتَلِمَ كَاللَّهُ أَخْسَنُ الْخُلِقِيْنَ "-

( پھر ہم نے اسے دوسری صورت میں پیدا کیا 'پس کس قدر برکتوں والا ہے خدا' کہ سب سے بہتر پیدا کرنے والا

-(4

دره وسحده ، آیت اا:

◄ وَقَالُوٓاءَ إِذَا ضَلَلْنَا فِي الْاَئْنِ مِنْ ءَ إِنَّا لَغِنَى خَلْقٍ جَدِيْدٍ ۚ بَلَ هُمْ بِلِقَا عَيْ مَ بِقِهُم كُفِرُ وَنَ ۞ قُلْ
 ثُوْ قُلْمُ مَّ لَكُ الْهَوْتِ الَّذِي كُو كِلِّلَ بِكُمْ "-

(اوروہ کہتے ہیں کہ جب ہم زمین میں بالکل ختم ہوجا ئیں گےتو آیا پھر ہمیں خلقت عطا کی جائے گی؟ درحقیقت بیہ ک اپنے پروردگار کے سامنے جانے کے منکر ہیں'ان سے کہد دیجئے کہ ملک الموت (موت کا فرشتہ) جوائ کام کے لیے تمہارے اوپر مقرر کیا گیاہے تمہاری رومیں قبض کرےگا)۔ سورہ عطر ، آیت ۵۵:

کی اصل واساس اوراس کی راه بستی! به

\_\_\_\_\_\_ \* مِنْهَاْ خَلَقُنْكُمُ وَفِيْهَالُعِيْنُ كُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَاكَةً أُخْرَى ''-

(ہم نے تہمیں زمین سے بیداکیااورای میں تہمیں والی اورای سے تہمیں دوبارہ بابرنکالیں گے مذکورہ بالا آیات جس طرح آپ نے ملاحظ فرمایا (ہم ان آیوں کی بابت ان کی متعلقہ سورتوں میں مزید وضا کریں گے) اس امرکو ثابت کرتی ہیں کہ انسان زمین کا ایک حصہ اور جزء ہے جواس سے بھی جدانہیں ہوتا اور نہ ہی اکر مختلف ہے بلکہ زمین ہی سے اس کی نشوونما ہوئی بھر وہ اپنے نکائل کے مرحلوں کو یکے بعد دیگر سے طرکرتا ہوا اس مقام بہنچا کہ اسے ایک بخضوص خلقت عطاکی گئی یہاں تک کہ وہ ایک نئ مخلوق بن گیا کہ جو لحمہ بہلحہ تغیر و تبدل کی حائل ہوا وہ بہنچا کہ اسے ایک بخضوص خلقت عطاکی گئی یہاں تک کہ وہ ایک نئ مخلوق بن گیا کہ جو لحمہ بہلحہ تغیر و تبدل کی حائل ہوائی ماس منے نو یلے (جدید) کمال کی بناء پر تکامل (نقص سے کمال اور ایک کمال سے دومرے کمال تک وجود میں پائی جانے والی طاقنہ طے کرنے کی صلاحیت پاگیا ور بہ وہ اپنے وجود کے کمال کی اس حدکہ پہنچا اور اپنے وجود میں پائی جانے والی طاقنہ ہوتا ہے اور وہ یہ کہموت کا فرشتہ آتا ہے اور اپنے خضوص انداز میں اسے اس کے بدن سے کمل طور پر الگ کر دیتا ہے ہوتا ہے اور وہ یہ کہموت کا فرشتہ آتا ہے اور اپنے خضوص انداز میں اسے اس کے بدن سے کمل طور پر الگ کر دیتا ہے اپنے پر وردگار کی طرف لوٹ آتا ہے کی ہیں وہ تمام مراحل جو انسان کے وجود میں پائے جاتے ہیں اور بھی ہے اس کے بدن سے کمل طور پر الگ کر دیتا ہے اپنے پر وردگار کی طرف لوٹ آتا ہے کی ہیں وہ تمام مراحل جو انسان کے وجود میں پائے جاتے ہیں اور بھی ہے اس کے بدن سے کمل طور پر الگ کر دیتا ہے اسے بیر بیں وہ تمام مراحل جو انسان کے وجود میں پائے جاتے ہیں اور بھی ہے اس کے اس ک

اس کے ساتھ ساتھ تقذیر نے انھان کواس رنگ میں ڈھالا کہتمام موجودات عالم خواہ وہ زمین کی مخلوق ہویا آ
ان کے بسیط عناصر اور ان عناصر کی بنیادی قوتیں ہوں یا مختلف عناصر سے مل کر وجود میں آنے والی موجودات ہول
حیوانات نباتات محدن اور دیگر چیزیں مثلا پانی 'ہوا اور ان سے ملتی جلتی اشیا کی' سب سے اس کا تعلق قائم ہے بلکہ عالم ط
میں پائی جانے والی تمام موجودات کا یہی عال ہے یعنی خدانے آئیں اس طرح پیدا کیا ہے کہ ان میں سے ہرایک دوسر ا ساتھ مربوط ہے' اور سب ایک دوسر سے کے وجود میں موثر ہیں تا گھاس طرح سب کا وجود باقی رہ سکے اور ان کے در میالا

انفعال کاسلسلہ قائم ہوالبتہ ان تمام موجودات میں سے انسان ہی ایک الی مخلوق ہے جودوسری تمام موجودات کی نسبت موٹر اور اس کی تا خیر کا دائرہ دوسری ہر مخلوق سے زیادہ وسیج ہے کیونکہ انسان کا اپنے اس چھوٹے سے بدن کے باوجود دوسری تمام مادی موجودات کے ساتھ گر اتعلق ہے اور وہ اپنی مادی ضرور توں کو پورا کرنے کے لیے ان موجودات سے انفرادی واجتماعی استفادہ کرتا ہے اور اپنی طبیعت کے بسیط وسادہ مقاصدی شکیل کے لیے ان موجودات سے نہایت کے ساتھ استفادہ کرسکتا ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ اسے فکر وادراک کی جوتوت عاصل ہے اس کی بنیاد پروہ ایسے امور دیتا ہے جودوسری موجودات انجام نہیں دے سکتیں اور وہ اسی فکر وادراک کی قوت سے استفادہ کرتے ہوئے ہرشے۔

پخرے کرنے اور اسے زیروز برکر کے تجزیہ وترکیب اور تخریب و تعییر کا ہڑکل انجام دینے کی صلاحت رکھتا ہے کہی وجہ ہے کہ دنیا میں کوئی شئے الیی نہیں جوانسان کے دائرہ اختیار سے باہر ہولہذا ہر چیز میں تصرف کرنے کی طاقت اسے حاصل ہے چنا نچہ کمیں ایسا ہوتا ہے کہ جو کام عالم طبیعت کے اختیار میں نہیں ہوتا وہ اسے اپنے لیے انجام دے دیتا ہے اور کبھی ایسا ہوتا ہے کہ وہ عالم طبیعت سے نکر لے لیتا ہے اور اپنی فطری صلاحیتوں کے ذریعے اپنالو ہا منوانے کے لیے کمر بت ہوکر سامنے آجا تا ہے۔ بہر حال انسان اپنے ہر مقصد کی تحکیل کے لیے ہر چیز سے استفادہ کرتا ہے اور اسے اپنے کام میں لاتا ہے اس کا ایسا کرنا اس مرکا سبب بنتا ہے کہ جوں جوں وقت گزرتا چلا جاتا ہے اس کی ترقی اور اس کے افکار کی پختگی کی را ہیں مزید ہموار ہوتی چلی جاتی ہوتی جا ہی اور وقت کے ساتھ ساتھ خدا کی اس مجیب وغریب مخلوق (انسان) کے اکثر کا موں کی تصدیق ہوتی چلی جاتی ہو اور اس کے ساتھ حق وحقیقت کو آشکار کی ہمت میں اضافہ ہوجاتا ہے تا کہ خداو تھی علی شوت فراہم ہوجائے جس میں اس نے ارشاد فرمایا:

سوره ءجاشيه، آيت سان

\* سُخْمَلَكُمْ مَّا فِ السَّلْوتِ وَمَا فِ الْأَنْ ضِ جَبِيْعًا مِّنْهُ "

(اس نے تمہارے لیے وہ سب کچھ سخر کر دیا جوآ سانوں میں ہے اور زمین میں ہے جبکہ وہ سب کچھ خدا ہی کی

طرف ہے ہ

موره ء بقره ، آیت ۲۹:

\*" ثُمَّالْسَتَوَى إِلَى السَّمَآءِ--"

(پھراس نے آ سانوں کی تخلیق شروع کی)

ان آیتوں میں انسان پرخدا کے احسانات کا تذکرہ ہے اور ان نعتوں کی یاد آوری مقصود ہے جوخدانے انسان کو عطا کی ہیں اور بیآ اس امر کو بیان کرتی ہیں کہ خدانے آسانوں کی تخلیق انسان کے لیے کی اور اس کے لیے بیسات آسان خلق کئے۔

(آیات کے معانی ومطالب اور عظیم مفاہیم ومعارف پر مزیدغور وفکر کریں)۔

پی جومطالب ذکر کئے گئے ہیں ان سے انسان کے وجود اور اس کے سنر جستی و تکامل کے مختلف مراحل کا سراغ ملتا ہے اور انہی سے کا نئات میں اس کے دخل وعمل کی وسعتوں کا پیتہ بھی چاتا ہے دراصل بیروہی مطالب ہیں جوخد اوند عالم نے عالم انسان نیست کے بارے میں ذکر فرمائے ہیں اور ان میں اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ انسان کی ابتداء کہاں سے ہوئی اور اس کی انتہاء کہاں پر ہوگی تاہم یہاں بیدامر قابل توجہ ہے کہ اس سلسلہ میں قرآن مجید جس طرح انسان کی دنیاوی زندگی کے انتہاء کہاں پر ہوگی تاہم یہاں بیدامر قابل توجہ ہے کہ اس سلسلہ میں قرآن مجید جس طرح انسان کی دنیاوی زندگی کے انتہاء کہاں پر ہوگی تاہم یہاں میدام و وابست قرار دیتا ہے اس طرح خداوند قدوس کے ساتھ بھی اس کے ربط و تعلق کو ثابت کرتا

ہے چنانچارشادہوا:

سوره ءمريم ،آيت ٩:

\* " وَقَنْ خَلَقُتُكَ مِنْ قَبْلُ وَلَلَيْفَ شَيًّا "

(میں نے ی تھے پہلے پہل پیدا کیا جبکہ تو کچھ می ندقا)

سوره وبروج ،آيت ١١٠

\*" إِنَّاهُ هُوَيُبُوعُ وَيُعِينُ

(وبی ہے جوابتداء کرتا ہے اور وبی ہے جووالی لوٹا تا ہے)۔

پس انسان ایک ایس مخلوق ہے جس نے گہوارہ ء تکوین (وآغوش آفرینش) میں تربیت پائی اور خدا کے سرچنا صنعت واسجاد سے وجود وہستی کی پاکیز ہ نعمت سے بہرہ ور بوا اور وہ اپنے سنر وجود میں بمیشہ گونا گوں مراحل طے کرنے ، مصروف رہتا ہے جبکہ اس کا سیر وسلوک'' بے جان طبیعت' کے ساتھ مربوط ہوتا ہے کیکن اس کے باوجودوہ اپنی فطرر نامیانی میں خدا کے امراور اس کی ملکوتیت سے وابستہ ہے کہ جس کے متعلق خدانے ارشاد فرمایا:

سوره ويس ، آيت ۸۲:

\*" إِنَّمَا آمُرُةُ إِذَا آكادَشَيْئًا آنَ يَكُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ "-

(اس کی شان بیہے کہ جب کس چیز کے بارے میں ارادہ کرتاہے کہاسے کیے کہ ہوجا ، وہ ہوجاتی ہے)۔

سوره وعمل،آيت • ۴:

﴿ إِنَّمَا تَوْلُنَالِشَى عِ إِذْ آآسَ دُنْهُ آنَ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ \*-

(كسى چيز عادا چھكبنايوں ہے كدجب ہم اس كے ہونے كاراده كرتے بيل كدا سے كہيں كد " موجا" يس و

جاتی ہے)۔

بی میں انسان کی تخلیق اور وجود میں آنے کے ابتدائی مراحل کو بیان کرتی ہیں لیکن اس کی واپسی اور خدا کی طر اوٹ کر آنے کی بابت قرآن مجید نے اس کے راستہ کو دوقسموں میں تقسیم کیا ہے: ایک سعادت وخوش بختی کا راستہ اور و شقاوت وبد بختی کا راستہ! پہلا راستہ یعنی سعادت والا راستہ تمام راستوں سے زیادہ نزدیک راستہ ہے جوعظمتوں کی آئ مزل تک جاتا ہے اور وہ انسان کو ان رفعتوں اور معنوی بلندیوں تک لے جاتا ہے جہاں سے انسان اپنے پروردگار نہایت آسانی کے ساتھ بہنچ جاتا ہے لیکن دوسرا راستہ (یعنی شقاوت والا راستہ) عظمتوں اور معنوی بلندیوں سے کوسول

ہے اور وہ انسان کو پہتیوں میں سے سب سے زیادہ پست مقام (اسفل السافلین) تک لے جاتا ہے تا کہ وہ ای ط پروردگارعالم تک پہنچ جائے تاہم خداان سب پرمحیط اورائمیں گھیرے ہوئے ہے یا درہے کداس موضوع سے مربوط مطا سوره فاتحكي آيت " إهْدِ نَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ" كَاتْسِر كَضْمَن مِن بيان مو يَعِي إن -

یہ تمام مطالب '' انسان کے راستہ '' کی بابت ایک اجمالی بیان کی حیثیت رکھتے ہیں' ان سب کی تفصیلات اور انسان کی اس دنیا سے پہلے کی زندگی اور دنیا کے بعد کی زندگی کا بیان اپنے اپنے مقام پر آئے گا۔ البتہ یا در ہے کہ قرآن مجید نے انسان کی زندگی کے ان تینوں مراحل (دنیا سے پہلے دنیا میں اور دنیا کے بعد) کے سلسلہ میں صرف انہی مطالب کو بیان کیا ہے جن کا تعلق انسان کی ہدایت و گمراہی اور سعادت و شقاوت سے ہاوراس سے ممتر اہمیت کے حامل مطالب کو بیان کیا ہے جن کا تعلق انسان کی ہدایت و صرف اس حد تک کہ جوقر آن مجید کے ذکورہ بالا مقصد سے کی طرح تعلق رکھتے ہیں۔

سات آسانوں کی تخلیق

"O" فَسَوْمِهُنَّ سَبْعَ سَلُوتٍ--" ( پراس نے انہیں سات آسان بنائے )۔

ساء (آسان) کی بابت تفصیلی بحث سورہ م سجدہ میں آئے گی ، انشاء اللہ تعالی ۔

### آیات ۲۰ ۳۳ ۳۳۳

- وَ إِذْ قَالَ مَرْبُكَ لِلْمَلْلِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي الْاَمْضِ خَلِيْفَةً لَّا فَالْمَا وَ الْاَمْضِ خَلِيْفَةً وَالْمَا وَاللَّهِ عَلَى الْاَمْضِ خَلِيْفَةً وَالْمَا وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُ وَنَحْنُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ وَنَحْنُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَنَ وَنَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُ وَنَ وَنَعْلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْ
- وَعَلَّمَ الْاَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلْإِكَةِ لَا عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلْإِكَةِ لَا عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلْإِكَةِ لَا عَلَى الْمُلْإِكَةِ لَا عَلَى الْمُلْإِلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ ا
- قَالُوْا شُبُحْنَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَيْتَنَا النَّكَ أَنْتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ 
   الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ
- قَالَ يَاادَمُ اَثَابِهُمُ بِالسَّمَا بِهِمُ قَلَتَّا اَثَبَاهُمُ بِالسَّمَا بِهِمُ قَلَتًا اَثَبَاهُمُ بِالسَّمَ بِالسَّمَا بِهِمُ قَلْبَ السَّلَوْتِ وَالْاَثُونِ وَالْاَثُونِ وَالْاَثُونِ وَالْاَثُونِ وَالْاَثُونِ وَالْاَثُونِ وَالْاَثُونِ وَاللَّائُونَ وَمَا كُنْتُمُ تَكُتُنُونَ ﴿
   مَا تُبُاوُنَ وَمَا كُنْتُمُ تَكُتُنُونَ ﴿

#### برجمه

اوریاد کرواس وقت کوجب آپ کی بروردگار نے فرشتوں سے کہا کہ بیس زمین میں ایک خلیفہ وجائیں بنارہا ہوں تو انہوں نے کہا' کیا تو اسے بنارہا ہے جوز مین میں فساد بریا کرے گا اورخوز بری کرے گا جبکہ ہم تیری حمد کے ساتھ تیری تیج کرتے ہیں اور تیری نقدیس بیان کرتے ہیں تو خدا نے فرمایا کہ جو پچھ میں جانتا ہوں وہ تم نہیں جانتے۔

O اورخدا نے آ دم "کوسب نام پڑھاد ہے' پھر انہیں فرشتوں کے سامنے پیش کیا اور کہا کہ تم مجھے ان کے نام بناوا گرتم سچ ہو!

O انہوں نے جواب دیا کہ ہم اس کے سوا پچھ نہیں جانتے جوتو نے ہمیں پڑھایا ہے بے شک تو سب پچھ جانتی ہوائی گرائی کے نام بنادؤ کی جب آ دم "نے سب پچھ جانتا ہوں اور نیمن کو ان اور نام بنا کے نام بنادؤ کی جب آ دم " نے فرشتوں کو ان رافراد) کے نام بنادؤ کی جب آ دم " نے فرشتوں کو ان کو ان کو ان کو نام بنا کو نام بنائے کہ میں آ سائوں اور زمین کیا غیب جانتا ہوں اور میں وہ سب پچھ جانتا ہوں جو تم ظاہر کرتے ہواور جوتم چھیاتے ہو۔ (۳۳)

# تفسيروبيان

یه آیات اس حقیقت کوبیان کرتی بیل که انسان کوزمین پر کیوں اتارا گیا اور یہ که زمین میں منصب خلافت (خداکی نمائندگی) کی حیثیت وحقیقت اوراس کے آٹاروفوا کداورخصوصیات کیا ہیں؟ ان مطالب کوقر آن مجید میں صرف ایک مقام پر ذکر کیا گیا ہے اور وہ یہی مقام ..... سورہء بقرہ ..... ہے جبکہ قرآن مجید میں اس کے علاوہ جووا قعات وقص مذکور ہیں وہ ایک سے زیادہ مقامات پر ذکر کئے گئے ہیں۔

فرشتول سيےخدا كاخطاب

°" وَإِذْقَالَ رَبُّكَ..."

ال آیت کی تفسیر میں خدا کا فرشتوں سے خطاب فرشتوں اور شیطان کا جواب اور ان سب کی تفسیلات بعد میں بیان کی جائیں گی انشاء اللہ۔

فرشتول کےاظہارات

° تَالُـوٓا اَتَجْعَلُ فِيُهَا مَنُ يُّفُسِدُ فِيهَا وَيَسُفِكُ الرِّمَا ٓء ۚ وَنَحْنُ نُسَيِّحُ بِحَسُرِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ "

فرشتوں نے کہا کیا تواسے بنارہاہے جوزین میں فساد ہر پاکرے گا اورخوزیزی کرے گا جبکہ ہم تیری حدے ساتھ سیج کرتے ہیں استھ سیج کرتے ہیں اور تیری نقتریس کرتے ہیں )۔

فرشتوں کے جواب سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے فدا کے اس بیان سے کہ 'میں زمین میں ایک فلیفہ بنار ہا ہوں' سے سے کہ فعدا کا ایسا کرنا زمین میں ایک فلیفہ بنار ہا ہوں' سے سے کہ خدا کا ایسا کرنا زمین میں فساد ہر یا ہونے اور خوز بزی کا سبب بنے گا' کیونکہ سسوہ سے جھے ہے ۔ زمین کی مخلوق چونکہ مادی ہے اور خصب و خصداور شہوت کی قوتوں کا مجموعہ ہے اور زمین بھی مسلسل سکاش اور جھڑ ہے و فساد کا گھرادر کی مخلوق ہوتا ہے اور خصر الجہات جگہ ہے کہ جس میں مختلف مزاجوں کی حامل مخلوق کا آپس میں کر اجانا اور دست طرح طرح کی مخلوق کا آپس میں کر اجانا اور دست و گھری ہے وگریباں ہونا یقینی اور بے انتہا ہے اور اس میں اپنے والی مخلوق (تمام موجودات ارضی) ہرونت تباہی کے کنار سے پر کھڑی ہے وگریباں ہونا یقینی اور بے انتہا ہے اور اس میں اپنے والی مخلوق (تمام موجودات ارضی) ہرونت تباہی کے کنار سے پر کھڑی ہے

اوراس کے نظم وانتظام کی بنیادی ہی بھیشہ متزازل رہتی ہیں اس لیے اس میں زندگی باہمی تعاون اور معاشرتی روابط کے بغیر ممکن خبیں اور خہ ہی اجتا کی زندگی میں فساد وخوز بزی کے مواکیا ہوسکتا ہے! چنا خی فرشتوں نے اس خیال کی بنیاد پر بیہ بھا کہ وہ خلافت و نمایندگی جو خدا کمی بشر کو عطا کر رہا ہے اس کا رہا ہے اس کا بریادی ہوسکتا ہے! چنا خی فرشتوں نے اس خیال کی بنیاد پر بیہ بھا کہ وہ خلافت و نمایندگی جو خدا کمی بشر کو عطا کر رہا ہے اس کا زمین میں محقق پند پر برہونا لوگوں کی کر ت اور ان کے اہتما کی ومعاشر تی نظام اور باہمی میں جول سے مربوط ہے جو کہ بال آخر منا واور خونریزی تک جا پہنچتا ہے اور خلافت کا مطلب ہی ہیہ ہے کہ ایک چیز دو مری چیز کی جگہ پر آجائے یعنی اس کی قائم مقام جو اور بیتی ہوسکتا ہے جب وہ خلیفہ اور قائم مقام جس کا قائم مقام بور ہا ہے اس کے وجود کی تمام صفات آثار اور خصوصیات کا حامل اور آئیند وار ہواور جس فرح وہ خود یعنی خلیفہ و قائم مقام بنا ہے گا اور آئی مقام بنایا گیا ہے اسے اس کے وجود کی تمام صفات آثار اور خصوصیات کا حامل اور آئیل ہوجس طرح وہ خود یعنی خلیفہ و قائم مقام بنائے والا الی ہوجس طرح وہ خود یعنی خلیفہ و قائم مقام بنائے گیا ہے اسے اس طرح کی اور اس کی جود میں اس وجود ہیں تا اور خلیل وجود کی تمام کی برائی شراور فساور سے پاک و منزہ ہے اور اس کا مقام ومر تبداور عظمت و شان بہت بلند ہے جبکہ زمین میں رہنے والا محض ایس ایس بلند اور خود کے ماتھ اس ذات کا آئیند و مود کی مقام بنے کا آئی نہیں ہوسکتا اور وہ نقائص و عیوب سے بھر سے وہود کے ماتھ اس ذات کا آئیند دار کیونگر ہوسکتا ہے جو ہر قسم کے نقص و عیب اور خام میوں سے پاک و منزہ ہے جیسا کہ مشہور ہے کہ ذاک کہاں اور خدا کی ذات کہاں؟ (این التراب و رب الار رباب ؛)

یہ تعافر شتوں کا جواب جوانہوں نے اپنی ناآگائی کو دور کرنے اور حقیقت امرسے آگاہ ہونے کی غرض سے دیااور وہ یہ چاہتے تھے کہ خلافت کے سلسلے میں جو پیچیدگی ان کے ذہن میں پیدا ہوگئی ہے اسے دور کر کے اصل حقیقت سے اچھی طرح باخبر ہو سکیں ان کا مقصد خداوند عالم کے کسی کام پرکوئی اعتراض یا کسی سلسلے میں نزاع و جھڑا کرنانہیں تھا جیسا کہ ان کے اس بیان سے ظاہر ہے جس میں انہوں نے کہا:

" إِنَّكَ أَنَّ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ "

(خدایا توبی علم وحکمت والا ہے) اس جملے میں انہوں نے خدا کے علم وحکمت کا واضح الفاظ میں اظہار واعتراف کیا ہے اور یہ جملہ چونکہ ''ان' کے لفظ سے شروع ہوتا ہے جواس امرکوثابت کرتا ہے کہ شکلم کے نز دیک جملے کا مضمون یقینی اور مسلم الثبوت ہے۔ (غور کریں)

بہر حال فرشتوں کے بیان کا خلاصہ یہ ہے کہ: خلیفہ وقائم مقام بنانے کا مقصد ہی یہ ہے کہ وہ اپنے وجودوہتی کے ساتھ خدا کی حمد وسیح و تقدیس کے ذریعے اس کی ذات والا صفات کا آئینہ دار ہو جبکہ زمین کی مخلوق میں یہ صلاحیت موجود نہیں بلکہ زمین زندگی اسے نساد اور برائیوں کی طرف کھینچتی ہے اور جب خلیفہ مقرر کرنے کا مقصد ہی یہ ہے کہ خلیفہ تیج و تقدیس کے ذریعے خداکی صفات کا آئینہ دار ہوتو یہ مقصد ہماری تبیح و تقدیس سے حاصل ہے اور ہم تیری تیج چیری حمد کے ساتھ کرتے

بیں اور تیری تقدیس کرتے ہیں البذاہم ہی تیرے طلیفے ہیں یا یہ کہ میں ہی اپنا خلیفہ بنا 'اور اس زیمی مخلوق کو خلیفہ بنانے سے کیا حاصل ہوگا؟

خداد عمالم فرشتول كاس بيان كى رديس يول ارشادفر مايا: \* " إِنِّ أَعْلَمُ مَالِا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ الْدَمُ الْأَسْمَاءَ "

(حقیقت میں جو کھ میں جانتا ہول وہ تم نہیں جانتے۔ اور خدانے آ دم کوسب کے سب نام تعلیم دے دیے .....)۔

اس ساق كلام سدوما تين معلوم موتى بين:

(۱)۔ مذکورہ خلافت سے مرادز مین میں خدائی جائشین تھی نہ کہ کسی ڈیمنی تان کی جائشین کی ایسانہیں کہ
انسان سے پہلے زمین میں ایک بخلوق موجود تھی جوختم ہوگئ پھر خدانے چاہا کہ ان کی جگہ انسان کو لے آئے (اگر چہ بھن
انسان سے پہلے زمین میں ایک بخلوق موجود تھی جوختم ہوگئ پھر خداوند عالم نے فرشتوں کے جواب میں جو پچھ فرمایا کہ:
انسسرین نے یہی خیال ظاہر کیا ہے) لیکن بید درست نہیں 'کیونکہ خداوند عالم نے فرشتوں کوان ناموں سے آگاہ کرو) آوید
انواب اس خیال واختال سے جو پیش کیا گیا ہے ہرگز ہم آ ہنگ وہمرنگ نہیں 'لہذا خلافت صرف آ دم علیہ السلام سے مخصوص اور
انہی تک محدود نہیں بلکہ اولاد آ دم جھی اس میں برابر کے شریک ہیں 'لہذا' ناموں کی تعلیم دینے 'کامطلب بیہ ہے کہ خداوند
انہی تک محدود نہیں بلکہ اولاد آ دم جھی اس میں برابر کے شریک ہیں 'لہذا' ناموں کی تعلیم وینے 'کی طور پر اس سے ظاہر ہوتے
الم نے اس علم کو'' انسان 'کے وجود میں ودیعت کیا تاکہ اس علم کے آثار ہمیشہ کے لیے تدریجی طور پر اس سے ظاہر ہوتے
ایس کہ اگر وہ سید سے داستہ پر چلاتو اس علم سے پور سے طور پر بہرہ وور ہوسکے گاگویا اس علم کو' تو ت'کے مرحلہ سے نعلیت کے مرحلہ تک لانا''ایک خالص علمی وفل فیانہ اصطلاح ہے کے مرحلہ تک لانا''ایک خالص علمی وفل فیانہ اصطلاح ہی سے مرحلہ تک لانا''ایک خالص علمی وفل فیانہ اصطلاح ہیں سے مراد کی چیز میں یائی جانے والی صلاحیت ( تو ت ) کومل صورت (فعلیت) دینا ہے۔

اس معنی میں خلافت کسی ایک فروسے مخصوص منصب کا نام نہیں بلکہ یہ منصب عمومیت رکھتا ہے اور اس کا دائر ہ بہت سے جس سے ہے۔ جیسا کدورج ذیل آیات سے بھی اس کی تائید ملتی ہے:

ورهءاعراف،آيت ۲۹:

\* ﴿ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلُفَا ءَصِ كَ بَعْدِ قَوْ مِر نُوْسٍ "-(جب خدائے تہمیں قوم نوح " کے بعد خلیفے (جانشین) بنایا .....)

ورهء يونس،آيت ۱۴:

\* " ثُمَّ جَعَلْنُكُمْ خَلَمِفَ فِي الْوَسُ صِ- " ( پهرېم نے تهمیس زمین میس خلیفے بنایا ۔ ۔ )

سوره ونمل آيت ۲۲:

\* وَيَجْعَلُمُ خُلُفَا ءَالْاَثُونِ فِي \* \* وَيَجْعَلُمُ خُلُفَا ءَالْاَثُونِ فِي \* \*

(اوروه مهمین زمین میں خلیفے بنائے۔۔)۔

ان آیات سے صاف ظاہر ہے کہ خلافت عمومیت رکھتی ہے اور کسی ایک فردسے مخصوص نہیں بلکہ اس کا دائرہ وسیع ہاورخداجےاس کا اہل جھتا ہے اسے عطا کرتا ہے اوراس کی اہلیت بھی خداہی عطا کرتا ہے )۔

(٢)۔ خداوند عالم نے زمین میں بنائے جانے والے خلیفہ سے فساداورخونریزی کی نفی نہیں کی لیعنی بنہیں کہا کہوں

فساد بریانہیں کرے گااورخونریزی نہیں کرے گااور نہ ہی فرشتوں کی طرف سے تبیج وتقدیس کرنے کے اظہار کی تکذیب کی بلکهان کی تقدیق کی البته ایک اور بات پیش کردی اوروه به که ایک این مصلحت پیش نظر ہے جس کی تحکیل فرشتوں کے بس میر

نہیں اور فرشتے اس مصلحت کے عظیم بوجھ کو اٹھانے سے قاصر ہیں جبکہ بیزیٹی خلیفداسے انجام دے سکتا ہے اور وہ خدا کا تر جمان اوراس کے اسرار کا حامل بن سکتا ہے لیکن فرشتے ایمانہیں کر سکتے 'اوراس مصلحت کی اہمیت اس قدر زیادہ ہے کہ اس

کے لیے فساداورخونریزی کوبرداشت کیا جاسکتا ہے اوروہ ان کی تلافی کرسکتی ہے چنانچہ خداوندعالم نے فرشتوں کے جواب میر

يهلي يون ارشاد فرمايا: إنِّيَّ أَعْلَمُ مَالَا تَعْلَمُونَ جو يَحْدِين جانتا مون وهتم نهين جانة .... اور پھر دوسري مرتبدا بنيان كر ست كوتبديل كرتے موسے يوں ارشاوفر مايا: اَكَمُ اَقُلُ تَكُمُ إِنِّي آعُلَمُ عَيْبَ السَّلَوْتِ وَالْآئُ مِن ٠٠٠ آيا مِس فَيْ

سے بینیں کہا کہ میں آسانوں اور زمین کے غیب کو بہتر جانتا ہوں ....اس آیت میں "غیب" سے مراد وہ"اسائ

المستام .... بین جوخدانی و روسائے مصند کدان اساء (ناموں) کی آدم علی مینا کیونکه فرشتوں کو بیمعلوم او

نه تفاكه كيجه ايسة نام بهي بين جن كانبين علم نبين، نه بيركه أنبين ان اساء كاتوعلم تفاليكن اس بات كاعلم نه تفاكه آدم مجمي أنبير

جانتے ہیں کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو خدا کوان سے ان نامول کے بوچھنے کی ضرورت ہی نہ ہوتی 'اس سےمعلوم ہوتا ہے کہ فرشے

ان ناموں کاعلم ہی نہیں رکھتے تھے ورندخداوند عالم آ دم کو پیچکم دینے پراکتفاء کرلیتا کہا ہے آ دم ان فرشتوں کوان ہستیوں ک

نام بتادؤ تا كەنبىس معلوم بوجائے كهم ان نامول كاعلم ركھتے بوندىيد كەفرىشتول سے يوجھے كدان كے نام كيا بيں!اس سة واضح طور يرمعلوم بوتا ہے كه فرشتوں نے اسيخ آپ كومقام خلافت الهيد كاال مونے كا ادعاء كيا اوراس امر كالقين كرليا كه آح

اس مقام کے اہل نہیں کلندا ضروری تھا کہ خلیفہ ان اساء کا عالم ہوئیس خدا نے فرشتوں سے وہ نام پوچھے لیکن وہ انہیں نہیر

جانتے تھے جبکہ آ دم ان سے آگاہ تھے ای سے بیٹابت ہوگیا کہ آ دم اس مقام کے اہل اور فرشتے اس کے نااہل ہیں اس مُقام پريدام بھي قابل توجه بك خدان فرشتول سے نام پوچھنے كے ساتھ بى ارشادفر مايا:" إِنْ كُنْتُمْ صُلِ قِيْنَ

ان کے نام بناؤا گرتم سیے ہو ۔ ، ، اس سے پتہ چلتا ہے کہ فرشتوں نے جس چیز کا ادعاء کیاوہ اس میں سیچے نہ تھے کیونکہ اس کے

ليے اساء كاعلم ضروري تھا جبكه وه ان كاعلم نبيس ركھتے تھے۔

آ دم کفیلیم اساء

(اورالله نے آ دم کوسب نام پڑھادیئے، چرانہیں پیش کیا۔۔)

آیت مبارکہ کے اس جملہ سے معلوم ہوتا ہے کہوہ نام یاان کے مسمی یعنی ان ناموں والے حیات اور عقل کی حامل موجودات تتھے (زندہ اور صاحبان عقل) اور وہ پردہ غیب میں پوشیرہ تنے اور بیر کدان کے ناموں سے آگاہ ہونا اس علم و آ گاہی کی طرح نہیں تھا جوہم موجودات عالم کے ناموں کی بابت رکھتے ہیں بلکہ اس سے قطعی مختلف تھا ور نہ جب آ وم علیہ السلام نے فرشتوں کووہ نام بتادیج توفرشتوں اور آ دم دونوں کاعلم ایک جیسا ہوجا تا اور فرشتے اس علم کے حوالہ سے آ دم کے برابر ہوجاتے اور آ دم کے لیے کوئی دوسری خصوصیت ہی باقی ندرہتی کہ جس کے سبب وہ فرشتوں سے برتر ہوتے 'کیونکہ فرق صرف يہي تھا كەخدانے آ دم كووه نام پڑھا ديئے تھے جبكه فرشتوں كونبيس پڑھائے تھے اگرخدا فرشتوں كوبھي وه نام پڑھا ديتا تو وہ بھی آ دم جیسے ہوتے یا ان سے بھی افضل و برتز اور پھریہ کہ اگر ان اساء کاعلم جمارے علم جیسا ہوتا تو فرشتے صرف ان نامول کے نہ جاننے کی بناء پر اپنی کمتری کا اعتراف نہ کرتے اور نہ صرف ای بات سے ان کا استدلال غلط ثابت ہوتا کیونکہ الیا کیونکر ہوسکتا ہے کہ خداکسی مخص کوخود ہی کسی زبان کی تعلیم دے ادر پھراسے فرشتوں کے سامنے پیش کر کے اس پر فخرو مباہات کرتے ہوئے اپنے پاک و یا گیزہ اور مخلص عباوت گزار فرشتوں پر کہ جو بھی خدا کی نافر مانی نہیں کرتے اور ہمیشداس تے تھم کے سامنے سرتسلیم خم کئے رہتے ہیں اسے صرف اسی زبان یا ناموں کے جانبے کی وجہ سے برتری دے اور ان سے سے کیے کہ بیمیرا خلیفہ اورمیری فضیلتوں کا حامل ہونے کی صلاحیت واہلیت رکھتا ہے جبکہتم اس کے اہل نہیں ہو؟ اور پھران سے بیہ بھی کہے کہ اگرتم میری بات کونیں مانتے اور اپنے دعوے میں سیچ ہو کہتم اس مقام کے اہل ہویا پھرتم اس مقام کامطالبہ کرتے ہوتو مجھےوہ زبانیں بتاؤ جو بنی نوع آ دم مستقبل میں اپنے ماضی الضمیر کے اظہار کے لیے وضع کریں گے!اوراس کےعلاوہ یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ سی زبان کا جاننا تو صرف اس لیے کمال وبرتری کہلاتا ہے کہ اس کے ذریعے کلام کرنے والے فض کےدل کا مقصد ومطلوب معلوم ہوتا ہے جبکہ فرشتے کسی کےدل کاراز جانے کے لیے اس کی زبان جانے کے محتاج نہیں بلکہ وہ زبان اورتکلم کے بغیر اور بلاواسط بر مخص کے دل کی بات معلوم کر سکتے ہیں اور کسی کی لوح دل کا مطالعہ کرنا ان کے لیے ہرگز دشوار نبیس لہٰذاانبیں کسی زبان کے جانبے کی ضرورت نبیس وہ تکلم کے کمال سے مافوق کمال رکھتے ہیں۔

و دوریں بدرائیں کی دوبات ہوں کے بعث کی روزت میں دو مسل کیا وہ کچھا در تھا ادر جوعلم خدانے آدم "کوعطا کیا وہ کچھا در معلم آدم "نے فرشتوں کوعطا کیا وہ 'کھا ادر جوعلم خدانے آدم "کوعطا کیا وہ نکھا اور جوعلم آدم "نے فرشتوں کوعطا کیا وہ ''اساء''کا ظاہری علم تھا، جوعلم خدانے آدم "کوعطا کیا وہ ان اساء کے علم کی حقیقت تھی اور اس حقیق علم یاعلم کی اصل حقیقت کا حاصل کرنا آدم "کے لیے تو ممکن تھا لیکن فرشتوں کے لیے ہر گرممکن نہ تھا اور وہ اس علم کے حصول کی طاقت ہی نہیں رکھتے تھے اس لیے یہ کہنا ہوا ہے کہ خدانے جوعلم کی حقیقت آدم "کوعطا کی اس کی بدولت وہ خلافت الہید کے مشتوں کو ان اساء کی تعلیم دینے کی وجہ سے ورنہ جب آدم "نے فرشتوں کو سب نام بتا دینے اور دہ

ان کاعلم حاصل کر چکتو پھر انہیں یہ کہنے کی ضرورت ہی نہتی کہ "سُبطنگ کا عِلْم لَنَاۤ إِلَّا هَاعَلَّہُ تَنَا " (اے الله تیر کا ذات پاک ہے ہمیں اس کے سوا پچھ علم ہی نہیں جو تو نے ہمیں پڑھایا ہے ) اپنے اس بیان سے انہوں نے اس بات او است کی است کے اس بات کوجانتے سے کہ ظاہری طور پر ناموں کا جان لیں او، ہے اور علم کی حقیقت پچھاور ہے (ان دونوں میں فرق ہے)۔

ندکورہ بالاتمام مطالب سے بیہ بات واضح ہوگئ کہ جن چیز وں کے نام خدائے آدم "کو بتائے اور آدم" نے فرشتور کو بتائے ان کاعلم ایسا ہونا چا ہیے جن سے ان کی حقیق اور ان کے وجود کی اصل واساس سے آگا بی حاصل ہو سکے نہ بیر کر مرف ان کے نام اوروہ الفاظ کہ جوعام طور پر کسی چیز کے مفہوم کو بجھنے کے لیے بنائے جاتے ہیں' کے سوا پچھی معلوم نہ ہو الباز حقیقت امریہ ہے کہ وہ نام والے حضرات کہ جن کے نام حضرت آدم علیہ السلام کو تعلیم ویئے گئے تھے ان کا وجود صرف وہ تو محدود تک محدود تک محدود تا میں بھا بلکہ وہ ظاہر و بطاہر دیکھے جاسکنے والے حقائق اور حقیقی موجودات تھیں جو کہ پردہ ءغیب یعنی آسانوں اور نمین کے غیب میں پوشیدہ تھیں اور انہیں ان کی اس حالت اور عظیم حقیقت کے ساتھ جاننا ایک زمینی مخلوق کے لیے ممکن تھا نہیں منام کے اہل کہ آسانی مخلوق اور فرشتوں کے لیے اور دوسری بات یہ کہ وہ علم خلافت الجہید میں دخیل تھا (اس لیے فرشتے اس مقام کے اہل نہیں بن سکتے تھے)۔

A CONTRACTOR

ناموں کا تذکرہ

0" الْأَسْمَاءَكُلُّهَا--" (نام)

یہاں "اساء" پرالف ولام ہے یعی الاسای جو کہ عربی زبان کے قواعد کی روسے "جمع محلّی باللام" کہلاتی ہے (وہ جمع کا صیغہ جس پرالف ولام آئے تو اس ہے عومیت (معنی ومصداق کے دائرہ بیل جمع کا صیغہ جس پرالف ولام آئے تو اس ہے عومیت (معنی ومصداق کے دائرہ بیل وسعت) مراد کی جاتی ہے اور پھراس کے ساتھ "کھا" کا لفظ بھی ذکر ہوا ہے جس کا معنی "سب ہے گو یا اس "کھا" کے لفظ نے مزید تاکید کا فائدہ دیا ہے لہذا" الاساء کلہا" سب نام سب نام سس سے مرادیہ ہے کہ ہروہ نام جو کسی کا نام ہوسکتا ہے اس جملہ میں کو قسم کی قیداور عہد (پہلے سے معلوم نام وہ بی طور پر یا بیان کئے گئے نام) بھی موجود تبین جس کی بناء پر یہ کہا جاسکے کہان میں سے ہرنام یعنی اس کا سمی (نام والے) ایسی مخلوق سے جو حیات اور علم بھی سامنے پیش کیا) اس سے ثابت ہوتا ہے کہان میں سے ہرنام یعنی اس کا سمی (نام والے) ایسی مخلوق سے جو حیات اور علم بھی مرادوہ تام ہوسی کی بابت کہا گیا ہے:
مرکمت سے اور اور درمقامات میں جو بودوہ پردہ غیب آت سانوں اور زمین کے غیب میں پوشیدہ سے آ یت میں غیب کی بابت کہا گیا ہے:
مرکمت سے اور اور اور بین کا غیب " تو اگر چواس میں بیام کان پایا جا تا ہے کہ دیا ضافت بعض مواردو مقامات میں تبعیل کے بہو دی کاس سے مراد بعض غیب ہونہ کہ سار اغیب کیکن بیر مقام ایسانہیں کہ بیماں بعض غیب مرادلیا جا ور یوں کہا لیکن اس سے مراد بعض غیب ہونہ کہ سار اغیب کیکن بیر مقام ایسانہیں کہ بیماں بعض غیب مرادلیا جا ور یوں کہا گین کاس سے مراد بعض غیب ہونہ کہ سار الے بیکن اس سے مراد بعض غیب ہونہ کہ سار ال

ندکورہ بالامطالب کی روشن میں جب بیمعلوم ہوگیا کہ اساء سے مرادسب نام ہیں اوران ناموں والے افراد زندگی رعلم رکھتے تھے اور پردہ ءغیب کی سیخی آسانوں اور زمین کے غیب میں پوشیدہ تھے تو مزید غور وفکر .....کرنے ہے آپ قطعی رپر بہ نتیجہ حاصل کر سکتے ہیں کہ بیر تھا کق مکمل طور پردرج ذیل آیت کے ضمون سے مطابقت رکھتے ہیں (ملاحظہو) رہ ء چر، آیت ۲۱:

\* وَإِنْ مِّنْ شَىٰ عِلِالْمِنْ مَنَا خَوْلَ إِنِهُ فَ وَمَانُنَوْ لُهُ اللهِ فَلَا مِقَعُلُومِ "
(مارے پاس برچیز کے خزانے موجود میں اور ہم ان خزانوں میں سے بچی تی مقدار بھیجے ہیں)۔

اس آیت میں خداوند عالم نے اس امرکو بیان فرما یا ہے کہ ہروہ کہ جے '' ۔۔۔۔۔ چیز ۔۔۔۔۔ کہ سکتے ہیں خدا کے ساس کے ب ثارخزا نے موجود ہیں۔ اوروہ خزا نے صرف ای کے پاس ہی محفوظ ہیں اور بھی ختم نہیں ہوتے بلکہ ہمیشہ باتی ان نہ ہی ان کا کوئی اندازہ لگایا جاسکتا ہے اور شدہی ان کی حداور حدود معین کی جاسکتی ہیں البتدان کی اندازہ گیری اور مقدار و دوصرف خدا کی طرف سے نازل ہونے اور پیدا کئے جانے سے تعلق رکھتی ہیں لیعنی ان کی مقدار اور حدود کے تعین کا عمل افسان کی تخلیق اور انہیں نازل کرنے ہی سے ختص ہے۔ اور ان خزانوں کی کثرت شاریات کے باب سے نہیں کہ جن میں رازہ گیری وحد بندی کی گئے ائش قطعی طور پر موجود ہوتی ہے بلکہ اندازہ گیری اس کا لازمی حصہ ہے۔ یعنی یہاں کثرت سے یہ اور نیس کہ ان کی تعداد زیادہ ہے کیونکہ اگر تعداد کی کثرت مرا دہوتی تو انہیں شار کرنا اور ان کی مقدار اور حدود معین کرنا مکن رائی کثرت سے مرادم اتب اور درجات کی کثرت سے کاس سلہ میں تفصیلی بحث مورہ جریس ہوگی انشاء اللہ تعالی ۔

خلاصہ کلام بیکہ جن ہستیوں کو خداوند عالم نے فرشتوں کے سامنے پیش کیا وہ خدا کی عالی مرتبت گلوق اوراس کے دائر ہ حفظ وامان میں تھی اور غیب کے پردوں میں مجوب و پوشیدہ تھی اور خداوند عالم نے دنیا میں انہی کی برکت سے ہر اسم ' نازل کیا اور جو پھی تھی آ سانوں اور زمین میں ہے وہ سب انہی کے نور اور انہی کی بدولت ہے اور وہ اس کثرت کے جودافر ادی تعداد کے لحاظ سے کثرت میں بادر نہیں اور نہیں کا خوب کے درمیان ایا جاتا ہے بلکہ حقیقت میں ان کی کثرت مراتب ودرجات کے لحاظ سے ہے اور اس لحاظ سے ہر ' اسم' کے نزول کا عمل انجام یا تا ہے۔

#### خداظاہر وباطن سے آگاہ ہے

O"وَ اَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُتُنُونَ "\_

(اوريس بهتر جانا ہوں ہراس چيز كوجوتم ظاہر كرتے ہواور جو يجرتم چھياتے ہو)۔

ارضی وساوی) میں پایا جانے والاغیب اوران سے باہر کاغیب علم اللی کے وسیع دائرہ میں ہیں۔

اس جملے میں دوچیزوں کا ذکرہے: ایک وہ کہ جسے فرشتے ظاہر کرتے ہیں اور دوسری وہ کہ جسے چھپاتے ہیں اور دوسری وہ کہ جسے چھپاتے ہیں اور دوسری وہ کہ جسے جھپاتے ہیں اور دوسری کی دوسہ سے بہی دجہ۔ دونوں غیب ہی دوسہ سے بہلے یوں ارشاد فرمایا: إِنِّیْ اَعُلَمُ عَیْبُ السَّلُوٰتِ وَالْاَئمُ ضَ " یعنی میں آسانوں اور زمین کے غیب کو بہتر جا ہوں تو اس جملے کے بالکل مقابل میں ہے کہنا کہ "وَ اَعُلَمُ مَا اَنْبُنُ وُنَ وَ مَا كُنْدُمُ تَكُمُّدُوْنَ " (اور میں بہتر جا تا ہوں اور جیخے کے بالکل مقابل میں ہے کہنا کہ "وَ اَعْلَمُ مَا اَنْبُنُ وُنَ وَ مَا كُنْدُمُ تَكُمُّدُوْنَ " (اور میں بہتر جا تا ہوں اور جیخے کے بالکل مقابل میں ہے کہنا کہ "وَ اَعْلَمُ مَا اَنْبُنُ وَنَ وَ مَا كُنْدُمُ تَكُمُّدُونَ " (اور میں بہتر جا تا ہوں ا



کتمان و پوشیده کئے گئے امور سے آگاہی °O وَمَا كُنْتُمْ مَا كُنْتُمْ مِنْتُوا مِيرِيْ مِنْتُمْ مِنْتُمْ مَا كُنْتُمْ مَا كُنْتُمْ مِنْتُمُ مِنْتُمْ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مِنْتُوا مِنْتُمْ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُونِ وَالْتُعُمُ مُنْتُمُ مِنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مِنْتُمُ مُنْتُمُ مُنْتُونُ مُنْتُمُ مُنْتُ

(اور جو پکھیتم چھپاتے ہو)

اس جملے میں تھان اور چھپانے کو' گُندُمُ "کے لفظ کے ساتھ بیان کیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضر، آ دم اور ان کے خلیفہ بنانے کی بابت کوئی خاص امر پوشیدہ تھا چنا نچہ اس کی تصدیق بعدوالی آ بت سے بھی ہوسکتی ہے جس میں یوں کہا گیا ہے:

\* فَسَجَنُ وَ اللَّهِ البُلِيْسَ أَبِى وَاسْتَكْبَرَ وَ كَانَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ "- كَرْسِب فَ سِده كَياسواتَ المِيهِ كَاسَ فِ الكَارِكِرِدِيا اور تَكْبِركِيا اوروه تهاى كافرول مِن سے ماس جملے سے معلوم ہوتا ہے كما بليس آ دم كى تخليق كا واقعہ سے پہلے ہى كافرتھا كيونكر آيت مِن ہے "و كَانَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ " يعنى وہ تھا ہى كافر تو كويا اس كا آدم "كوسجدہ نہ ا

اس کے اس کفر کی وجہ سے تھا کہ جسے اس نے چھیا یا ہوا تھا۔

ان تمام مطالب سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ فرشتوں کا سجدہ کرنا اور اہلیس کا سجدہ کرنے سے اٹکار کرنا ایک ا واقعہ تھا جوخدا وندعالم کے ان دو بیانات کے درمیان میں رونما ہوا:

يبلابيان: " إِنِّي أَعْلَمُ مَالا تَعْلَوُنَ "(مين السيبروانا بول جعم بين جانة)

دوسرابيان: " وَاعْلَمُ هَا اتُبُدُونَ وَهَا كُنْتُمُ تَكُتُنُونَ" (اور مِن بهتر جانتا بول جسيمٌ ظاهر كرت بواور ج چهات بو\_\_ تھ\_\_) اورای طرح بیراز بھی آشکار ہوجاتا ہے کہ خداو عربے اللہ اللہ آغکہ مالا تَعْکَبُوْنَ " کہنے کے بعد" اِنِّیَ آغَکہ اُعْکَمُ غَیْبَ السَّلُوٰتِ وَالْاَئْنِ ضِ" کیوں کہا کینی پہلے یہ کہ کر کہ میں جو بچھ جانتا ہوں وہ تم نہیں جانے پھر اسے تبدیل کر کے بوں کہا کہ میں آسانوں اور زمین کے غیب کو بہتر جانتا ہوں اُس کیوجہ تمام مذکورہ مطالب سے بخو کی معلوم ہوجاتی ہے۔

## روايات پرايک نظر

رُشتوں کے جواب کی وضاحت

تفسیرالعیاشی میں حضرت امام جعفر صادق عصم معقول ہے آپ نے ارشادفر مایا: اگر فرشتوں نے زمین میں فساد ورخوزیزی کرنے والوں کوندد مکھا ہوتا تو خداسے بیکس طرح کہدسکتے تھے کہ: ﴿ اَتَجْعَلُ فِيْهَا مَنْ يُنْفُولُ لَيْهَا مَنْ يُنْفُولُ مِنْ مِن فساداورخوزیزی کرے گا۔

تجزيه

امام علیہ السلام کے بیان کی روشی میں اس بات کا امکان نظر آتا ہے کہ اس سے مرادوہ دور ہوجو بی نوع آدم گے۔
مین میں بسنے سے پہلے تھا چنا نچہ اس سلسلے میں روایات بھی وار دہوئی ہیں اور یہ بات ہمارے اس بیان کے منافی بھی نہیں جو اس مے نہا تھا کہ اس سلسلے میں روایات بھی وارد ہوئی ہیں اور یہ بات ہمارے اس بیان کے منافی بھی نہیں ہو اس نے پہلے ذکر کہا تھا کہ جب خدا نے ارشاد فرمایا" اِنِّی جَاعِلٌ فِی الْا اُن ضِ خَلِیفَةً "میں زمین میں خلیفہ بنار ہا ہوں تو رشتوں نے بہلے ذکر کہا تھا کہ وہ زمین میں خلیا دوخوزیزی کرے گا ، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ ہمارے اس بیان کے بغیر فرشتوں کی بات می طرح کے قابل مذمت قیاس جیسی ہوجائے گی جو قیاس المیس نے کہا شکر کیا تھا کہ میں کہ خواریزی نے خساد وخوزیزی کی جو تیاس المیس نے کہا ۔

ایک جمی ہوتو اس کا مطلب بنہیں کہ دومری مخلوق بھی ایسان کرے گی۔

أندر بيركا منه تو ژجواب

تفیرالعیاثی میں مذکورہ کرزرارہ نے کہا میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا'امام میں خمجہ سے پوچھا: کیا تیرے پاس احادیث شیعہ میں سے پچھ ہے؟ میں نے عرض کی: میرے پاس احادیث شیعہ میں سے پچھ ہے اور میں نے سوچا تھا کہ ان سب کوآ گ لگا دوں'امام سے ارشاد فرما یا کہ انہیں چھپالواور جوحدیث صحیح نہ لگے سے جملادو'امام سی کی یہ بات س کر مجھے حضرت آدم سے بارے میں جواحادیث وارد ہوئی ہیں وہ یاد آ گئیں'امام محمد باقر علیہ

یہ میں میں مصلوم ہوتا ہے کہ آدم " کی بہشت ( کہ جس میں پیدا ہوئے اور پھروہاں سے زمین پر آئے آسان میں تقی اس سلسلہ میں مزید روایات بھی ذکر کی جائیں گی۔

#### اساء کے ایک مصداق کاذکر

تقیرالعیاشی میں ایک روایت ابوالعباس سے ذکر کی گئی ہے انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادق السلام سے بوچھا کہ آیت میں ہے: "وَعَدَّمَ الْاَسْمَاءَ كُلَّهَا" خدا نے آدم "کوسب نام پڑھائے تو وہ نام کیا۔ امام "نے ارشاد فرمایا کہ وہ زمینوں پہاڑوں غاروں اور وادیوں کے نام خدا نے بھرامام "نے اپنے نیچے بچھے ہوئے تالین کو اور فرمایا کہ بیقالین بھی انہی چیزوں میں سے ہے جن کے نام خدا نے فرشتوں کو پڑھائے۔

### فضيل بن عباس كى روايت

ای تغییر (العیاثی) میں فضیل بن عباس سے مروی ہے انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادق "سے لوچھا کہ خدانے آدم علیہ السلام کو جونام تعلیم دیئے وہ کیا تھے؟ توامام " نے ارشاد فرمایا: وہ واویوں نباتات ورختوں اور پہاڑوں کے نام تھے۔

#### داود بن سرحان کا بیان

اسی تغییر (العیاش) میں داؤد بن سرحان عطار سے مروی ہے انہوں نے کہا: میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں حاضرتھا' امام " نے دسترخوان بچھانے کا تھم دیا' ہم نے کھانا کھایا' چھر آپ نے ہاتھ دھونے کے لیے طشت اور تولیہ منگوایا، میں نے امام علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہمولا میری جان آپ پر قربان ہوئیہ فرما ہے کہ خداوند عالم نے حضرت آدم " کوسب نام تعلیم دیئے تو آیا ہے طشت اور تولیہ بھی ان ناموں میں شامل تھے؟ امام " نے ارشاد فرمایا کہ ان میں سبب کچھشامل ہے ہمام در سے بہاڑوں کے درمیان کے تنگ راستے ) وادیاں اور بیابان سب شامل ہیں' اس کے ساتھ ہی امام " نے اپنے دست مبارک سے بلندیوں اور پہتوں کی طرف اشارہ کیا کہ بیسب ان میں شامل ہیں۔

#### خلافت الهيدك استحقاق كي حامل شخصيات

کتاب معانی الاخبار میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے معقول ہے کہ آپ ٹے ارشاد فرمایا خداوند عالم فئے آدم علیہ السلام کو پئی تمام مجتول (انبیاء و مرسلین اور آئمہ معصوبین اکے نام تعلیم دیئے گھرائیس جبدوہ اس وقت عالم ادواح میں سے جو کہ اپنی تمام مجتوب کیا اور ارشاد فرمایا کہ اگرتم اپنی اس بات میں سے ہو کہ اپنی تہی کیا اور ارشاد فرمایا کہ اگرتم اپنی اس بات میں سے ہو کہ اپنی تہی و نقدیس کی وجہ سے آدم سے نیادہ اس کے حقد اربوکہ تمہیں زمین میں منصب خلافت عطا کیا جائے تو ان کے نام مجھے بتا کو افر شتوں نے جو اب دیا: '' سُبہ خنگ کو چلم کئی آلا ماع کہ نشا اور کہ کہ ان انسان کے نام بتا کی کہ بھی اس کے بعد خدا و ندعا کم نے آدم سے ارشاد فرمایا: '' یا کہ مُر اُن اُن کُو مُر بنی سے جو تم نے ہمیں تعلیم دیا ہے تو بی دانا اور حکمت والا ہے ) اس کے بعد خدا و ندعا کم نے آدم سے ارشاد فرمایا: '' یا کہ مُر اُن اُن کُو مُر بنی سے جو تم نے ہمیں تا کہ عظمت کو جان لیا اور اس امر سے آگاہ ہو گئے کہ ان شخصیتوں کا مقام و مرتبہ خدا کے نام بتا کی کہن میں میں خدا کی خلافت اور اس نیا کہ کہن کہن میں کہن میں خدا کی خلافت اور اس کی خد خدا نے ان ہمیتوں کو مقام و مرتبہ خدا کی خلافت اور اس کی خد خدا نے ان ہمیتوں کو مقام و مرتبہ خدا کی خلافت اور اس کی خدان ان استیوں کو فرشتوں سے بنہاں کر لیا اور کھران سے ارشاد فرمایا:

\* أَلَمْ أَقُلُ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّلَوْتِ وَالْأَنْ فِي وَأَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنْتُمْ

تَكْتُبُونَ "-

۔ (آیا میں نےتم سے نہیں کہاتھا کہ میں آسانوں اور زمین کاغیب جانتا ہوں اور میں ہراس چیز کو بہتر جانتا ہوں جو آ ظاہر کرتے ہواور جو پچھتم پنہاں کرتے ہو)۔

توضيح وتحقيق:

جومطالب، ہم نے پہلے بیان کئے ہیں ان کی روشی میں آپ مذکورہ روایات کے معانی سے بخوبی آگاہ ہوسکتے ہیں اور اس حقیقت سے مطلع ہو چکے ہیں کہ ان روایات اور پہلے بیان کی گئی روایات میں کوئی تنافی نہیں پائی جاتی ( لیتی ان میر ایک دوسرے کی نفی کا پہلوموجود نہیں ) کیونکہ پہلے ہم نے ذکر کیا کہ خداوندعالم کا ارشاد ہے:

\* وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا نَاخَزَ آبِئُهُ\*

(ہر چیز کے خزانے مارے یاس موجودو محفوظ ہیں)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ کوئی چیز الی نہیں جوغیب کے خزانوں میں موجود نہ ہو اور میسب چیزیں جارے سامنے موجود ہیں انہی غیب کے خزانوں ہیں جی انہاں ہے ان خزانوں ہیں جی وہ جارے سامنے موجود ہیں انہی غیب کے خزانوں ہی جا گا ہیں لہذا جو تا م ان چیز وں کا یہاں ہے ان خزانوں ہیں جی وہ نام ہے اس لیے اس حوالہ سے کوئی فرق نہیں کہ یوں کہا جائے: خداوند عالم نے آ دم علیہ السلام کو ہر موجود ہے اس کی تعلیم دی کہ وہی آ سانوں اور زمین کا غیب ہے وانوں صور توں میں بات ایک ہے اور ایک ہی معنی و مفہوم ۔ کے نام کی تعلیم دی اور وہی آ سانوں اور زمین کا غیب ہے وونوں صور توں میں بات ایک ہے اور ایک ہی معنی و مفہوم ۔ آگاہی حاصل ہوتی ہے۔

روايات طينت كاتذكره

اس مقام پر مناسب ہے کہ ان روایات میں سے جنہیں'' روایات طینت'' کہاجا تا ہے کچھ روایات ذکر کی جا' ہم وہ حدیث یہاں ذکر کرتے ہیں جوعلامہ مجلس نے کتاب بحار الانوار میں جابر بن عبداللہ انصاری کے حوالہ سے ذکر کی انہوں نے کہا:

(قلت لرسول الله (ص): اول شيى خلق الله ما هو؟)

ميں نے پنجبرا کرم لمی الدعليه وآله وسلم کی خدمت ميں عرض کی کہ خدانے سب سے پہلے کس چيز کو پيدا کيا؟ (فقال: نور نبيک يا جابر! خلقه الله ثم خلق منه کل خير، ثم اقامه بين ياديه في ما القرب ماشاالله، ثم جعله اقساماً فخلق العرش من قسم، و الکرسي من قسم و حملة العرش سكنة الكرسي من قسم، و اقام القسم الرابع في مقام الحب ما شاالله، ثم جعله قسماً فخ القلم من قسم واللوح من قسم والجنة من قسم واقام القسم الرابع في مقام الخوف ما شاالله ثم جعله اجزاء فخلق الملائكة من جزء والشمس من جزء والقمر من جزء وقام القسم الرابع في مقام الرجاء ما شاالله ثم جعله اجزاء فخلق العقل من جزء والعلم والحلم من جزء والعصمة والتوفيق من جزء واقام القسم الرابع في مقام الحياء ما شاالله ، ثم نظر اليه بعين الهيبة فرشح ذلك النور وقطرت منه ماة الف واربعة وعشرون قطرة ، فخلق الله من كل قطرة روح نبى ورسول ، ثم تنفست ارواح الإنبياء فخلق الله من انفاسها ارواح الاولياء والشهداء والصالحين)

### تفكروند بر:

ندکورہ بالا مطالب کی بابت کثیرروایات موجود ہیں اگر آپ ان میں بھر پور توجہ کریں تو ملاحظ فرما کیں گے کہ ان روایات میں جمالیت میں جارے میانات کے شواہد اور ثبوت پائے جاتے ہیں اور انشاء اللہ ان روایات میں ہے بعض کی بابت ہم بہت جلد آئندہ آنے والے صفحات میں قدرے بحث کریں گئے اور آپ ان روایات کے معانی ومطالب پر پوری توجہ اور نہایت غور سے کام لیں اور ان احادیث کے بارے میں ہرگزیدنہ سوچیں کہ بیرسب متصوفہ سسا پنے آپ کو تصوف کی طرف منسوب کرنے والوں کی من گھڑت اور بے بنیاد با تیں ہیں بلکہ یہ کا نئات کی تخلیق کے وہ اسرار ہیں جوعلم و حکمت کے سرچشموں سے ہمیں حاصل ہوئے ہیں چنانچہ آپ دیکھیں کہ کتنے صاحبان علم ودانش اور ارباب فکرونظر دنیائے طبیعت کے سرچشموں سے ہمیں حاصل ہوئے ہیں چنانچہ آپ دیکھیں کہ کتنے صاحبان علم ودانش اور ارباب فکرونظر دنیائے طبیعت کے

اسراری بابت اپنی تمام کاوشیں بروئے کارلا کر بحث و تحقیق میں بھر پورطور سے مصروف ہیں اور جب سے بشراس مادی و نب کوشنف حصوں میں پھیلنے لگا اور عالم طبیعت کی حقیقوں سے آگاہی حاصل کرنے لگا تو وہ جس چیز سے بھی آگاہ ہوتا اسے گؤ ویگر نامعلوم امور سے آگاہی مل جاتی ، جبکہ اس کی تمام ترکوششیں عالم طبیعت ہی جک محدود تھیں اور اس نے جو معلومات حاصل کیس وہ عالم طبیعت ہی سے تعلق رکھتی ہیں جو کہ تمام عوالم سے نہایت پست اور سب سے چھوٹا اور ناچیز عالم ہے اب آپ نود اندازہ کر سکتے ہیں کہ ماور اسے عالم طبیعت میں کیا بچھ ہے اور کس قدر ظیم حقائق اس عالم طبیعت کے علاوہ اس عالم میں موجود ہیں جو عالم نور اور وسعتوں کا حامل عالم ہے بقینا اس عالم کے حقائق بہت عظیم اور نہایت بلند ہوں گے۔

### آیت ۳۳

وَإِذْ قُلْنَالِلْمَلَلِيكَةِ السُجُنُ وَاللَّا وَمَ فَسَجَنُ وَالِلَّا وَبُلِيسَ اللَّهِ وَالسَّتَكُبَرَةُ وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِينَ 
 وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِينَ

#### 7.5%

اورجب ہم نے فرشتوں سے کہا کہتم آ دم کو سجدہ کروتو ان سب نے سجدہ کیا سوائے ابلیس
 کے اس نے اٹکار کردیا اور تکبر سے کام لیا اور وہ تھا ہی کا فروں میں سے

# تفسيروبيان

اس سے پہلی آیت میں " وَمَا كُنْتُمْ تَكُنْتُوْنَ "كالفاظ سے آپ اس امر سے آگاہ ہو چکے ہیں کہ یہ جملہ ("او، جو کچھتم چھپاتے ہوئ) اس امر کا ثبوت ہے کہ کوئی السی بات ضرور تھی جے فرشتے چھپائے ہوئے تھے جو کہ بعد میں ظاہر ہوگئی یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے ابلیس کے بارے میں یوں ارشا وفر مایا:

"أَبْ وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِيْنَ "يَعَى اس فِي الكاركيا ورَتكبر سهام ليا وروه قابى كافرول من سي

آ پ ملاحظہ کریں کہ خدانے یہ تنہیں فرمایا کہاں نے اٹکارکیا 'اور تکبر کیا اور دہ اس اٹکاراور تکبر کی وجہ سے کاف

ہوگیا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جو چیز فرشتے چھپائے ہوئے تھے اور خدانے کہا کہ میں اسے جا نتا ہوں جوتم چھپائے ہوئے ہ وہ ابلیس کا کفر تھا۔

ای طرح بیامر بھی آپ پرواضح ہو چکاہے کہ تجدہ کا واقعہ۔۔گویا، بلکہ یقینا۔۔خدا کے ان دوبیا ثات کے درمیالز واقع ہواہے:

ا-" إِنِّيَّ أَعْلَمُ مَالَا تَعْلَمُونَ " (جو كه من بهتر جانتا بول وه تم نيس جانت)

٢-"وَأَعْلَمُ مَا أَتُبُلُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُتُنُونَ" (اور من بهتر جانتا بون اس چيز كوجوتم ظاهر كرت بواورجو

لبنداید آیت " وَإِذْ قُلْنَالِلْمَلَلِ گَالُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ " گویا ایک ایے جملہ کی ماندہ جے چند جملوں کے درمیان سے نکالا گیا ہوتا کہ اس کے ذریعے بہشت کے واقعہ کی طرف توجہ ہوسکے کیونکہ آپ نے طاحظ فرمایا ہے کہ یہ تمام آیات انسان کے ذمین میں خلیفہ بننے کی کیفیت اور اس کے انجام کا لیتی سعادت وشقاوت کو بیان کرتی ہیں اور اس مقام پر سجدہ کے واقعہ کا تفصیلی ذکر اہم نہیں بلکہ اس کا اجمالی تذکرہ ہی کا فی سعادت وشقاوت کو بیان کرتی ہیں اور اس مقام پر سجدہ کے واقعہ کا تقصیلی ذکر اہم نہیں بلکہ اس کا اجمالی تذکرہ ہی کا فی سے اور شایا کے درشایا میں جہ سے در سے فائب کے صیغہ کے بعد شکلم کا صیغہ استعال کیا گیا ہے کیونکہ پہلے یوں فرمایا:

واذقال ربك للملائكة انى جاعل يهال غائب كاصيغه استعال كيا كيا يعني "قال" (اس في كها) اوراس كي بعد يون فرمايا:

" وَإِذْ قُلْنَالِلْمَلَلِمَ كَلِمَ السُجُنُ وَاس بِهال جَعْ مِتَكُم كَاصِيغا سَتِعال كيا كيا يَعَى " قلنا" (ہم نے كها)۔
اورآ يت مباركه مِين" كتمان" اور چپانے كى جونسبت فرشتوں كى طرف دى گئى ہے" وَمَا كُنْدُمْ تَكُنُّهُونَ" (وه چيز كه جَعِمَ چپايا ہوا تھا) ليكن خدا فرشتوں كا (يعنى ابليس نے اپنا كفر چپايا ہوا تھا) ليكن خدا نے اس فعل كى نسبت تمام فرشتوں كى طرف دى اس كى وجہ يہ ہے كہ عام طور پر اظہار تخن اور خطاب بيس ايسا تى كيا جا تا ہے كہ جب كوئی فض كوئى كام انجام دے اور وہ ايك خاص گروہ كا فر دہوتو اس كام كى نسبت پورے گروہ كى طرف دى جاتى ہے خاص طور پر جبكہ وہ فرداس گروہ بيس اس طرح شامل ہوكہ اس سے الگ كوئى امتيازى بيچان جى ندر كھتا ہو۔

اور یہی ممکن ہے کہ اس کی ایک اور وجہ ہواور وہ یہ کہ جب خدانے فرمایا: " اِنِّی جَاعِلٌ فی الْا سُمِ حَلَیْفَةً" میں زمین میں ایک خلیفہ بنار ہا ہوں تو چونکہ خداکے کلام میں ظاہری الفاظ سے یہ مجھا جا تا ہے کہ اس سے مراد کسی خاص محض کی خلافت و خلافت کا اعلان نہیں بلکہ مطلق اظہار ہے اور فرشتے ہرگز اس بات کا احتمال نہیں دیتے سے کہ کوئی زمین مخلوق خدا کی خلافت و نیابت کے ظیم منصب پر فائز ہونے کی اہلیت رکھتی ہے اور خدانے بھی یہ نہیں فرما یا کہ کس کو خلیفہ بنار ہا ہوں الہذا فرشتوں نے اپنی تیج و تقدیس کا حوالہ دے کرا ہے استحاق کا اظہار کر دیا اور خدانے فرما یا کہ ''جو پھی میں جانت ہوں وہ تم نہیں جانت ''اور پھر یہ کہ جب خدانے فرشتوں کے بیان کور دکر دیا اور آ دم "کی خلافت کے استحقاق کو ثابت کر دیا تو اس کے بعد فرشتوں کو کم کم دیا کہ وہ آ دم "کو سجدہ کریں کیونکہ انجی تک فرشتوں کے دلوں میں خدشات باتی شے اور وہ ہرگزیہ گمان نہیں کرتے تھے کہ دیا کہ وہ آ دم "کو سجدہ کریں کیونکہ انجی تک فرشتوں کے دلوں میں خدشات باتی شے اور وہ ہرگزیہ گمان نہیں کرتے تھے کہ ایک بشرکوفرشتوں سمیت سب پر برتری واقتد ارکا حامل قرار دیا جاسکتا ہے۔

اسمطلب وبعض روایات میں بھی بیان کیا گیاہے کہ جوعقریب ذکر کی جا عیل گا۔

سجدهٔ آ دم م کاحکم O" انسجُهُ والا دَهَ--" (تم سجده کروآ دم کو--)

اس جملہ سے اہمالی طور پرغیر خدا کو سجدہ کرنے کا جواز ماتا ہے یعنی خدا کے علاوہ بھی کسی کو سجدہ کیا جاسکتا ہے بشرطیکہ وہ اس کی عزت اور احترام کی خاطر ہو (اسے سجدہ تحیت و تعظیم کہا جاتا ہے) اور اس کے ساتھ ساتھ ایسا کرنے میں خدا کی طاعت وا مثال اور موافقت امر اللی کے سواکوئی چیز ملحوظ خاطر ندہو جیسا کہ خداوند عالم نے حضرت یوسف علیہ السلام کے واقعہ میں ارشا وفر مایا:

سوره ء پوسف، آیت ۱۰۰:

\* ' وَمَافَعَ اَبَوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّوْ اللهُ سُجَّمًا ۚ وَقَالَ لِيَابَتِ هٰذَا تَأُويْلُ مُءًيَاىَ مِنْ قَبُلُ ۗ قَ جَعَلَهَا مَ إِنِّ حَقًا ''

ر کیوسٹ نے اپنے والدین کو تخت پر بٹھایا تو وہ سب (والدین اور بھائی) اس کے سامنے سجدہ ریز ہو گئے ایست نے اپنے والد سے کہا: بابا جان! میرے اس خواب کی تاویل جو میں نے پہلے دیکھا تھا اور میرے پروردگار نے اس خواب کو بچ کردیا ہے )۔

اسسلم میں مختفر بات سے کہ آپ نے سورہ فاتحہ کی تغییر میں ملاحظہ فر مایا ہے کہ عبادت سے مراد ہے ہے کہ بن اپنی آپ کو مقام عبود بت و بندگی میں قرارد ہے اور عملی طور پر اپنی بندگی کا ثبوت بھی فراہم کر ہے اور ہمیشہ اپنی بندگی پر ثابہ قدم رہنے کا خواہاں اور طلبگار ہو الہٰ اجو کام عبادت کے طور پر کیا جائے وہ اس طرح کا ہو کہ اس سے مولا کی مولا کیت بند ہے کی عبدیت کا اظہار ہو سکے جیسے رکوع و بجود اور جب وہ بیٹھا ہوتو اس کے سامنے اطاعت کے لیے حاضر ہونے ۔ طور پر کھڑا ہوتا ، اور جب وہ چھے چلنا وغیرہ ، ان تمام کا مول یا ان جیسے دیگر اعمال میں جس قدر مولا کہ مولا کیت یا عبد کی عبدیت کے اظہار کی صلاحیت زیادہ ہوگی اتن ہی عبادت زیادہ ہوگی اور عبود یت و بندگی کے مرا تب کا تعبد ہوگا اور سجدہ ایک ایسا عمل ہے جوان تمام اعمال میں سے جن سے مولا کی مولا کیت و برتری اور بندے کی عبدیت و کمتری کہ اور سور دی ایس پر رکھ دیتا ہے (گویا اے طبا ہوتا ہے سب سے زیادہ انہیت کا حامل ہے کیونکہ اس میں بندہ زمین پرگر کر اپنی پیشانی اس پر رکھ دیتا ہے (گویا اے سب سے زیادہ انہیت کا حامل ہے کیونکہ اس میں بندہ زمین پرگر کر اپنی پیشانی اس پر رکھ دیتا ہے (گویا اے سب سے زیادہ انہیت کا حامل ہے کیونکہ اس میں بندہ زمین پرگر کر اپنی پیشانی اس پر رکھ دیتا ہے (گویا اے ویہ ویک کر اپنی بیشانی اس پر دکھ دیتا ہے (گویا اے ویہ ویک کی ماسنے جھاد بیتا ہے)۔

#### ایک اہم مطلب کی وضاحت

اس مقام پر مینکته قابل ذکر ہے کہ پچھلوگوں نے سجدہ کو مستقل عبادت قرار دیتے ہوئے میدگمان کیا ہے کہ سجدہ ذا ،
کے لحاظ سے بعنی سجدہ ہونے کے اعتبار سے ہی عبادت ہے لہذا میمکن نہیں کہ سجدہ ہواور وہ عبادت نہ ہو بلکہ سجدہ بذات نِ
عبادت ہے اور اسے عبادت کے علاوہ کوئی نام نہیں دیا جا سکتا۔
لیکن یہ خیال درست نہیں اور نہ ہی اس قابل ہے کہ اس پر توجہ دی جائے کیونکہ جو چیز اپنی ذات میں کوئی خصوصیہ

سیکن بیخیال درست بیس اور نه بی اس قابل ہے کہ اس پر آوجد دی جائے کیونکہ جو چیز اپنی ذات میں لولی مصوصیہ رکھتی ہو وہ خصوصیت اس سے بھی جدانہیں ہوسکتی اور نه بی لوئی اسے اس سے جدا کرسکتا ہے جبکہ سجدہ ایسا عمل نہیں کہ اس عادت کے علاوہ کسی دوسر سے عنوان سے انجام نه دیا جاسکے کیونکہ عین ممکن ہے کوئی شخص بیمل تعظیم وادائے احترام اور عباد ،
کے علاوہ کسی اور عنوان سے انجام دے مثلا کسی کاغذاتی اڑانے کے لیے یااس سے غذاتی کرتے ہوئے سجدہ کیا جائے تو اگر وہ عمل سجدہ کیا دہ نہیں کہلاتا اگر عبادت ا

کی ذات اور حقیقت کا حصہ ہوتی تو بھی اس سے جدانہ ہوسکی البتہ اس میں کوئی خلک وشہنیں کہ سجدہ میں ''عبادت' کا معنی و منہوم اور تصور دو مرے تمام اعمال کی نسبت زیادہ ہوتا ہے لیکن اس کا بیہ مطلب نہیں کہ وہ عبادت ہی سے ختص ہے اور کی دو مرے عنوان پر انجام دینا عمکن ہی نہیں اور جب وہ ذاتی کیا ظ سے (صرف سجدہ ہونے کے کھاظ سے ) عبادت نہیں تو وہ خداوند عالم کی ذات اقدس سے ختص بھی نہیں ہوگا جبکہ معبود ہونا صرف خدا کی ذات کے ساتھ خصوص ہے اور اس کے سواکس کی ذات اقدس سے ختص بھی نہیں ہوگا جبکہ معبود ہونا صرف خدا کی ذات کے ساتھ خصوص ہے اور اس کے سواکس کی ' عبادت' نہیں ہوگئی اور شرقی طور پر تابت ہے وہ بیہ کہ نہ اس کے نواز میں کہ کوئی خرج کہیں گوئکہ جو چیز عقلی اور شرقی طور پر تابت ہو وہ اس کی عبادت نہیں ہوگئی آور ہوئی خوا اور نہیں ہوگئی آور فرض سے سجدہ کرنا عقلی و شرعی طور پر ممنوع قرار نہیں دیا گیا' البذا اگر کوئی شخص کی کو خدا اور پر وردگار نہ بھی ہوئے مرکز نظر انداز نہیں کیا جا سکتا کہ دو تی ذوتی اور ذبی احساس اس امرکا متقاضی ہے کہ پیگل صرف خدا کی ذات کے ساتھ خصوص ہوا ور خدا کے علاوہ کسی کے ساتھ خدا کی ذوتی اور ذبی احساس اس امرکا متقاضی ہے کہ پیگل صرف خدا کی ذات کے ساتھ خدا کی ذات اللی کے ساتھ اس کے اختصاص کا تحفظ واحتر ام ہوئیکن آیا ہورہ کام مقصد تظیم اور ادائے احتر ام کے سوا کہ جو خدا کے ساتھ اضاص کا تحفظ واحتر ام ہوئیکن آیا ہورہ کام مقصد تظیم اور ادائے احتر ام کے سوا کہ جو نہ کے ساتھ اضاص کا تحفظ واحتر ام ہوئیک تیا ہو مکا کوئی اشارہ بھی نہیں ہیں ہو سے جس پر لیے انجام کوئی گوئی گوئی کی قبور دمزارات مقد سہ اور پا کیزہ آتا شار سے اس کی ممنوعیت کا کوئی اشارہ بھی نہیں ملا ۔

ببرحال اس سلسله مین مزید بحث اس کے مخصوص ومناسب مقام پر پیش ہوگی۔انشاءاللہ تعالیٰ۔

( سجدہ کے حوالہ سے بیام قابل ذکر ہے کہ جس طرح بعض اعمال خاص غرض اور معین مقصد کا مظہر ہوتے ہیں اور انہیں اس کے علاوہ کی دوسر ہے مقصد کے لئے انجام دیا جا تا بلکہ اگر کسی دوسر ہے مقصد کے لئے انجام دیا جائے تو کسی غلط نہی کا راستہ کھلنے کا اندیشہ ہوتا ہے تو اس صورت میں اس کے اختصاصی حوالہ ہی پراکتفاء سے ادب الاعمال کے تقاضوں کی بحمیل ہوتی ہے اور اس سے تعدی و تجاوز درست قر ارنہیں یا تا ہمجدہ بھی انہی اعمال میں سے ایک ہے کہ جس کی بابت شری دلائل سے قطع نظر ادب العبو دیت اس بات کا متقاضی ہے کہ اسے اللہ تعالیٰ کے لئے مختص رکھا جائے ، م

# روايات پرايك نظر

تخليق آدم اور حکم سجده

تفیرالعیاشی میں حضرت امام جعفر صادق علیدالسلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا:

(لما خلق الله آدم امر الملائكة ان يسجدواله، فقالت الملائكة في انفسها: م كنا نظن ان الله خلق خلقاً واكرم عليه منا فنحن جيرانه و نحن اقرب الخلق اليه فقال الله: المراقل لكمر اني اعلم ما تبدون و ما كنتمر تكتبون، فيما ابدوا من امر بني الجان و كتبوا ما في انفسهم، فلاذت الملائكة الذين قالوا ما قالوا بالعرش)

(جب خداوندعالم نے آدم م کو پیدا کیا توفرشتوں سے ارشاوفر مایا کہ آدم کو سجدہ کریں فرشتوں نے اپنے تیکر

سوچاكى بم يىگان بى نہيں كرتے تھے كەخدانے كى الى كلوق كوپيداكيا ہے جواس كنزد يك بم سازيادہ بہتر اور عظمت والح ہے جبكہ بم اس كے بمسايے اور اس كى سب سے زيادہ مقرب مخلوق بيں اور كوئى ايسانہيں جو بم سے زيادہ اس كا قرب ركھتا ہوؤ خد نے ان سے فرما يا كرآيا ميں نے تم سے بينہيں كہا تھا كہ ميں ہراس چيز كوجا نتا ہوں جوتم چھپاتے ہواور جوتم ظاہر كرتے ہوئيدا ر

ے ان سے رہایا گذایا ہیں ہے ہے ہیں ہما تھا کہ یہ کہ ہما ہم ہیں ہوگا ہوں جو میں چھپاتے ہوا در ہو م کا ہر رہے ہوئیا ر امر کی طرف اشارہ تھا کہ جوفرشتوں نے بنی نوع جن کے بارے میں یہ بات ظاہر کردی کہ دہ زمین میں اس سے پہلے فساد بر ۔

کرتے تھے اور میہ بات چھپائی کہ وہ اپنے آپ کوخلافت الہید کا حقد ارتبھتے ہیں۔ خدانے فرمایا کہ میں تمہاری ظاہری اور چھو ہوئی ہر بات کو بہتر جانتا ہوں۔ یہی وجہ ہے کے فرشتے اپنے اس نامناسب بیان کے سبب عرش میں پناہ لینے پرمجبور ہوئے )۔

ای تفییر میں امام علی بن الحسین زین العابدین علیہ السلام سے ایک روایت مذکور ہے جس کا خلاصہ بیہ کہ جب فرشتوں آ فرشتوں نے جان لیا کہ ان سے خطاء سرز دہوئی ہے تو انہوں نے عرش میں بناہ کی ، اوہ سب فرشتے نہ تھے بلکہ فرشتوں آ ایک گروہ تھا جوعرش کے گردر ہے تھے،۔۔اپنے بیان کو جاری رکھتے ہوئے امام نے ارشاد فر مایا کہ وہ قیامت تک عرش میر

يناه لئے ہوئے ہیں ۔

ندکورہ بالا دونوں روایتوں میں جو کچھ ذکر کیا گیا ہے اس کا اشارہ فرشتوں کے اس بیان میں ملتا ہے جس میں انہور نے خدا سے کہا کہ: ''ہم تیری تنبیج و تقدیس بجالاتے ہیں' '''''' تیری ذات پاک ہے ہمیں اس کے علاوہ کچھ کم نہیں جو نے میں تعلیم ویا توہی سب کھوجانے والا اور دانا ہے۔ (نَحْنُ نُسَیِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ٠٠٠ سُبْحُنَكَ لَاعِلْمَ لَنَاۤ اِلَّا مَاعَلَّہُ تَنَا ۖ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ﴾ -

بہر حال عنقریب اس مطلب کو بیان کیا جائے گا کہ عرش سے مرادعلم ہے اور اور آئمہ اہل بیت علیم السلام کی روایات و بیانات سے بھی اس کا ثبوت ماتا ہے۔ (غور فرمائیں)

بنابرایں اہلیں کے بارے میں خدا کا یہ کہنا کہ '' وکانَ مِنَ الْکُفِو بِنَ '' یعنی وہ تو تھا ہی کافروں میں سے اس (کافروں) سے مراد اہلیس کی قوم وقبیلہ جن ہے کہ جوانسان سے پہلے پیدا کئے گئے اور انسان کی تخلیق سے پہلے زمین پرآیاد شے چنانچیاس سلسلہ میں خداوند عالم کاصرت کاورواضح ارشاد ہے:

موره وتجرء آيت ٢٤:

﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مَّسَنُونٍ ﴿ وَالْجَانَّ خَلَقَنُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ تَابِ السَّمُومِ ﴿ وَالْجَانَّ خَلَقْنُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ تَابِ السَّمُومِ ﴿ وَالْجَانَ خَلَقْنُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ تَابِ السَّمُومِ ﴿ وَالْجَانَ خَلَقْنُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ ثَابِ السَّمُومِ ﴿ وَالْجَانَ خَلَقْنُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ ثَابِهِ السَّمُومِ ﴿ وَالْجَانَ خَلَقْنُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ ثَابِهِ السَّمُ وَمِنْ اللَّهُ الْعَلَيْ اللَّهُ اللَّ

(ہم نے انسان کوخمیر۔۔ دی ہوئی سڑی مٹی۔۔ سے جوسو کھ کر کھن کو لئے لگا پیدا کیا 'اوراس سے پہلے ہم نے جنوں کوز ہریلی تیز آگ سے پیدا کیا )۔

بہرحال اس روایت کی روشی میں '' سمان' اور چھپانے کی نسبت بہ آسانی تمام فرشتوں کی طرف دی جاسکتی ہے بلکہ یہ نسبت حقیقی طور پر ہے اور حقیقت بھی بہی ہے کیونکہ جو مکتوم اور چھپی ہوئی بات تھی وہ تمام فرشتوں کے ولوں میں آچک تھی ' المبتداس مقام پر ممکن ہے ہی کہا جائے کہ اس سے پہلی روایت میں تو ذکر ہوچکا ہے کہ وہ مکتوم اور چھپی ہوئی بات المبیس کا گفر تھا جواس نے آپ اندر چھپایا ہوا تھا تو اس طرح سے بید ونوں روایتیں مختلف ہوگئیں اور ان میں تضا داور متافات بیدا ہوگئی ۔ تو اس کے جواب میں ہم کہ ہسکتے ہیں کہ ان روایات میں کوئی تصاد نہیں پایا جاتا کیونکہ پہلی روایت میں بی تھا کہ اس مکتوم اور چھپی ہوئی بات سے مراد وہ بات ہے جو تمام فرشتوں کے دلوں میں تھی اور ہم ان دونوں کا احتمال دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ وفوں با تیں ممکن ہیں اور حقیقت بھی بہی ہے کہ المبیس نے بھی فیصلہ کیا ہوا تھا کہ اگر اسے احتمال دیتے ہیں اور کھم دیا گیا تو وہ انکار کرد ہے گااور فرشتوں کی طرف ' کو سجہ ہو کے تمام فرشتوں کی طرف ' کہتان' کی نسبت دینا درست ہے ۔ اوں میں بات چھپائی ہوئی تھی (لہذا دونوں کو کھوظار کھتے ہوئے تمام فرشتوں کی طرف ' کست دینا درست دینا درست ہے ۔ کہ بالمیں نے جھپائی ہوئی تھی (لہذا دونوں کو کھوظار کھتے ہوئے تمام فرشتوں کی طرف ' کست دینا درست دینا درست ہے ۔ کہ بھی بات چھپائی ہوئی تھی (لہذا دونوں کو کھوظار کھتے ہوئے تمام فرشتوں کی طرف ' کسید

سجده لغظيمي تفا

کتاب تقص الانبیاء میں ابوبصیر سے روایت ہے انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی:

(سجدت الملائكة و وضعوا اجباههم على الارض؛) كمآ يافرشتول في سجده كيااورا بني پيثانيال زيم ركيس؟

امام عنے ارشاوفر مایا: (نعیر، تکر مقص الله تعالی) ہاں، انہوں نے خدا کے حکم کی اطاعت میں آدم کی تعظیم واحرّ ام کے طور پرایسا کیا۔

كتاب تحف العقول ميں ہے: (ان السجود من الملائكة لآدم انما كان ذلك طاعة لله عجبة منهم لآدم أكر شقول كا آدم كو تحده كرنا خداكي اطاعت اور فرشتوں كي آدم سي عبت كي وجب قا۔

### ينغبراسلام كافضيلت

کتاب احتجاج (طبری) میں ہے حضرت امام مولی کاظم علیہ السلام نے اپنے آباء گرامیقد رعیبیم السلام کے حواا سے ارشاد فرمایا کہ ایک یہودی نے حضرت امیر المونین علی علیہ السلام سے پیٹیبر اسلام حضرت مجھ کے حفرات کے بار میں پوچھا کہ دیگرا نمیاء "اورآ محضرت کے مجزات میں کیا فرق ہے؟ مثلا آدم "اس قدر باعظمت سے کہ خدا نے فرشتوں کو دیا کہ انہیں ہجدہ کریں آیا جھ کے خدا نے اس طرح کا کوئی کام کیا؟ حضرت علی علیہ السلام نے جواب دیا کہ یہ درسد: ہے کہ خدا نے فرشتوں کو تھم دیا کہ وہ آدم "کو سجدہ کریں اور بیہ آدم علیہ السلام کی عظمت کا واضح جوت ہے لیکن فرشتوں ہے کہ خدا نے فرشتوں کو خدا نے درت کی اطاعت وعبادت کے طور پر نہ تھا اور ایسا نہ تھا کہ فرشتوں نے خدا کے بجائے آدم "کی عبادت کہ مسلم کی عظمت کا واضح ہوت ہے لیکن فرشتوں کہ مضافی سے المبیاں تھا کہ فرشتوں نے خدا کے بار کہ کی عبادت کہ کریں اور بیا بات آدم "کی نفسیلت و برتری کے قائل ہوں اور اس کا عملی اقرا کہ خدا نے انہیں تھم دیا کہ خدا کی طرف سے رحمت قرار پائے لیکن حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کو اس سے بڑھ کرفشیلت عطاکی گئی اور وہ بیک خدا وند عالم نے اپنی تمام تر عظمتوں اور جلالت و بزرگ کے ساتھ آئے مخضرت پر صلاحت کی خدائی سنت کو اپنالیا تو بیہ بار شتوں نے بھی آئے خضرت پر صلاحت کی خدائی سنت کو اپنالیا تو بیہ بار نے خضرت کی برتری کی دلیل ہے اے بہودی!

#### امام موسى كاظم كافرمان

تفیرتی میں ہے کہ خدانے آ دم کو پیدا کیا اور وہ چالیں سال تک تصویر کی طرح باقی رہے اور جب بھی ابلیم ملعون کا اس کے سامنے سے گز رہوتا تو اس سے خاطب ہو کر کہتا تھا کہ تجھے س مقصد کے لیے پیدا کیا گیا ہے؟ عالم آ ل مجدرت امام موسی کاظم علیہ السلام) کا ارشاد گرا ہی ہے کہ ابلیس نے اپنے آپ سے کہا کہ اگر خدانے مجھے اس کا سجدہ کر۔ کا حکم دیا تو میں انکار کردوں گا اور اس سلسلے میں خدا کی نافر مانی کروں گا' (اس کے بعد عالم آل جمراً ہام مولی کاظم" نے ارشا فرمایا کہ) پھر خدانے فرشتوں سے کہا کہ تم آدم "کو سجدہ کرو، انہوں نے سجدہ کیا تو اس وقت ابلیس نے اپنے دل میں چھیا۔

ہوئے حدکوظاہر کرتے ہوئے آ دم ا کو بجدہ کرنے سے ا تکار کردیا۔

عبادت کی اصل واساس

. كتاب بحارالانوار بين علامه بلسى عليه الرحمدن كتاب فقص الانبياء كے حواله سے ذكر كيا ہے كہ حضرت امام جعفر صادق عليه السلام نے ارشاد فرمايا:

(امر ابلیس بالسجود لآدم فقال: یاربوعزت ان اعفیتی من السجود لآدم لاعبدن عبادة ما عبد احده قط مثلها، قال الله عزوجل: انی احب ان اطاع من حیث اریدو قال: ان ابلیس رن اربع رنات: اولهن یوم لعن، ویوم اهبط الی الارض، ویوم بعث محمد (ص) علی فترة من الرسل، و حین انزلت امر الکتاب، و نخر نخرتین: حین اکل آدم من الشجرة، وحین اهبط من الجنة، و قال تعالی: فبدت لهما سوآتهما، و کانت سوآتهما لا تری فصارت تری بارزة، وقال (ع): الشجرة التی نهی عنها آدم هی السنبلة).

(ابلیس) و عمر دیا گیا کہ وہ آ دم گو جدہ کر ہے تواس نے جواب دیا کہ پروردگار! تجھابی عزت کی قسم جھے آ دم گو جوہ کی ہوگی خدا دیں معاف رکھ، میں اس کے بدلے میں تیری اس طرح سے عبادت کروں گا کہ اس جیسی عبادت کھی کی نے نہ کی ہوگی خدا و ندعالم نے فرمایا میں چاہتا ہوں اس کہ میری عبادت میری مرضی کے مطابق کی جائے اور میں چاہتا ہوں اس کا حکم دوں امام مولی کاظم علیہ السلام نے فرمایا کہ ابلیس نے چار مرتبہ جی ماری: پہلی مرتبہ اس وقت جب اس پر لعنت کی گئی دوسری مرتبہ جب اسے ذمین پر اتارا گیا ، تیسری مرتبہ جب حضرت بی فیمرا کرم جم مصطفی کو خدا نے مبعوث فرمایا جب آ محمد خضرت کی بعث سے پہلے کافی عرصہ تک کوئی نی نہیں جھیجا گیا تھا (اسے زمانۂ فترت کہا جاتا خدا نے مبعوث فرمایا جب آ دم پہلے اس وقت ہے اور چوشی مرتبہ جب امالکا ب یعنی سورہ فاتحہ نازل کیا گیا اور دوسری مرتبہ جب آ دم پر کوز مین پر اتارا گیا امام مولی جب آ دم پہلے اس وقت سے پہلے ان کی شرمگا ہیں انہیں نظر آ نے گئیں کی تنظیم میں ارشا وفر ایا کہ: اس درخت سے پہلے ان کی شرمگا ہیں ہو شیدہ تھی مرتبہ جب آ دم پہلے ان کی شرمگا ہیں ہو شیدہ تھی ہو کی موروکئی کی اور جس درخت سے آدم کی کوروکا کیا تھا وردوس کی بعد ظاہر ہوگئی اور جس درخت سے آدم کی کوروکا کیا تھا وہ سنبل کا درخت تھا )۔

سجدہ کے سلسلہ میں جومطالب ہم نے اب تک ذکر کئے ہیں ان کی تائید کثیرروایات سے ملتی ہے۔

\* \* \*

### آ یات۳۵ تا۳۹

- وَ قُلْنَا لِيَادَمُ السَّكُنُ اَنْتَ وَزُوجُكَ الْجَنَّةَ وَ كُلا مِنْهَا مَغَمًا حَيْثُ
   شِتُتُا وَلا تَقْرَبًا هٰنِ إِللَّهُ جَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّلِيثِينَ
- قَازَتَهُمَا الشَّيْطِنُ عَنْهَا فَاخْرَجَهُمَا مِثَا كَانَا فِيهِ وَتُلْنَا الْهِبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَلُو فَ وَلَكُمْ فِ الْاَئْنِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِيْنِ
  - O فَتَكُفَّى الدَمُ مِن مَّ بِهِ كَلِلْتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ النَّوْابُ الرَّحِيْمُ التَّوَابُ الرَّحِيْمُ التَّوابُ الرَّحِيْمُ
- قُلْنَا اهْبِطُوْا مِنْهَا جَمِيْعًا ۚ فَاهًا يَأْتِينَكُمْ مِّرِينَ هُرَى فَهَنَ تَبِعَ هُرَاى فَكَنْ مَنْ تَبِعَ هُرَاى فَكَنْ مَنْ تَبِعَ هُرَاى فَكَنْ مَنْ تَبِعَ هُرَاى فَكَنْ تَبَعْ هُرَاى فَكَنْ تَبِعَ هُرَانُونَ ﴿
- وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَنَّبُوا بِالنِّنِا الْوَلَاكِ اصْحٰبُ التَّارِ فَمُ فِيمَا خِلْدُونَ أَولَالِكَ اصْحٰبُ التَّارِ فَمُ فِيمَا خِلدُونَ أَنْ

#### 2.7

اور ہم نے کہااے آ دم " ہم اور تمہاری بیوی بہشت میں رہواوراس سے جو کچھ چاہوسیر ہوکر کھاؤ کیکن اس درخت کے قریب نہ جانا در نہ ظالموں میں سے ہوجاؤ گے۔ (۳۵)

O پھرشیطان نے انہیں بہکادیا اور وہ جس سکون وآ رام کی حالت میں تھے اس سے اس نے انہیں محروم کردیا ،ہم نے ان سے کہا کہ ابتم زمین پراتر جاؤ کہتم ایک دوسرے کے دشمن ہوا اور تمہارے لیے زمین میں رہنے کی جگدہے اور ایک خاص مدت تک ہرشم کا ساز دوسامان موجود ہے۔ (۳۲)

اور پھر آ دم ٹے اپنے پروردگار سے بچھ کلمات سکھے اور خدائے اس کی توبہ قبول کرلی کہ بے
 شک وہی سب سے بڑا توبہ قبول کرنے والا مہر بان ہے۔

O ہم نے کہاتم سب ہی بہشت سے یٹچ اتر آؤ' پس جب میری طرف سے تمہارے پاس کوئی ہوایت آئے گا اور نہ ہی وہ ممگئین ہوایت آئے تو جولوگ میری ہدایت کی پیروی کریں گے ان پر کوئی خوف آئے گا اور نہ ہی وہ ممگئین ہوں گے۔

O اوروہ لوگ جو کا فرہو گئے اور انہوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلادیاوہ جہنم ہیں اور وہ بمیشہ جہنم میں رہیں گے۔ رہیں

# تفسيرو ببإن

بہشت میں قیام کرنے کا حکم

° تُلْنَاكِادُمُاسُكُنُ ":

اگرچەفرشتوں کا آ دم م کوسجده کرنے کا واقعہ قر آن مجیدیں کئی مقامات میں ذکر ہوا ہے لیکن بہشت کا واقعہ تین مقامات کےعلاوہ کہیں مذکورنہیں:

ا - سوره بقره کی انہی آیتوں میں! (جو ہمارے زیر بحث ہیں)

٢\_ سوره اعراف كي ان آيتول من:

(خدائے کہا اُ ہے آ دم اُ اِتم اور تمہاری زوجہ اس بہشت میں رہواوراس سے جس قدر چاہوسیر ہو کر کھاؤلیکن اس مرخت کے پاس ہر گزنہ جانا ورنہ ظالموں میں سے ہوجاؤ گے۔ پھر شیطان نے انہیں وسوسہ میں ڈال دیا تاکہ ان کے اندام میں جو چیزان سے پوشیدہ رکھی گئی ہے اسے ان پر ظاہر کردے لہذا اس نے ان سے کہا کہ تمہارے پروردگار نے تمہیں اس ارخت سے اس لیے روکا ہے کہ تم کہیں دوفر شتے نہ بن جاؤیا اس بہشت میں ہمیشہ کے لیے نہ روسکو شیطان نے ان کے ارخت سے اس لیے روکا ہے کہ تم کہیں دوفر شتے نہ بن جاؤیا اس بہشت میں ہمیشہ کے لیے نہ روسکو شیطان نے ان کے

ساہنے قسم کھائی کہ میں توصرف تمہیں نصیحت کررہا ہوں (تمہارا خیرخواہ ہوں)۔اس طرح اس نے انہیں اینے جال میں بھنہ لیا کچنانچدانہوں نے اس درخت سے پھل کھالیا ، جوں ہی انہوں نے پھل کھایا تو آئیس ایک دوسرے کی شرمگا ہیں نظر آئے لگیس اوروہ فوراا پنی شرمگا ہوں کو بہشت کے پتوں سے چھیانے لگ گئے اس وقت انہیں ان کے پروردگارنے یا دولا یا کہ آ میں نے تمہیں اس درخت سے نہیں روکا تھا اور آیا میں نے تم سے ریبیں کہا تھا کہ شیطان تمہارا کھلا قیمن ہے انہوں نے کہ اے ہمارے پروردگارہم نے اپنے او پرظلم کیا اور اگر توہمیں معاف نہ کرے اور ہم پررحم نہ کرے توہم یقینا گھائے میں رہیں گئ خدانے فرمایا کتم بہشت سے نیچا تر جاؤ کتم ایک دوسرے کے دھمن ہواور تمہارے زمین میں رہنے کے لیے جگہ موجود ہے اور وہاں ایک مدت کے لیے دینے کا سامان بھی ہے خدانے فرمایا کدائے ماس میں زندگی گزارو گے اور اس میر وفات یاؤ کے اور پھرائی سے اٹھائے جاؤگے )۔

سوره طه مين:

\* وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَّا ادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلْإِلَّةِ السُّجُدُ وَالْادَهَ فَسَجَهُ وَالِلَّا إِبْلِيْسَ اللَّهِ وَقُلْنَالِيَّا دَمُر إِنَّ لِهَ زَاعَهُ وٌ لَكَ وَلِوَوْجِكَ فَلا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴿ إِنَّ لَكَ ٱلَا تَجُوْعَ فِيهُا وَلا تَعْلَى إِن إِن اللَّهُ وَا تُكَالا تَظْمَوُ افِيهُا وَلا تَضْلى ﴿ فَوسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطِنُ قَالَ لِيَا دَمُ هَلَ ٱ دُلًّا وَ وَالْخُلُووَمُلُكِ لَّا يَبْلِي ﴿ فَأَكُلًا مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَا اللَّهُمَا وَطَفِقًا يَخْصِفُن عَلَيْهِمَا مِنْ وَمَنْ الْجَنَّةِ مُ عَضَى ادَمُر مَ بَّهُ فَغَوى أَنَّ ثُمَّ اجْتَلِهُ مَ بُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَلَى ﴿ قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَبِيْعًا بَعْضُكُمُ لِبَعْضِ عَدُوٌّ فَاهَّا يَأْتِيَتُكُمْ مِّنِّى هُدًى ۚ فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُّ وَلا يَشْتَى ﴿ وَمَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَانَّ لَهُ مَعِيْشَ ضَنْگَاوَّنَحْشُهُ ۚ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ اَعُلَى ﴿ قَالَ مَ بِّلِمَ حَشَمُ تَنِي ٓ اَعْلَى وَقَدُ ١ وَا۞ قَالَ كَذَٰ لِكَ اَ تَتُكَ اللَّهُ فَنَسِيْتُهَا وَكُنَّ لِكَ الْيَوْمَ تُسلِّي ﴿ "وره عط، آيات ١١٥ تا٢١١)

(اورجم نے اس سے پہلے آ دم "سے وعدہ لے لیا تھا ( کہ اللیس کے دھوکہ میں نہ آنا) مگراس نے وہ وعدہ مجلا و اورہم نے اسے دعدہ پر ثابت قدم ندیا یا۔اورجب ہم نے فرشتوں سے کہا کہ آدم علی کوسجدہ کرو توسب نے سجدہ کیا سوا۔ البيس كاس فا تكاركرديا ال وقت جم في آدم " س كها كديه تيرااور تيرى زوجه كادشمن م كبين ايسانه بوكم تنهيس بهشة سے نکلوادے در نہتم مصیبت میں پھنس جاؤ گے۔ یہاں بہشت میں تیرے کھانے اور پینے کے لیے سب پچھ ہے تم اس میں ج بھوکے رہو گے اور نہ بےلباس ہو گے۔اور نہ ہی یہاںتم پیاسے ہو گے اور نہ ہی یہاں دھوپ کھاؤ گے۔ مگر شیطان نے اس کے دل میں وسوسہ ڈال دیا اور کہا کہ اے آ دم آیا میں تجھے ہیں گئی دلانے والا درخت بتاؤں اور وہ سلطنت بتاؤں جو مھی ختم : ہو۔شیطان کے بہکاوے میں آ کرآ دم اور حوانے اس درخت کا پھل کھالیا تو وہ دونوں ننگے ہو گئے اور پھر بہشت کے پتوا

ے اپنی شرمگاہوں کو چھپانے گئے اس طرح آ دم " نے اپنے پروردگاری نافر مانی کی اور بھٹک گئے۔ پھراس کے پروردگار نے اسے برگزیدہ کیا اس کی توبہ تبول فر مائی اور اسے ہدایت عطا کی۔ خدانے فر مایا کدابتم دونوں بہشت سے اتر جاؤکہ تمہارے درمیان دھمنی وعداوت پیدا ہو پچی ہے۔ پس اگر تمہارے پاس میری طرف سے کوئی ہدایت آئے تو جو شخص میری ہدایت کی پیروی کرے گا وہ بھی گراہ نہ ہوگا اور نہ بی کسی مصیبت میں پھنے گا۔ اور جس نے میری یا دسے منہ پھیرلیا تو اس کی بروردگارا تو زندگی نہایت بختیوں میں ہوگی اور ہم اسے قیامت کے دن اندھا کرکے اٹھا میں گے۔ اور وہ اس وقت کے گا کہ پروردگارا تو نے جھے اندھا کرکے کیوں محشور کیا ہے میں تو آ تھوں والا تھا۔ خداوند عالم جواب دے گا کہ ایسا بی ہونا تھا ہماری آ بیش تیرے یاس آئیں مگر تونے انہیں بھلادیا۔ اور اس طرح آج تھے بھی بھلایا جائے گا)۔

ان آیات کے سیاق و سباق اور بالخصوص اس واقعد کی بابت سب سے پہلی آیت جس میں خدانے فرمایا '' اِنِّی اِکْ اِنْ اِن جَاعِلٌ فِی الْاَسْ ضِ خَلِیفَةً '' ' ' میں زمین میں خلیفہ بنا رہا ہوں ' سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ آدم ' کو پیدا ہی اس لیے کیا گیاتھا کہ ان کی زندگی زمین میں بسر ہواور زمین ہی میں ان کی موت واقع ہواور یہ جوخدانے آئیں اور ان کی زوجہ حواکو بہشت میں جگددی و مصرف ان کے امتحان اور آئیں آزمانے کے لیے تھا جس کے نتیجہ میں ان کی شرمگا ہیں ان پر ظاہر ہوئیں اور وہ زمین پر اتر گئے

ای طرح سورہ طاکی فدکورہ آیت میں خداکا بیفر مان "فقُلْنَا آیادہُ "اورسورہ اعراف میں بیکہنا" وَآیادہُ اللهُ ان میں بہشت کے واقعہ اورفرشتوں کو سجدہ کرنے کا تھم دینے کوایک ہی واقعہ کے طور پرذکر کیا گیاہے اور دونوں کو ایک ساتھ ملاکر بیان کیا گیا ہے اور دونوں کو ایک ساتھ ملاکر بیان کیا گیا تھا کہ وہ زمین میں سکونت پذیر ہوں تا ہم اس مقصد کے لیے بیطر بقد اپنایا گیا کہ پہلے آ دم "کوفرشتوں پر برتری عطاکی گئ تاکہ ان کے استحقاق خلافت کا ثبوت فراہم ہو سکے پر فرشتوں کو بہشت میں سکونت پذیر کروایا اورایک کا ثبوت فراہم ہو سکے پر فرشتوں کو تھم دیا گیا کہ وہ آنہوں نے شیطان کے بہکا وے میں آکر) اس ممنوعہ درخت سے پھل کھایا جس کے بیتے میں ان کی شرمگا ہیں ظاہر ہو کی اور اس طرح ان کے بہکا وے میں آکر) اس ممنوعہ درخت سے پھل کھایا جس کے بیتے میں ان کی شرمگا ہیں ظاہر ہو کی اور اس طرح ان کے بہکا وے میں آگر اسب فراہم ہوگیا۔

بہرحال ان تمام واقعات کے مرحلہ وارجائزہ سے بظاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ آدم "وجوا" کے زمین میں سکونت پذیر ہونے اور دنیاوی زندگی کو اپنائے کا سب سے آخری سبب ان دونوں کی شرمگاہوں کا ظاہر ہوجانا تھا۔ اور آیت شریفہ میں لفظ المرصوبات تھا۔ اور آیت شریفہ میں لفظ المور ہوتا تھا۔ اور آیت شریفہ میں لفظ المرصوبات کی بنیاد اور کھانے نے آپ کو المست کے پتوں سے چھپانے گئے ) اور واضح ہے کہ شرمگاہیں ہی تمام حیوانی خواہشات کی بنیاد اور کھانے پینے اور تموکر نے کا المب بھی ہیں اس لیے المبیس کی صرف بیکوشش تھی کہ جس طرح بھی ممکن ہو ان دونوں کی شرمگاہوں کو ظاہر کرد سے اور اور ادھر خداوند عالم نے بھی آدم "اور حوا" کواگر چہ بشریت کے لباس میں زمین میں رہنے کے قابل بنادیا تھا اور پھر انہیں بہشت میں اثنا مہلت دی کہ وہ قیام پذیر کیا لیکن انہیں بشری خلقت کی تحیل کے بعد زیادہ ویر تک بہشت میں نہیں تھہر ایا اور نہ بی انہیں اتن مہلت دی کہ وہ اثنا میڈ یر کیا لیکن انہیں بشری خلقت کی تحیل کے بعد زیادہ ویر تک بہشت میں نہیں تھہر ایا اور نہ بی انہیں اتن مہلت دی کہ وہ

دنیا میں اچھی طرح اپنی شرمگاہوں سے باخبر ہو سکیں اور اس کے علاوہ اپنی دنیاوی زندگی کی ضرور توں وغیرہ سے بھی آگاہ سکیں۔ بلکہ ان کی بشری خلقت کی تکیل کے بعد فور اانہیں بہشت میں داخل کر دیا جبکہ اس وقت تک وہ ملکوتی روح کے حاماً سے اور روح و فرشتوں کی پاکیزہ دنیا کا اور اک ان سے زائل نہیں ہوا تھا اس کا ثبوت خدا کے اس بیان میں موجود ہے "لیب میں لہا ما ووری عنہا" (تاکہ وہ ظاہر کردے ان پروہ کہ جوان سے چھپالیا گیا تھا) یوں نہیں کہا کہ "لیب ما کان ووری عنہا" (تاکہ ظاہر کردے وہ کہ جوان سے پوشیدہ تھا) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شرمگاہوں کا چھپایا ہی عارضی امر تھا اور پھر مائی نہ تھا کہ دنیاوی زندگی میں وہ بھیشہ کے لیے ہو بلکہ وہ وقعتہ اور لی بھر کے لیے تھا اور پھر آئی کہ سبہ کہشت میں سکونت و دوی گئ اس سے بیٹا بت ہوا کہ شرمگاہوں کا ظاہر ہوجانا کہ جومنو عدر خت سے پھل کھا لینے کے سبہ ہوا در اصل زمین کی زندگی بسر کرنے کے لیے ایک حتی اور خدا کی طرف سے طشدہ امر تھا اس وجہ سے خداوند عالم ۔ ارشا دفر مایا:

. \*" فَلَا يُخْرِجَنَّلُمَامِنَ الْجَنَّةِ فَتَشَقٰى "

( کہیں ایسانہ ہو کہ وہ ..... شیطان .... تم دونوں کو بہشت سے نکلوادے کہ پھرتم سخت نقصان میں رہوگے )۔ اور پھرارشا دفر مایا:

\*" فَأَخْرَجُهُمَامِتًا كَانَافِيْهِ"

(اوراس نے ان دونوں کواس .....امن وسکون کی حالت .... سے نکال دیا (محروم کردیا) کہ جس میں وہ تھے)۔

اس کے بعد خداوند عالم نے ان (آ دم " وحوا " ) کی غلطی کو جب انہوں نے توب کی تو معاف کردیالیکن انہیں دوبا

بہشت میں خدلا یا بلکے زمین پراتار دیاتا کہ وہ اس میں ہی زندگی بسر کریں ۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ بیسب پچھے حتی اور ز

كى طرف سے بطے شده امر تھا كيونكه اگردنيا ميں زندگى بسركرنامنوعددر فت سے پھل كھانے اور شرمگا ہوں كے ظاہر ہونے

وجہ سے خدا کا حتی فیصلہ اور طے شدہ امر نہ ہوتا اور پھر بہشت میں دوبارہ جانا ناممکن نہ ہوتا تو وہ یعنی آ دم "اورحوا " تو بہ قبو ہونے اور غلطی کی معافی کے بعد بہشت میں واپس آ جاتے جبکہ ان کے بہشت سے نکلنے اورزمین پراتر نے کا ظاہری سبب ا

ہوئے اور کن معانی نے بعد بہت یں واپن ا جانے جبلہ ان نے بہت سے مسے اور ین پراٹر نے 6 طاہری سبب کاممنوعہ درخت سے پھل کھانا اوراس کے منتیج میں ان کی شرمگا ہوں کا ظاہر ہوجانا ہی تھا جو کہ شیطان ملعون کی طرف سے ا

کے دلوں میں وسوسہ ڈالنے کی وجہ سے ہوا' (اس سے ثابت ہوتا ہے کہ خداوند عالم اپنے امور اسباب کے ذریعے انجام ، ہے) خداوند عالم نے سورہ طرمیں اس واقعہ کو یوں بیان فر مایا ہے:

\* وَلَقَنْ عَهِنْ نَا إِلَّا ادَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِلُ لَهُ عَزْمًا "-

(ہم نے پہلے بی آ دم " سے عہد لے لیا تھا گراس نے ہمارے عہد کو بھلا دیا اور ہم نے اسے اس عہد پر پا ارادے کا مالک نہیں یا یا )۔

اس آيت من "عبدوييان" كاذكر بواب توسوال بيب كاس عبداور وعده سه كيامراد ب؟اسسلمين"

اخالات موجود بن:

پہلا یہ کہ اس سے مرادممنوعہ درخت کے قریب نہ جانے کا عہد ہے جو کہ خدانے ان الفاظ میں ان سے لیا: اس درخت کے قریب نہ جانے کا عہد ہے جو کہ خدانے ان الفاظ میں ان سے لیا: اس درخت کے قریب نہ جانا ور نہ ظالموں میں سے موجاؤ گئ (وَلَا تَقْدِ رَبَا هٰ نِوَالشَّا جَرَا اَفْظَا اَلْفَا لِمِنْ اللَّهُ اللَ

تیسرایه کهاس سے مرادوہ عام عہدو پیان ہے جوانسان سے لیا گیا ہے اور انبیاء سے فاص طور پر نہایت تاکید کے ساتھ لیا گیا، یہ ہیں تین احتالات جواس عہدو پیان کی بابت ذکر کئے گئے ہیں اب ان کی صحت وسقم پر بحث کی جاتی ہے: جہاں تک پہلے احتال کا تعلق ہے تو وہ قطعی طور پر صحیح نہیں کیونکہ خداوند عالم نے فرمایا:

\* نُوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيُطُنُ لِيُبُدِى لَهُمَا مَا وَرِى عَنْهُمَا مِنْ سَوْاتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهْ كُمَا مَنْ هُذِهِ الشَّجَرَةِ الْآاَنْ تَكُونَا مَلَكُيْنِ اَوْتَكُونَا مِنَ الْخُلِدِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّيْ لَكُمَا لَمِنَ النَّصِحِيْنَ ﴿ " الشَّجَرَةِ الْآاَنْ تَكُونَا مَلَكُيْنِ الْخُلِدِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّيْ لَكُمَا لَمِنَ النَّصِحِيْنَ ﴿ " الشَّجَرَةِ اللَّا لَكُنَا النَّعِرَةِ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

(شیطان نے ان کووسوسے میں ڈال دیا اور ان سے کہا کہ تمہارے پروردگار نے تمہیں اس درخت سے صرف اس لیے روکا ہے کہ تم فرشتے ندین جاؤیا ہی کہ ہمیشہ بہشت میں رہنے والوں میں سے ندہوجاؤ اور شیطان نے ان کے سامنے قسم کھائی کہ میں توتمہارا خیرخواہ ہوں)۔

اس آیت سے صاف ظاہر ہے کہ انہیں ممنوعہ درخت سے پھل کھاتے وقت خدا کا تھم یا دتھا اکیکن ابلیس نے انہیں ورغلا کر درخت کے قریب جانے کی ترغیب دلاتے ہوئے کہا کہ خدانے تواس لیے روکا ہے کہ تم کہیں فرشتے نہ بن جاؤیا یہ کہ تم ہمیشہ ہمیشہ کے لیے اس میں ندر ہواس سے پہ چلتا ہے کہ آ دم اور حواکو خدا کا تھم اچھی طرح یا دتھا لیکن شیطان کے بہکا و ب میں آ کر انہوں نے اس ممنوعہ درخت سے پھل کھالیا جبکہ خدانے اس عہد و پیان کے بارے میں جواس نے آ دم " سے لیا تھا

\* ''فَلَسِي وَلَمُ نَجِلُ لَهُ عَزْمًا '' (كراس نے اس عبد کو بھلادیا اور ہم نے اسے اس پر ثابت قدم نہیں پایا)۔ اس سے ثابت ہوا كروہ عبد ، منوعہ درخت كے ياس نہ جانے كاعبد نہ تھا۔

ابرہادوسرااحمال کے خدانے آدم "اورحوا " کوابلیس کی دھمنی سے آگاہ کرتے ہوئے ان سے وعدہ لے لیا کہوہ اس کی بات ندمانیں اوراس کا اتباع ندکریں تواگر چہ بظاہر بیاحمال ممکن اور سی نظر آتا ہے اوراسے نظر انداز بھی نہیں کیا جاسکتا لیکن آیات کے ظاہری الفاظ سے اس کی تائید نہیں ہوتی کیونکہ آیت سے یہ پنہ چلتا ہے کہوہ وعدہ صرف جناب آدم علیہ السلام سے لیا گیا تھا 'جبکہ شیطان کے بہکاوے میں آنے سے بیچنے کا حکم آدم "اور حوا" وونوں کو دیا گیا اور وعدے کو مجول

جانے کی نسبت صرف آ دم کی طرف دی گئ اوراس کے علاوہ یہ کہ سورہ طلہ کی فذکورہ آیات کے ابتدائی جیلے اور بعدوا لے جط اس امر کی نشا ندبی کرتے ہیں کہ عہدو پیان سے عام اور کلی عہدو پیان مراد لینا موزوں اور مناسب ہے نہ کہ صرف وہ عہد اور دعدہ جو ابلیس سے نیچ کررہے کی بابت لیا گیا کچنا نچہ خداوند عالم نے ارشا وفر مایا:

سوره وطهآيت ۱۲۴:

\*" فَإِمَّا يَأْتِيَعَّلُمْ مِّنِّى هُ رَّى ۚ فَهَنِ اتَّبَعَ هُ رَاىَ فَلَا يَضِلُّ وَلاَيَشْقَى ﴿ وَمَنَ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْمِى فَالْأ لَهُ مَعِيْشَةً قَضَنْكًا وَّنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقَلِيمَةِ اَعْلَى "-

(پس جب تمہارے پاس میری طرف سے ہدایت آئے تو جو مخص میری ہدایت پر چلے گا وہ کبھی گمراہ نہ ہو گا اور نہ عن اندھ می نقصان اٹھائے گا اور جس نے میرے ذکر سے منہ پھیرا تو اس کی زندگی تباہ ہوجائے گی اور جم اسے قیامت کے دن اندھ کر کے محشور کریں گے)

ان آیات کو جب زیر بحث آیات پر منطبق کیا جائے تو خدا کا بیفرمان: "وَمَنُ اَعُرَضَ عَنْ ذِکْرِی فَانَ لَ مَعِیْشَةً خَنْدُگا" (جس خص نے میری ہدایت سے منہ پھیراس کی زندگی تباہ ہوجائے گی) اس بات کا ثبوت فراہم کرتا ہے کہ اس عہد سے وہی عام بیٹا ق اور وعدہ جو ہرانسان سے لیا گیا (یعنی توحید اور خدا کی ربو بیت و بندگی کا وعدہ) مراد لینا زیاد موزوں ومناسب ہے نہ کہ صرف اہلیس سے فی کررہنے کا وعدہ کی کوئکہ یہاں دوبا تیں ہیں: ایک خدا کی یاد سے منہ پھیر ، دوسری اہلیس کی پیروئ تو ان دونوں کے درمیان مفہوم کے لحاظ سے کوئی مناسبت نہیں پائی جاتی کیوئکہ بیدونوں الگ الگ مفہوم رکھتے ہیں جبکہ ربو بیت کا بیٹاق اور وعدہ ایسا ہے جس سے مراد بیہ ہے کہ انسان اس بات کو ہرگز نہ بھلائے کہ خدا ہی اس مفہوم رکھتے ہیں جبکہ ربو بیت کا بیٹاق اور وعدہ ایسا ہے جس سے مراد بیہ ہے کہ انسان اس بات کو ہرگز نہ بھلائے کہ خدا ہی اس کو اور کی موت اور حروث وقت کو ماروش میں جاور خود کی چیز کا حقیق ما لکٹ نیس اور کوئی چیز اس کے اختیار میں نہیں نہ نفع نہ نفصان اور نہی وہ موت اور حشر وفتر گویا وہ خود نہ اپنی ذات میں نہ صفات میں اور نہی افعال میں مالک ہے بلکہ سب پھے خدا کے باتھ میں ہوروہ می ہرچیز کا مالک اور صاحب اختیار ہے۔

بنابرایں اس عہد و پیان کے مقابلے میں خطا اور غلطی سے مرادیہ ہے کہ انسان اپنے پروردگار کی یاد سے منہ پھیے ۔ لے اور اس کے بلند مقام ومرتبہ کو بھول جائے اور اس کی مقدس ذات سے غافل ہوکرا پئے آپ میں گم ہوجائے اور اپئے آپ کواس دنیاوی زندگی کی فناپذیر اور نہایت بہت وناچیز لذتوں میں مصروف کر کے اپنے پروردگار کی عظیم المرتبت ذات کو بھا

لیکن اگر آپ اس دنیاوی زندگی کے بارے میں اچھی طرح غور وفکر کریں اور اس کی مختلف جہتوں گونا گول پہلووں طرح طرح کے زاویوں اور اس کا مومن وکا فر کے لیے ایک جیسا ہونا ملاحظہ کریں تو آپ کومعلوم ہوجائے گا کہ وہ اپڑ حقیقت اور باطن کے لحاظ سے دومختلف حیثیتیں رکھتی ہے، ایک حیثیت خدا کوجانئے کے حوالہ سے اور دومری حیثیت خدا کون

جانے اوراس کی ذات سے جہل کے حوالد سے پس جوش اپنے پروردگار کے عظیم مقام ومرحبہ سے آگاہ ہے جب وہ اپنے آپ کود کھتا ہے اور اس طرح ونیاوی زندگی پرنظر کرتا ہے کہ جس میں ہرفتنم کی آلود گیاں وتیر گیاں طرح طرح کے رہے و آلام مشكلات ومسائل تكليفيس اور دروغ موت وحيات صحت ويمارئ تواكري وناداري راحت ويريشاني اورنعتيل ومحروى وغیرہ میں اور سب چیزیں (خواہ ان کا تعلق انسان کی ذات سے ہویا کسی اور چیز سے ) خدا کی ملکیت ہیں اور وہی ان سب کا مالک ہے اوراس دنیا کی کوئی چیز ندایے وجود میں اور نہ کی دوسرے پہلومیں کوئی مستقل حیثیت رکھتی ہے ( یعنی خدا سے ب نیاز نہیں) بلکہ سب کچھاس عظیم ذات کی ملکیت اور اس کے فیض وعنایت سے ہے کہ جس کے پاس صرف اور صرف حسن و جمال اچھائی اور خیر ہے اور وہ بھی ای معنے ومفہوم میں جواس کی ذات والا صفات کے شایان شان ہے اور اس کی عزت و عظمت اورقدروجلالت کے عین مطابق ہے اوروہ ذات الی ہے کہ جس سے سوائے خیر اور اچھائی کے کوئی اور چیز نہیں ملتی وہ ہر چیز کا سرچشمہ ہے البذاجب ان تمام اوصاف کو مدنظر رکھتے ہوئے کو کی شخص اس دنیادی زندگی پرنگاہ کرے تو وہ اس حقیقت سے بخولی آگاہ ہوجائے گا کردنیا میں کوئی ایسانا پیندیدہ امر ہی نہیں جسے وہ ناپندیدگی اور کراہت کی نظر سے دیکھے اور نہ کوئی الی خوفاک شے ہے جس سے وہ وحشت زدہ مواور نہ ہی کوئی ڈراؤنی شے ہے جس سے وہ ڈریے بلکہ وہ جس چیز کو بھی دیکھا ہےا ہے حسین وجمیل اور قابل محبت نظر آتی ہے سوائے ان چیزوں کے کہ جن کے بارے میں خود خداوند عالم نے فر مایا ہے کہ ان سے نفرت کی جائے اور دور رہا جائے'اس کے نز دیک کسی چیز سے نفرت کا معیار بھی پیہے کہ خدانے اس سے نفرت کرنے كاحكم ديااوراس ناپندكيايا أكرسى چيزكواچها مجهكراس سے حبت كى توده بھى اس ليے كه خداوندعالم نے اس چيزكواچها قرار دیا اوراس سے مجت کی مویا وہ خدا کے حکم کے مطابق اپنی جاہت اور نفرت کا معیار معین کرتا ہے اوراس کا ول اپنے پروردگار کے سواکسی پر بھی نہیں آتا اور نہ ہی خدا کے علاوہ وہ کسی کو خاطر میں لاتا ہے میرسب کچھاس لیے ہے کہ وہ ہر چیز کوخدا کی ملکیت سجھتا ہے اور کسی چیز کی کسی جہت اور پہلو میں خدا کے علاوہ کسی کو ذخیل نہیں سجھتا اور خدا کے سواکسی کے لیے بھی کسی چیز میں کوئی حصہ قرار نہیں دیتااس لیےاسے اس بات سے کوئی سروکار نہیں کہ مالک اپنی مملوکہ چیزوں کے بارے میں کیا فیصلہ کرتا ہے اور خداجو کہ حاکم اور بااختیار وباافتد ارہے وہ اپنی مخلوق کے بارے میں کیاارادہ کرتاہے؟ کیوں زندگی دیتاہے؟ کیوں موت دیتا ہے؟ كيول نفع كنبي تاہے؟ كيول نقصان سے دو جاركرتا ہے؟ فلال كام كيول كرتا ہے اور فلال كام كيول نبيل كھا؟ اسے اس سے کوئی سروکا رنہیں کیونکہ وہ پینجھتا ہے کہ پیسب کچھ خدا کی ملکیت ہے اور اسے ان کے بارے میں سب کچھا پیٹی مرضی کے مطابق انجام دینے کا پورا پوراحق حاصل ہے!

یہ ہے اس پاک و پاکیزہ زندگی کی حقیقی صورت کہ جس میں سعادت وخوشجتی کے سوا کی جھی نہیں اور اس میں شقاوت و بدیختی کانام ونشان ہی نہیں ماتا۔ اسی زندگی سرا پا نور ہے اس میں کسی شم کی ظلمت و تاریکی نہیں پائی جاتی بلکہ یہ سرا پا خوشی و سرور ہے کہ جس کے ساتھ کوئی غم وائدوہ نہیں اس میں سب کچھ ہے کسی قسم کی محرومیت نہیں اور ہر طرح سے بے نیازی ہی بے نیازی ہی جو نیازی ہے ۔ ایک بے نیازی کہ جس کے ساتھ کسی طرح کا فقر و ناواری موجود ہی نہیں اور یہ سب کچھ خدا کی ذات پر بھر پور

اورکال ایمان کا نتیجاور پا کیزه اثر ہے اوراس کے مقابے میں ایک اور زندگی ہے اور وہ ہے خدا کی معرفت ندر کھنے والے خفر کی زندگی نیخ اس خفس کی زندگی ہوا ہے جو اور خشر ہے کی زندگی نیخ اس خفس کی زندگی ہوا ہے پر وردگار کے ظیم مقام اور بلندمر ہے سے تا آگاہ ہے وہ ایسا ہے چارہ خفس ہے کہ جو اپنے رب اور پروردگار سے دور ہونے کی وجہ سے جس چیز پر بھی نظر ڈالٹا ہے خواہ اپنے آپ پر یا کسی دوسرے پر است مستقل بالذات اور ہر ایک سے بے نیاز ہم بھتا ہے خواہ وہ معز اور نقسان دہ ہو یا تافع اور فائدہ مند ہواور خیر ہو یا شر ہوا کا احساس و تصور کے ساتھ وہ اپنی دنیاوی زندگی کے تمام مراحل طے کرتا ہے چیا نچے جس چیز سے محروی کا خوف اس کے دل شر پیدا ہوجا تا ہے وہ ہیشہ اس خوف سے دو چار ہتا ہے اور جس چیز سے ڈرنے لگتا ہے ۔ تو اس سے ہیشہ ہی ڈرتا رہتا ہے اور جب کوئی چیز اس سے ہیشہ ہی ڈرتا رہتا ہے ۔ اور جب کوئی چیز اس سے ہیشہ ہی ڈرتا رہتا ہے ۔ اور جب کوئی چیز اس کے ہاتھ سے چلی جائے اس پر حسرت کا شکار ہوجا تا ہے خواہ وہ جاہ واقتد ار ہو یا بال ودولت یا اولا ووساتھی ہوں یا ہروہ چیز کہ جے وہ دوست رکھتا ہے اس کر محرور کرتا ہے اور اس سے متاثر ہے ایسائی جب کسی نامناسب کام کا عادی ہوجا تا ہے اور اس بر سے کام کی تی اس کے گوشت و پوست میں رہے بس جاتا ہے اور اس عداب کی وجہ سے اس کام کی تی اس کے گوشت و پوست میں درج بس جاتا ہے اور اس عداب کا در کر کیا با اور سید نگ ہو با اور اس خور ما یا ہے :

بریشان مضطرب اور بے چین دل کے ساتھ عذاب کا مزہ چکے اور اس عذاب کی وجہ سے اس کا دل کہا ب اور سید نگ ہو بو است جان کی طرف از کر چلے جانے کا متمنی ہو بیوہ حالت ہے جس کے متعلق خداوند عالم نے فرما یا ہے :

بریشان مضطرب اور بے چین دل کے ساتھ عذاب کا مزہ چکے اور اس عذاب کی وجہ سے اس کا دل کہا ہے :

بریشان مضطرب اور می جین دل کے ساتھ عذاب کا مزہ چکے اور اس عذاب کی وجہ سے اس کا دل کہا ہو اور اس میں میں کے متعلق خداور ما آپ ہو کو اس کی اس کے اس کی متعلق خداور میں اس کی دی ہو کا تا ہو کہا ہو کہا ہے :

\* " كَذُلِكَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ "

(ای طرح خدارجس اور پلیدی کوان لوگوں پرڈال دیتا ہے جوایمان نہیں لاتے)

مذکورہ بالا بیان سے میدامرآپ پرواضح ہوگیا کہ ان دو چیزوں یعنی فطری میٹاق کو بھلا دینا اور دنیاوی زندگی کر شقاوت وبد بختی فطری میٹاق کو بھلا دینے ہی کر شقاوت وبد بختی فطری میٹاق کو بھلا دینے ہی کر ایک فرع ہے۔ اور مید ہم کلتہ ہے جس کا اشارہ خداوند عالم کے مقدس کلام میں ہوا اور اس میں تمام اہل دنیا کو ناطب کرکے فرمایا:

#### موره ءطهآيت ۱۲۴:

ۗ \*' فَامَّا يَأْتِيَكُّمُ مِّنِّيُ هُدًى ۚ فَهَنِ اتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِلُّ وَلا يَشْقَى ۞ وَمَنَ اَعُرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَالْأ لَهُ مَعِيْشَةً ضَنْكًا وَّ نَحْشُرُهُ كِوْمَ الْقِلِيمَةِ اَعْلَى ''

(پس جب میری طرف سے تمہارے پاس ہدایت آئے تو جو مخص میری ہدایت کی پیروی کرے گا وہ بھی گراہ بد بخت ند ہوگا اور جو مخص میری یا دسے منہ پھیرے اس کی زندگی تباہ ہوگی اور ہم قیامت کے دن اسے اندھا کر کے اٹھا میر گے )۔

لیکن سوره بقره کی ان آیتوں میں جن کی تفسیر ہم بیان کررہے ہیں اس طرح ارشا دفر مایا:

سوره ء بقره آیت ۳۸:

\* " فَمَنْ تَبِعَ هُدَاى فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزُنُونَ " (جُوض ميرى ہدايت كى پيروى كرے گاس پركوئى خوف ند ہوگا اور ندہى وہ عملين ہول كے )\_

ہمارے ان تمام بیانات اور آیات شریفہ میں ذکر کئے گئے مطالب کی روشی میں قار کین کرام بخو بی بیا ندازہ کر سکتے ہیں کہ وہ درخت کہ جس سے آدم وحوا "کوروکا گیا تھا دراصل اس کے قریب جانا دنیاوی زندگی میں تعب ومشقت اور تکلیف کا باعث تھا اور اس کی شقاوت و بدیختی بی ہے کہ انسان دنیا میں اپنے پروردگا رکوبھول جائے اور اس کے عظیم مقام و بلند فرت سے خفلت کرئے اور حضرت آدم علیہ السلام نے گویا دونوں چیزوں کو اکٹھا کرنے کا ارادہ کیا یعنی بیہ سوچا کہ اس ورخت سے پھل کھا کراس سے بھی لذت اندوز ہوں اور جو بیٹاتی ان سے لیا گیا ہے اسے بھی پورا کریں لیکن وہ ایسانہ کرسکے وربیٹاتی کو بھول گئے اور و بیٹاتی کو بھول گئے اور و بیٹاتی کو بھول گئے دارک تو بہ کے ذریعے کرلیا گیا۔

سیر ہوکر کھانے کی اجازت

و كُلُامِنْهَا مَعْدًا"

(اوراس سے سیر ہوکر کھاؤ)

لفت مین 'رغد' کامعنی آسوده اورخوش حال ہونا ہے' چنانچہ کہاجاتا ہے: "ار غد القوم مو الشبہ م "اینی ان لوگوں نے اپنے اللہ کا مطلب بیہ ہے کہ وہ جس طرح چاہیں سیر ہوکر کھالیں' اس طرح جب کہاجاتا ہے کہ ''قوم رغد' یا''نساء رغد' تواس کامعنی ہم فد و آسوده حال قوم اورم فدوخوش حال زندگی والی عورتیں۔

رخت كقريب جانے كى ممانعت O وَلاتَقُرَبَاهٰ نِهِ وَالشَّجَرَةَ "

(اوراس ورخت کے پاس نہ جاتا)

اس جملہ میں درخت کے قریب جانے سے روکا گیا ،اس سے مرادیہ ہے کہ اس درخت کا کھل نہ کھا تھیں اور درخت کے قریب جانے سے روکنا دراصل نبی میں شدت اور سخت تا کید کے طور پرتھا' چنانچے سورہ اعراف کی آیت ۲۲ میں اس کا واضح نبوت ملتا ہے' جس میں یوں ارشاد ہوا:

\* " فَلَبَّا ذَا قَاالشَّجَرَةَ بَدَتُ لَهُمَا كُذَا تُعُمَّا كُلْ اتُّهُمَا "

(پس جب انہوں نے اس درخت سے چکھ لیا توان کی شرمگاہیں ان پرظاہر ہوگئیں)

ای طرح سورہ طلہ کی آیت ا ۱۲ نہایت واضح الفاظ میں اس امرکو بیان کرتی ہے کہ در حت کے پاس جانے۔

روكن كامطلب اس كالمحل كهاف سيروكنا تها ويناني فرمايا:

\* "فَأَكَلَامِنْهَافَبَكَتْ لَهُمَا كَنْهَا تُهُمَا "

( پھرانبوں نے اس درخت سے پھل کھا یا توان کی شرمگا ہیں ان پرظاہر ہوگئیں )۔

اس آیت میں صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ اس ورخت سے پھل کھانے سے روکا گیا تھا 3

ودولاتقربان .....اوراس كقريب نهجانا .... كالفاظ سے بيان كيا كيا\_

خدا کی محم عدولی ظلم ہے "فَتُكُوْنَامِنَ الطَّلِمِیْنَ"

(ورنةم ظالمول ميں سے ہوجاؤ مے)۔

اس جمله میں لفظ "ظالمین" ،ظلم سے (اسم فاعل ۔ظالم ۔ کی جمع کا صیفہ) ہے نہ کہ "ظلمت" ہے، اگر چہونظ مضرین نے اس کا احتال دیا ہے کہ بیظ سے جہیں بلکہ ظلمت سے ہے لیکن وہ محیح نہیں کیونکہ آیت کے الفاظ سے بخو بی معلم مفسرین نے اس کا احتال دیا ہے کہ بیظ سے جہیں بلکہ ظلمت سے ہے لیکن وہ محیح نہیں کیونکہ آیت کے الفاظ سے بخو بی معلم موتا ہے کہ آدم اور دوائل کے بیان کوذکر کرتے ہوئے فرما یا کہ انہوا نے کہا: "کَ اَتْنَا ظُلْکُنْ اَلْ نُفُسُنًا اَنْ فُسُنًا اَلْمُ اَلْمُ لَا فَا فَرِنْ لَمْ لَا فُورِ اللّٰمَ کَ اللّٰمِ اللّٰمُ کَ اللّٰمِ اللّٰمَ کَ اللّٰمِ کَ اللّٰمِ اللّٰمُ کَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ کَ اللّٰمِ اللّٰمَ کَ اللّٰمُ کَ اللّٰمِ اللّٰمُ کَ اللّٰمُ کَ اللّٰمِ کَ اللّٰمُ کَ کُورُورُ اللّٰمُ کَ اللّٰمُ کَ اللّٰمُ کَ اللّٰمُ کَ کَ کُورُورُ وَ طُلْمَ اللّٰمُ کَ کَ اللّٰمُ کِ اللّٰمُ کَ اللّٰمُ کَ اللّٰمُ کَ کُورُورُ وَ طُلْمُ کَ اللّٰمُ کُلُمُ کُلُمُ کَ اللّٰمُ کُلِّ کُلُمْ کُلُمُ کُلُمْ کُلُمُ کُلُمْ کُلُمُ کُلُمْ کُلِمْ کُلُمْ کُلُمْ کُلُمْ کُلُمْ کُلُمْ کُلُمُ کُلُمْ کُلُمُ ک

وں من الباری کی از مرورہ کے اسامی میں ہے۔ اسامی میں ہوت ہے۔ اور میں الباری ہوتے کہ پھرتم شقاوت سے دوجار الباری نددے کہ پھرتم شقاوت سے دوجار ا

جاؤ کے )اس آیت میں'' نظلم'' کی بجائے'' شقاوت'' کا لفظ استعال کیا گیا ہے' لغت میں'' شقاوت'' کا آیک معنی سختی ا تکرار میں میں میں میں میں میں میں استعال کیا گیا ہے کا میں میں استعال کیا گیا ہے کا میں میں استعال کیا گیا ہے

تکلیف ہے چنانچہ اس کی وضاحت میں یوں فرمایا: " اِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوْعَ فِیْمَا وَ لَا تَعُمَّى ﴿ وَأَنَّكَ لا تَظْمُواْ فِیْمَا وَ تَطَمُوا فِیْمَا وَ تَصَمُّحَى ﴿ اَنَ اِللَّ مَا اِللَّ الْعَامِ وَلِيهَا وَكَا مِنَا وَلَا تَعْمُا كُلُ اِللَّهُ كَا بِرَا اَعْجَامُ وَلَيْ وَلَا يَكُولُ مِنَا بِياسٌ نَكَا بِنَ اور دَكُولُ ۔ تَضُعَى ﴿ اَنَ اَلَا اَلْعَامُ وَلَيْ اَلَا الْعَامُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

على المراق المراريا يا البندا آدم " وحوا " كاظلم دراصل النيخ آب پرظلم تفانه كه خداكى نافر مانى كيونكه اصطلاح طور براس ــ

مرادخدا کی نافر مانی اورخدا پرظلم کرنا مرادلیا جا تا ہے جبکہ ان دونوں کاظلم خودان کا اپنے آپ پرظلم کرنا تھا'لہذااس سے معصیہ ونافر مانی خدااورظلم علی الله مرادنہیں'

اس بیان سے بیربات بھی معلوم ہوتی ہے کہ خداکی طرف سے نبی یعنی " کا تَفْرَ کِالْهَ فِ وَالشَّجَرَةَ "(اس درخد کے پاس نہ جانا) دراصل ان کی خیرخواہی کے طور پرتھا (کہ جے اصطلاح میں تنزیجی اورار شادی نبی کہتے ہیں) نہ کہ حاکم ۔

تھم اور لازم العمل فرمان کے طور پر کہ جے اصطلاح میں ' نہی مولوی' کہاجا تا ہے لینی حاکمانہ ممانعت ( کسی کام کے ارتکاب سے باز رہنے کا فرمان) کہ جس کی خلاف ورزی پر سزا وعذاب ہوتا ہے' ( تنزیبی اور ارشادی نہی کی مثال ہے ہے جیے کوئی طبیب کسی مریض سے کہے کہ فلال چیز نہ کھاؤ' تو اس کا یہ کہنا مریض کی خیرخواہی اور بہتری کے لیے ہوتا ہے البذا اگر وہ مریض طبیب کے اس تھم کی خلاف ورزی کر لے تو اسے سز انہیں دی جاتی بلکہ صرف اس کی سرزش ہوتی ہے اور اس خلاف ورزی کے نتیج میں وہ خود تکلیف اٹھا تا ہے جبکہ حاکم کے تھم اور مولا کے فرمان میں خلاف ورزی پر سزاملتی ہے )۔ لبذا آ دم "اور حوا " نے اپنے او پر طلم کیا اور اپنی آپ کو بہشت سے تحروم کر لیانہ یہ کہ خدا کی نافر مائی کے مرتکب ہو کر معصیت کار ہوئے ہوں۔

ہے ہوچہ ہے ہور ہے ہوں کہ اس کے علاوہ یہ امر بھی واضح ہے کہ اگر خدا کا انہیں درخت کے نزدیک جانے سے روکنا حاکم کے بھم اور مولا کے فرمان کے علاوہ یہ امر بھی واضح ہے کہ اگر خدا کا انہیں درخت کے نزدیک جانے سے دو کنا حاکم کے بھر اگر تو بہر کی ان کے طور پر ہوتا تو تو بہ کے ذر لیے اس کی تلاف ہوجاتی ہیں جبکہ آدم "اور حوا " نے درخت کے قریب جانے اور اس کا پھل کھا لینے کے بعد تو بہ کی اور ان کی تو بہ قبول بھی ہوئی لیکن نا فرمانی کے آثار باقی رہے اور انہیں بھت میں واپس آنے کی اجازت نہیں دی گئی اس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ نہی تنزیبی اور ارشادی لینی فیرخوابی وقسیحت کے لیے تھی ورنہ تو بہ قبول ہونے کی اجازت نہیں دی گئی اس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ نہی تنزیبی اور ارشادی لینی فیرخوابی وقسیحت کے لیے تھی ورنہ تو بہ قبول ہونے کی اجازت نہیں ہوا کیونکہ ارشادی تھی میں طبی اثرات باقی رہتے ہیں جبکہ مولا کے فرمان کے طور پر دیتے جانے والے تھم کی نافرمانی کے تشریعی اثرات تو بہ کے قبول ہونے کے بعد انہیں بھت میں واپس نہ لا یا جانا اور خدا کی کے صورت میں ختم ہوجاتے ہیں لہذا آدم "اور حوا "کی تو بہول ہونے کے بعد انہیں بھت میں واپس نہ لا یا جانا اور خدا کی مخول و مرتبہ کو دوبارہ حاصل نہ کرنا 'اس بات کی دلیل ہے کہ وہ بھم مولا کے فرمان کے طور پر نہ تھا بلکہ فیرخوابی کے طور پر خوابی اس سلسلہ میں تفسیلی بحث آئیدہ آئی انشاء اللہ تعالی۔

شيطان كابهكاوه

ووه " فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطِنُ

(پس شیطان نے انہیں پھسلادیا)

یہ جملہ اپنے جیسے دیگر جملوں کی طرح بظاہراس بات کی نشائد ہی کرتا ہے کہ شیطان نے آدم "اورحوا" کودھو کہ دیا اوران کے دلوں میں وسوسہ پیدا کردیا اس عبارت سے اگر چہ بیمعلوم ہوتا ہے کہ شیطان کا آدم "وحوا" کودھو کہ میں ڈالناای طرح سے تھا جس طرح وہ ہم بنی نوع آدم "کودھو کہ دیتا ہے اور دلوں میں وسوسے پیدا کرتا ہے جبکہ ہم اسے دیکھ نہیں سکتے۔

ليكن سوره ملم مين خداوند عالم كاس فرمان "فَقُلْنَا آياً دُمُر إِنَّ هٰ ذَاعَدُوٌّ لَّكَ وَلِزَوْجِكَ" (پس بم في كها

اے آدم! یہ سستیطان سستیرااور تیری زوجہ کا دشمن ہے )اوراس جیسی دیگر آیات سے بظاہر بید معلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے آدم "اورحوا" کوشیطان کی شکل دکھا دی تھی اوراس کی اچھی طرح پہچان کروادی تھی نہ یہ کہ صرف اس کے اوصاف بیان کرنے پراکتفاء کی بلکہ خود

ات دکھا کر پہچان کروادی، جبیا کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں شیطان کا یقول ذکر فرمایا ہے کہاں نے کہا:

★ قُلُادُلُكُ عَلَى لَنَاقِ الْخُلْدِ "

(آياميں تختے بميشه باتی رہنے کی نعت والا درخت بتاؤں؟)

یہ جملہ شیطان نے آ دم " سے کہا اور اس کا انداز، ' خطاب' کا انداز ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ شیطان آ دم " کے آمنے سامنے ان سے خاطب تھا کیونکہ اس طرح کے جملے اس مقام پر استعال ہوتے ہیں جہاں خطاب کرنے والا سامنے ہو۔

ای طرح خداوند عالم نے شیطان اور آوم وجوا م کے درمیان ہونے والی تفتگو کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشا وفر مایا: سورہ ءاعراف، آیت این

\* "وَقَالسَهُمَا إِنِّ لَكُمَالُهِ ثَالتُّصِحِينَ"

(اورشیطان نے ان کے سامنے شم کھائی کہ میں تمہارا خیرخواہ ہوں)

اس آیت میں شیطان کے شم کھانے کا ذکر ہے اور نشم میں عموماً فشم کھانے والاسامنے وکھائی دیتا ہے۔

اى طرح ايك اورآيت من يول ارشاد موا:

\* " وَنَا دُسُهُمَا مَ بُّهُمَا آ لَمُ ٱنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَ ٱقُلُّ لَكُمَا إِنَّا يُخُرِلَكُمَا عَنُ قُمُّمِينٌ "-

(اورانہیں ﴿ دم الله وحواظ كو)ان كے پروردگارنے آواز دى كه آيا ميں نے تنہيں اس درخت سے نہيں روكا تقااور

میں نےتم سے بینیں کہاتھا کہ شیطان تمہارا کھلا دشمن ہے)۔

ان تمام بیانات سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ شیطان انہیں دکھائی دے رہا تھا اور وہ اسے اپنے سامنے دیکھ رہے تھے اوراگروہ دونوں ..... آ دم " وحوا " ..... بھی ہماری طرح سے شیطان کے دسوسوں اور دھوکہ میں آ جانے کی طرح اس

کے فریب میں آئے ہوتے اور اسے ظاہر بظاہر ضد یکھا ہوتا تو وہ یوں کہتے کہ: اے ہمارے پالنے والے! ہم نے تو شیطان کو دیکھا بی نہیں ہے اور ہم نے سیمجھا کہ بیدوسوسے ہمارے اپنے افکار کی پیداوار ہیں اور ہم نے توسو چا بھی نہیں کہ پیشیطان کی

طرف سے ہیں اور ہم نے تیرے اس تاکیدی ارشاد کی خلاف ورزی کے بارے میں ہرگر جہیں سوچا جوتونے ہیں شیطان کے وسوے سے بحنے کی بابت کیا ہے۔

خلاصه ، کلام بیہ ب که آدم اور حوا "شیطان کودیکھ رہے تھے اور اسے اچھی طرح پہچانتے بھی تھے جبیہا کہ انبیاء

کرام می کرجوخدا کی طرف سے عطا کی می عصمت کی نعمت سے بہرہ ور تقے وہ بھی شیطان کوا چھی طرح بہچا نتے تھے اور جب بھی وہ ان انبیاء می کو ورغلانے بہکانے یا تنگ کرنے کی ناکام کوشش کرتا تو وہ اسے دیکھتے تھے جیسا کہ روایات میں ہے کہ اس نے حضرت نوح می محضرت ابراجیم می مصرت مولی می مصرت عیسی می مصرت ابوب محضرت ابراجیم می مصرت مولی محضرت ابوب میں اور حضرت ابوب میں اور حضرت ابوب میں اور مصرت کی جوکوششیں کیں ان سب میں وہ انبیاء میں کرام اسے دیکھتے اور ایجائے تھے۔

اسی طرح زیر نظر آیات کے ظاہری الفاظ اور خدا کے اس ارشادگرامی: "مَا نَهٰکُما مَ بُکُما عَنْ هٰدِهِ السَّبَحَرَةِ "کے بخوبی معلوم ہوتا ہے کہ شیطان جنت میں حضرت آدم اور حوا "کے سامنے ہی درخت کے پاس تھااور وہ پہلے ہی بہشت میں داخل ہو چکا تھااور وہ ان کے ساتھ ہولیا تھااور اپنے وسوسوں سے انہیں دھوکہ دینے میں کامیاب ہوگیا تھا۔

اب ر ماريسوال كرشيطان كيونكر بهشت مين داخل مواجبكه وه بهشت مين داخل بي نبيل موسكا؟

تواس کا جواب ہیہ ہے کہ بیربات تب درست ہوسکتی ہے جب اس بہشت سے مراد بہشت بریں .....جنته الخلد...... ہو کہ جس میں شیطان داخل نہیں ہوسکتا جبکہ وہ جنت الخلد نہیں تقی بلکہ ایک اور باغ تھا'اس کی دلیل ہیہ ہے کہ وہ سب اس باغ

ے باہر نظے (اگروہ بہشت بریں ہوتی تو آ دم اورحوا "اس سے ہرگز باہر نہ جاتے)۔

اور خدا کا اہلیں سے یہ کہنا: "فَا هَٰبِطْ مِنْهَا فَهَا يَكُونُ لَكَ اَنُ تَنَكَّبُ وَفِيهَا فَكُلْكَ اِلَّكَ "(سورہءاعراف، است سا) (بین تواس بہشت سے اتر جا کہ اس میں تیرے لیے تکبر کی کوئی مخبائٹ نہیں لہذا اس سے باہر نکل جا) اگر چاس سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ شیطان کو بہشت سے باہر نکالا گیا لیکن ممکن ہے اس سے مراد فرشتوں کی بزم سے باہر نکلنے کا تھم ہوکہ وہ خدا کے قرب کا مقام اور عظمت و بزرگی والی جگہہے۔

معیمل سکین حدرآ بادلفیف آباد بین قبر۸ - C1

بہشت سے نکلنے کا حکم

" وَقُلْنَا اهْبِطُوْ ابَعُضْكُمُ لِبَعْضِ عَلُوَّ " (اورہم نے کہا کہم اتر جاواس بہشت سے کیونکہ تمہارے بعض بعض کے دشمن ہیں)۔

اس آیت کے سیاق سے بظاہر سیمعلوم ہوتا ہے کہ خطاب آدم " حوا " اور ابلیس " سب کوتھا 'کین سورہ اعراف میں صرف ابلیس کوخاطب کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشا وفر مایا: " فَاهْدِطْ مِنْهَا فَهَا يَکُونُ لَكَ اَنْ تَنَكَّبُّ رَفِيْهَا " آو اس سے اتر جا ، کہ تیرے لیے اس میں تکبری کوئی گئجا تشہیں) لہذا خدا کا کہنا کہ " اَهْدِطُوْ ا " تم سب اتر جا وَ ' کو یا اس طرح سے ہے کہ دونوں احکامات کو باقی رکھا گیا ہے (علمی اصطلاح میں اسے ' دجتے بین الخطا بین ' کہتے بیں) اور یہاں دونوں احکام سے باکر دیئے گئے ہیں اور یہ کہ یہ بیان اس دشمنی اور عداوت کے تذکرے کے طور پر ہے جو خدانے ابلیس ملعون اور حضرت آدم ، ان کی زوجہ اور ان دونوں کی نسل میں پائی اور ای طرح اس امر کے بیان میں ہے کہ خدانے بی نوع آدم کے حضرت آدم ، ان کی زوجہ اور ان دونوں کی نسل میں پائی اور ای طرح اس امر کے بیان میں ہے کہ خدانے بی نوع آدم کے

لیے زمین میں زندگی بسر کرنا اور اس میں ہی مرنا اور پھراسی سے دوبارہ اٹھنامقرر فرمایا ہے۔

اک مقام پریدامرقابل ذکر ہے کہ آ دم "کی ذریت اورنسل بھی مذکورہ تھم میں آ دم " کے ساتھ شامل ہے جیسا / خداوند عالم کے اس فرمان سے معلوم ہوتا ہے:

سوره ءاعراف، آیت ۲۵:

" فِيْهَاتَحْيُونَ وَفِيْهَاتَنُونُونَ وَمِنْهَاتُخُرِجُونَ "

(ای میں بی تم زندگی بسر کرد مے اورای میں بی مرد کے اورای سے دوبارہ تکالے جاؤ کے)

ای طرح ایک اورآیت میں یوں ارشادفر مایا:

" وَلَقَنْ خَلَقُنْكُمْ ثُمَّ صَوَّى نَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمِلْ إِلَّهِ السَّجُنُ وَالِا دَمَ ---"

(اورہم نے تمہیں پیدا کیا پھرہم نے تمہاری شکلیں بنائیں پھرہم نے فرشتوں سے کہا کہ تم آ دم کو سجدہ کرو.....) اس آیت کی تفسیر سورہ اعراف میں بیان کی جائے گی انشاء اللہ تعالی۔

پس فرشتوں کا آدم گر کو سجدہ کرنااس لحاظ سے تھا کہ وہ زمین میں خدا کا خلیفہ تھااور در حقیقت آدم گر کو سجدہ کر ۔ میں تمام افراد بشرکو سجدہ کرنے کا تھم پوشیدہ تھا کیونکہ آدم علیہ السلام ' دبش' کے نائب کے طور پر بطور نمونہ سامنے لاتے گ

تصاورانييں سجده كرنا در حقيقت "بشر" كوفر شتوں كے سجده كرنے كے برابر تھا۔

خلاصہ بیکہ بظاہر بیسارا واقعہ لینی آ دم اور حوا کو بہشت میں قیام کروانا اور پھر درخت سے پھل کھانے کی وج

سے انہیں پہشت سے بنچے اتار دینا کہ جسے خداوند عالم نے بیان فرمایا ہے دراصل ایک طرح کی مثال اورنمونہ پیش کر نے کے مانند سے جس میں خداوند عالم نے ادا کر کر بیٹالہ سرکا از ادراکوں مزام میں نے یہ سرکس قریب اور میں خشر

کے مانند ہے جس میں خداوند عالم نے ایسا کر کے یہ بتایا ہے کہ انسان کواس دنیا میں آنے سے پہلے کس قدر سعادت وخوثر بختی کرامت و بزرگی خداوند عالم کے قرب اور پاکیزہ جوار میں حاصل تھی اوروہ اس بلند وظیم مقام میں تھا کہ جونعت وسرو

ک سراست و بررسی حداومدعام سے سرب اور پالیرہ بواریل حاس می اوروہ اس بلندو میم مقام میں تھا کہ جو بعت وسرو انس و محبت و پیار پاک و پا کیزہ ساتھیوں روحانی دوستوں اور پروردگارعالم کی ہمسا بگی کا مقام ہے میرسب پچھ بیان کر کے ہ

بتایا کهاس کے بعد انسان نے اس مقدس و پاکیزہ مقام کوچھوڑ کراییا مقام اپنے لیے اختیار کیا کہ جس میں تکلیفیں پریشانیار

سختیاں مصیبین اور مشکلات ہی مشکلات ہیں اور اپنے پہلے مقدس مقام کی طرف لوٹ جانے کی بجائے ای فانی ' بے مزہ بدمزہ' قابل نفرت اور پست و ناچیز زندگی کی محبت میں جتلا ہو گیا' البتداگر وہ اس کے بعد بھی اپنے پروردگار کی طرف لوٹ

آئے تو یقینا خدااسے اس کی عزت وسعادت کی منزل دوبارہ عطا کرے گا اورا گروہ ایسانہ کرے بلکہ زمین کی پستیوں کا شکا

ہوکراس میں ہی رہنے کاارادہ کر لےاورا پی نفسانی خواہشات کی پیروی کرتارہے تو گویا خود ہی اس نے خدا کی نعت کاشکر ادا کرنے کی بجائے کفران نعمت کیااورخود ہی اپنے لیے تباہی کی منزل اختیار کی جو کہ جہنم ہوہ اس کی بڑھکتی ہوئی آگ میر

جلتارہے گا جو کہ نہایت برامقام ہے۔

آ دم كاكلمات سيهنا

"فَتَكُقُّ ادَمُ مِنْ مَّ يِهِ كَلِلْتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ"

( پھرآ دم " نے اپنے رب سے محکمات سکھے اور خدانے اس کی توبیقول کرلی)۔

عربی زبان میں دولتی ' کامعنی کوئی چیز لینا' حاصل کرنا اور سیکھنا ہے اور کسی سے کوئی بات یا کلام اور اس کے معنی و مفہوم کواچھی طرح ہجھ کرحاصل کرنے کو دولتی ' کہتے ہیں اوروہ' دولتی 'آ دم علیدالسلام کے لیے توب کوآسان بنانے کا بہترین طریقہ اور ذریعہ تھا۔

اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ توب کی دوشمیں ہیں: ایک توبہ خدا اور دوسری توبہ عبد کیلی توبہ سے مرادیہ ہے کہ خدا ایپ بندے کی طرف استغفار اور معصیت و اپنے بندے کی طرف استغفار اور معصیت و نافر مانی سے دوری اختیار کرنے کے ساتھ لوٹ آئے۔

بندے کی توبہ خدا کی دو توبہ کے ساتھ ملی ہوئی ہے کیونکہ بندہ کسی حال میں بھی اپنے پروردگار سے بے نیاز نہیں ہو سکتا' لہذااگر وہ چاہے کہ معصیت وگناہ کی وادی ہے باہرنکل کرخدا کی طرف لوٹ آئے توابیا کرنے میں بھی وہ خدا کی طرف سے توفیق کے حصول کا مختاج ہے اور اس کی مدداور رحمت کا حاج تمند ہے تا کہ حصح معنی میں توبہ کرسکے اور اس کے بعد پھر وہ اس بات کا مختاج ہوتا ہے کہ خدا اس کی توبہ قبول کر ہے اور اسے اپنی عنایت اور رحمت سے نواز ہے گویا بندے کی توبہ اگر شرف تجولیت حاصل کر لے تو اس کا مطلب میں ہے کہ وہ خدا کی طرف سے دو توبہ کے درمیان واقع ہوئی ہے۔ ایک توبہ کرنے کی تو فیت حاصل کر ایواں کا مطلب میں ہے کہ وہ خدا کی طرف سے دو توبہ کے درمیان واقع ہوئی ہے۔ ایک توبہ کرنے کی توفیق اور دوسری توبہ کی قبولیت جیسا کہ خداوند عالم کے اس ارشادگرامی سے ثابت ہے:

سورهء توبيهآيت ١١٩:

' ثُمَّتَابَعَلَيْهِمْلِيَتُوبُوا"٠٠٠

(یتنی پھرخدانے انہیں توبددی تا کدوہ توبہرکیں)۔

اس مقام پرایک او بی نکته بھی ہے جس میں مذکورہ بالامطلب کی تائیداور مناسبت ملتی ہے اور وہ بیکہ آیت میں لفظ "آ دم" وم" کوزبر (نصب) کے ساتھ اور دی کلمات "کوپیش (رفع) کے ساتھ پڑھاجائے البتہ اگر دوسری قرائت لینی لفظ "آ دم" کوپیش (رفع) کے ساتھ اور دی کلمات "کوزبر (نصب) کے ساتھ پڑھاجائے تب بھی اس میں مذکورہ اہم مطلب سے منافات نہیں پائی جاتی ۔

### أيك سوال اوراس كاجواب

ابر ہا بیسوال کہ وہ کلمات کیا ہیں؟ تواس سلسلے میں بیا حمّال دیا جاتا ہے کہ ان سے مراد وہ چیز ہے جس کا فَ خدا دند عالم نے سورہ ءاعراف میں آ دم "اورحوا " کے حوالے سے کیا ہے کہ انہوں نے کہا:

سورهءاعراف، آيت ٢٢٠:

الله مَا اللَّهُ مَنَا النَّفُسَا اللَّهُ وَإِنَّ لَمْ تَغُفِرُ لِنَاوَتُرْحَيْنَا لَكُلُوْنَنَّ مِنَ الْخُسِرِينَ "

(انہوں ..... آ دم " وحوا " ..... نے کہاا ہے ہمارے پروردگارہم نے اپنے اوپرظلم کیا ہے اورا گرتو ہمیں معاف کرے اورہم پررحم ندفر مائے تو ہم سخت نقصان اٹھانے والول میں سے ہوجا تھیں گے )

لَيكُنْ يكُمَاتِ يَعِيْ "قَالَا مَ بَنَاظَكَمْنَاكَ "سوره اعراف مِن جمله" قُلْنَا اهْدِطُوْا - " سے پہلے ذکر كئے -بیں جبکہ اس سوره (بقره) میں "فَتَلَقَّیٰ ادَمُر - " كالفاظ "قُلْنَا اهْدِطُوْا - " كے بعد ذکر كئے گئے ہیں -اس ليے يہا خاوره احمال كى تائيز بيں ہوتى -

# ايك لطيف مُكته كي طرف اشاره

اس مقام پرایک لطیف گفتہ ہے کہ آپ نے اس واقعہ کی ابتداء میں اس امرے آگاہی حاصل کی کہ جب خدا اکت خوشتوں سے کہا: " اِنِیْ جَاعِلٌ فِی الاَ کُرِض خَلِیْفَة " (میں زمین میں خلیفہ بنا رہا ہوں) تو فرشتوں نے کہ اَتَجُعُلُ فِیہ اَمَن یُنْفِیہ اَوْلِیہ اِن اِن خَلِیفَہ اَلَّی مَاءَ وَنَحْنُ نُسیّہ بِحَدُدِك وَلَقَابِ مُں لَك " (آیا تواسے بنا رہا ہوں) تو فرشتوں نے کہ زمین میں فساد ہر پاکرے گا اور خون ریزی کرے گا جبکہ ہم تیری حمدے ساتھ تیری تبیح کرتے ہیں اور تیری تقلیس بجالا ہیں) فرشتوں کے اس جواب پر خداوند عالم نے ان کے بیان کی تر ویڈ ہیں کی اور زمین میں بنائے جانے والے خلیفہ پر کی طرف سے دی گئی فساد ہر پاکر نے کی نسبت کی فی نہیں کی اور پیٹیس فر مایا کہ وہ ایسانہیں کرے گا بلکہ ان کے الزامات کی فی طرف سے دی گئی فساد ہر پاکر نے کی نسبت کی فی نہیں کی اور پیٹیس فر مایا کہ وہ ایسانہیں کرے گا بلکہ ان کے الزامات کی فی کے جواب و پیٹی کی طرف سے منسوب کئے گئے الزامات کی فی کے ہو کہ اساء کا تعلیم و بنا ہی فرشتوں کے اعتراض ایس ایسے مقام پر باتی رہ جا تا اوران پر جمت ہرگز پوری نہ ہوتی اوروہ کہد کہ مارا اعتراض ایسی باتی ہو ایساء کا اعراب کی اعتراض سے کیا تعلق ہے! اس سے بیسی معلوم ہوتا ہے کہ جواب فداوند عالم نے فرشتوں کو تعلیم الاساء کا اعراب اس خیر بھی شامل تھی جومعصیت کرنے والے کو معصیت کرنے کے بعد سہارا و خواکم نے ور گناہ کرنے والے کو گناہ کرنے کے بعد سہارا و کی ہو والے کو معصیت کرنے والے کو معصیت کرنے والے کو گلم الساء کو گلم الساء کو کا راستہ دکھا سکتی ہے لہذا ہے کہ کی آدم علیہ السلام نے جو کلم سے اور گناہ کرنے والے کو گلم خواکم کا کا راستہ دکھا سکتی ہے کہ کہ کو موالے کو گلم خواکم کے اس کے کہاں کی کو کو کھر کیا کہ کرنے کی کو کر کا کہ کو کیا کہا کہ کو کو کھر کیا گئی کی کرنے والے کو گلم خواکم کی کو کو کھر کو کی کی کرنے کیا گو کو کہا کہ کرنے کیا گلم کی کے اس کو کھر کھر کے کو کو کھر کو کی کو کو کھر کو کو کھر کو کو کھر کو کی کو کھر کو کھر کو کھر کو کھر کو کھر کو کھر کی کو کھر کو کھر کے کو کھر کو کو کھر کو کھر کی کو کھر کو کھر کو کھر کو کھر کو کھر کو کو کھر کو کھر کو کھر کھر کو کو کھر کو کھر

پروردگارہے سیکھےوہ انہی اساء میں سے کسی اسم کے ساتھ تعلق رکھتے تھے۔ (غور فرما تیں)۔

اس کے علاوہ یہ جانا بھی ضروری ہے کہ اگر چہ حفرت آدم علیہ السلام نے اپنے آپ پرظم اورزیادتی کی اور اپنے آپ کو ہلاکت و تباہی کے کنارے لا کھڑا کیا اور سعادت و شقاوت کے دورا ہے پر بیٹھ گئے یعنی دنیا کو اختیار کرلیا کہ اگر اپنی جائے ہوط میں تھہر جاتے تو یقینا تباہ ہوجاتے اور اگر اپنی پہلی سعادت کی منزل کی طرف لوٹ جاتے تب بھی اپنے آپ کو مشقت اور تکلیف میں ڈالتے لائد اہر حالت میں انہوں نے اپنے اوپرظلم کیالیکن اس کے باوجود انہوں نے آپ کو سعادت کے دات کے دارجہ کی در دارجہ کی دارجہ کی

یا البشر نیمن پرندآ تے تو این مسلمہ حقیقت ہے کہ اگر حضرت آدم "ابوالبشر نیمن پرندآ تے تو اپنے فقر و ناداری، فرو ما یکی، احتیاج و ناتوانی اور نقص و کی کو کیوکر سمجھ سکتے تھے؟ اور کس طرح اس حقیقت کا ادراک کر سکتے کہ تکلیفوں مشقتوں اور تختیوں کو جھیلنے کے بعد ہی خدا کی مقدس بزم اور پروردگار عالم کی ہسا گئی کی پاکیزہ لذتوں سے لطف اندوز بروناممکن ہے؟ جبکہ یہ امرایک نا قابل افکار حقیقت ہے کہ خداو تدعالم کی پاکیزہ صفات اینی عفو و درگذر مغفرت و بخش تو بقول کرنا اور عنایت و مہر بانی "کنا ہوں کی پردہ پوشی فضل و کرم اور رجمت و عنایت و غیرہ گنا ہ گاروں ہی کے لیے مخصوص ہیں اس نے یہ سب صفات اپنے خطا کاربندوں ہی کے لیے مقرر فر مائی ہیں اور وہ اپام دہراور زمانہ کے شب وروز میں اپنی رجمت و عنایت کی مقدس خوشبو سے انہی لوگوں ہی کو لطف اندوز ہونے کا موقعہ دیتا ہے جواس کی نافر مائی اور گناہ کرنے کے بعداس کی رحمت کی آس لگا کراس کی طرف ہے دل سے دل

میتوبہ بی ہے جس کی وجہ سے انسان کو ہدایت کاراستہ دکھا کراس سے اس پر چلنے کی توقع کی گئ اور بیتوبہ بی ہے جو اس مقام ومنزل کی پاکیزگی کا سبب ہے جس میں قیام پذیر ہونے کی امید ہے اور بیتوبہ بی ہے جوتشریع دین اور راہ وروش زندگی کے تعین کا پیش خیمہ بن ان مطالب کے ثبوت کے لیے بھی کافی ہے (جیسا کہ آپ نے ملاحظ فر مایا) کہ خداوند عالم نے بار بارتوبہ کا تذکرہ کیا ہے اور اسے ایمان سے پہلے ذکر کیا چنانچہ ارشاد ہوا:

سوره و بهوده آیت ۱۱۲:

\* قَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَمَعَكُ "

(جس طرح سے آپ کو محم دیا گیاہے آپ استقامت اختیار کریں .... ثابت قدم رہیں ... اور ہروہ مخص بھی ایسا ہی کرے جس نے آپ کے ساتھ ہی تو ہدگی )۔

سوره وطهوا آيت ۸۲:

(اورمیں ہی معاف کرنے والا ہوں ہراس شخص کوجس نے توبہ کی اور ایمان لے آیا)۔

#### اس مضمون کی متعدد آیات قرآن مجید میں موجود ہیں۔

سب سے پہلاد بنی فرمان

O "كُلْنَا اهْبِطُوْ امِنْهَا جَمِيْعًا ۚ قَامًا يَاتِيَنَّكُمُ مِّنِّى هُ دُى..."

(ہم نے کہاتم اتر جاؤاس سے سب کے سب، جب میری طرف سے کوئی ہادی تمہارے پاس آئے۔۔۔۔ بدآیت دراصل وہ پہلافر مان ہے جودین کے علم اور قانون کے طور پر آ دم علیہ السلام اور ان کی نسل کے لیے صاد ہوا اس فر مان میں پورے کے پورے دین کو دوجملوں میں خلاصہ کردیا گیا ہے کہ پھر قیامت تک اس میں کسی قسم کا کوئی اضاف نہ ہو سکے گا۔

اگرآپ اس واقعہ (لیمن بہشت کی کہانی) اور بالاخص اسے جس طرح سے سورہ طہیں ذکر کیا گیاہے پرخور کر یا اور الجھی طرح اس کے تمام پہلووں کا جائزہ لیس تو آپ ملاحظہ فرمائیں گے کہ اس ماجرے سے بیڈ بیجہ حاصل ہوتا ہے کہ، واقعہ خداوند عالم کی طرف سے آ دم علیہ السلام اوران کی ذریت ونسل کے لیے دوفیصلوں کا موجب بنا:

(۱) ہیکدان کا درخت سے پھل کا کھانالیمااس بات کا سبب بنا کہ خداوندعالم بہشت سے اتر جانے اور انہیں زمین میں قیام پذیر ہوکر دنیا کی اس شقادت آمیز زندگی کو اپنانے کا تھم دے جس سے آدم "اورحوا " کواس وقت ہی بیچنے ک تاکیدگی تھی جب انہیں درخت کے یاس جانے سے روکا گیا تھا۔

(۲) ان کی توباس امر کا سبب بنی که خداوند عالم نے اس کے بعد دوبارہ یہ فیصلہ کیا کہ آدم "اوران اکو رہت ونسل کوعزت بخشے اور اپنی بندگی کی ہدایت ورہنمائی کر کے ان کی عظمت رفتہ کو بحال کرد ہے چنا نچہ خداوند عالم نے الا کی عزت واحترام کی خاطر انہیں اپنی بندگی کی ہدایت کا سامان کیا گہر پہلا فیصلہ زمین میں زندگی بسر کرنے کا تھا اور پھرا اسکے بعد توبہ کے دریا کی زندگی کوخدانے پاکیزہ زندگی میں کے بعد توبہ کے دریا کی زندگی کو پاک و پاکیزہ بنائے کی اتھا (توبہ کے بعد اسی زمینی زندگی کوخدانے پاکیزہ زندگی میں بدل دیا ) اور وہ اس طرح کہ اس زندگی کو اپنی بندگی کی ہدایت کے ساتھ ملا دیا جس کے نتیج میں وہ زندگی دو زندگیوں لیے زمینی دری کی جوجہ دس کی اور یہی وہ انہم کلتہ ہے جو اس سورہ میں دومر تیہ ہوط یعنی بہشت سے الم نے ارشاد فر مایا:

\* وَقُلْنَا اهْبِطُوْ ابَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَلُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْوَسْمُ سَتَقَرُّوَّ مَتَاعٌ إِلَى حِيْنِ ''اور

\* ثُلْنَااهْبِطُوامِنْهَاجَبِيعًا ۚ فَاهَّا يَاتِينَّكُمْ مِّنِّي هُ كَى٠٠٠ "

دومرتبہ'' ہبوط' کے تھکم کوذکر کیا گیا ہے اور ان دونوں کے درمیان'' توبہ' کا ذکر ہوا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ آ دم اور حوا " نے جب توب کی تو ابھی وہ بہشت سے دور نہیں ہوئے تھے تا ہم بہشت میں پہلے کی طرح مقام ومنزلت ۔ عامل نہیں تھے ۔ ای امر کا اشارہ خداوند عالم کے اس ارشاد گرامی میں بھی ملتا ہے:
دریار درائی میں اور درائی میں "

\* وَنَا دِيهُمَا رَبُّهُمَا اللَّمُ انْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ \*

(اوران کےرب نے انہیں بکار کرکہا کہ آیا میں نے تم دونوں کواس درخت سے نہیں رو کا تھا)۔

اس سے پہلے خدانے ان سے فرمایا تھا:

\* ´´َلاتَقُرَبَاهُٰ إِهِ الشَّجَرَةَ ''-\_

(تم دونوں اس درخت کے پاس ہر گزندجانا)۔

ان دونوں جملوں پرغور کریں کہ خداوند عالم نے پہلے ان سے فرمایا کہ تم دونوں ''اس' درخت کے پاس نہ جانا'' پھر فرمایا''آ یا بیس نے تم دونوں کو''اس' درخت کے پاس جانے سے دوکا نہیں تھا؟'' تو پہلی مرتبہ ''هذه'' کالفظ استعال کیا جوکسی نزدیک چیزی طرف اشارہ کے لیے ذکر کیا جاتا ہے اور دوسری مرتبہ جب درخت کاذکر کیا تو'' تِلْکُما'' کالفظ استعال کیا جوکسی دور چیزی طرف اشارہ کے لیے استعال کیا جا تا ہے۔ اور اس طرح پہلی مرتبہ'' قال' کالفظ ذکر کیا جو کہ نزدیک کے لیے استعال کیا جاتا ہے' ان باریک لیے استعال کیا جاتا ہے' ان باریک ادبی استعال کیا جاتا ہے' ان باریک ادبی کات پرغور کریں تو بہت سے حقائق واضح و آشکار ہوجا عیں گے۔

يبال بيكتة قابل توجهب كه خداوندعالم ف ارشاوفر مايا:

﴿ وَقُلْنَا اهْبِطُوْ ابَعْضُكُمُ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْوَثَى ضَمْسَتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إلى حِيْنٍ ٠٠٠ "

(ہم نے کہا کہ ابتم زمین ہیں میں زندگی بر کرو گئاتی میں ہی مرو گاوراس سے دوبارہ اٹھائے جاؤگ)۔

تو ان دونوں ارشادات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ 'مہوط' کے بعد والاطرز زندگی' 'مہوط' سے پہلے کے طرز زندگی سے سراسر مختلف ہے ونیا کی زندگی میں در حقیقت زمین کی بنیادی خصوصیات شامل ہیں۔ گویا اس زندگی کی حقیقت زمین کی حقیقت زمین کی حقیقت نمین کی حقیقت نمین کی حقیقت نمین کی انسان حقیقت سے آمیختہ ہے بعنی اس میں سختیاں اور تکلیفیں ہی اور اس میں اس کے سواکوئی چارہ کار ہی نہیں کہ انسان زمین میں اپنی زندگی کے مراحل طے کرے اور پھر مرنے کے بعد دوبارہ زمین میں لوٹا دیا جائے اور پھر زمین ہی سے دوبارہ اٹھایا جائے الہٰ ذائر میں والی زندگی بہشت کی زندگی سے سراسر مختلف ہے۔ کیونکہ بہشت کی زندگی ایک آسانی زندگی ہے نہ کہ زمین کی رہی ہیں۔

اس بیان سے بینتیجہ بھینی طور پرا خذ کیا جاسکتا ہے کہ وہ بہشت جس سے آدم علیہ السلام اور حواعلیہ السلام کو نکالا گیاوہ آسان میں تھی اور وہ آخرت والی بہشت یعنی جنت الخلد ..... ہمیشہ کی جنت ..... نتھی کہ جس میں واخل ہونے والا بھی اس سے باہر نہ جائے گا۔

اس مقام پرایک سوال باقی رہ جاتا ہے کہ اس آسان سے کیا مراد ہےجس میں بہشت ہے اس سلسلے میں ہم تفصیل

بحث بہت جلد کریں گے انشاء اللہ تعالی ۔

آدم کی خطاء سے کیا مراد ہے ؟

یہاں ایک اور امر بھی غورطلب ہے اور وہ بیر کہ حضرت آ دم علیہ السلام کی خطا کہ جس کے وہ مرتکب ہوئے سے کہ مراد ہے؟ تو اس سلسلے میں اگرچہ آیات کے ظاہری الفاظ سے ابتدائی طور پر یہی معلوم ہوتا ہے کہ ان سے معصیت اور گنا مرز وہوا جیسا کہ خدا نے فرمایا: ''فَنَکُوْنَا مِنَ الظّٰلِمِینَنَ '' کہ اس درخت سے پھل نہ کھانا ورنہ '' ظالموں'' میں سے ہوجا گے۔ اور فرمایا: ''و عَضَی اُدھُر کہ بَا فَا فَوْلَ نَا فَرَمَا فَا فَرَا فَى فَا وَرَمُوا اُور اَن فَا وَرَا وَالْ کَا وَرَمُ اَلْ اَلْ وَلَا اَلْ کَا اَلْ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ کَا اَلْ اِللّٰ کَا اَلْ اِللّٰ کَا اَلٰ کَا اَلٰ کَا اِلْ اِللّٰ کَا اَلٰ کَا اِللّٰ کَا اَلٰ اِللّٰ کَا اَلٰ کَا اَلٰ کَا اِللّٰ کَا اَلٰ کَا اِلْ اِللّٰ کَا اَلٰ اللّٰ کَا اَلٰ اللّٰ کَا اَلٰ کَا اَلٰ کَا اِللّٰ کَا اَلٰ کَا اِللّٰ کَا اَلْ کَا اِللّٰ کَا اَلْ کَا اَلْ کَا اَلْ کَا اِلْ اَلْمُ اللّٰ کَا اَلْ کَا اَلْ کَا اِلْمُ لِلْ کَا اَلْ کَا اِلْ کَا اَلْ اِلْ کَا اِلْ اِلْ کَا اَلٰ اللّٰ کَا اَلْ کَا اِلْمُ کَا اِلْ اَلْ کَا اَلْ کَا اِللّٰ کَا اَلْمُ اللّٰ کَا اَلٰ کَا اللّٰ کَا لَالْ اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا لَالْ کَا اَلْ اللّٰ کَا اِلْ اللّٰ کَا اللّٰ اللّٰ کَا لَاللّٰ کَا اللّٰ کَاللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا لَاللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا لَاللّٰ کَا اللّٰ کَا لَاللّٰ کَاللّٰ کَا لَاللّٰ کَا

سوره ءاعراف،آيت ۲۲۳:

" رَبَّنَاظَكَمْنَا أَنْفُسَنَا " وَإِنْ لَّمُ تَغْفِرُلْنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَّكُونَنَّ مِنَ الْخُسِرِينَ" -

(اے ہمارے پالنے والے ہم نے آپنے او پرظلم کیا 'اگر توہمیں معاف ندکرے اور ہم پر رحم ندفر مائے تو ہم سختہ نقصان اٹھانے والوں میں سے ہوجا تھی گے )۔

لیکن اس وا تعدی تمام آیات میں اچھی طرح غور کرنے اور در خت کا پھل کھانے سے رو کئے کے فرمان پر پورک توجہ کرنے سے بخو بی معلوم ہوجا تا ہے کہ وہ فرمان لینی درخت سے پھل کھانے سے رو کنا حاکم اور آتا کی طرف سے صاد

ہونے والے تھم کی طرح نہیں تھا ( کہ جے علمی اصطلاح میں ''مولا کا فرمان'' کہا جاتا ہے۔۔الا مر المولوی۔۔) بلکہ و ارشادی نبی تھی یعنی ان کی خیرخواہی کے طور پر بہتری کا راستہ دکھا نامقصودتھا اوراس بات کی رہنمائی مقصودتھی کہ جس چیز ۔۔۔

حمهیں روکا گیاہے اس سے رکنے میں تمہاری بھلائی ہے کیونکہ اگروہ''مولا کے فرمان' کے طور پر ہوتا تواس کی خلاف ورز ک معصیت وگناہ قراریاتی اس مطلب کوتین دلیلوں سے ثابت کیاجا سکتا ہے:

> ىرىما رىس: چىلى دىس:

خداوندعالم نے اس سورہ اور سورہ اعراف میں نہی یعنی درخت کا پھل کھانے سے روکنے کے حکم ، کی خلاف ورزی کر ''ظلم'' سے تعبیر کیا ہے'چنانچیار شاوہوا:

\* كَاتَقُرَبَاهُ نِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَامِنَ الظَّلِمِينَ "

(تم اس درخت کے پاس نہ جانا در نہ ظالموں میں سے ہوجاؤ کے )\_

پهراي كوسوره وطه مين اس طرح بيان كيا: " فَتَشَعَّى "ورنتم شقى بوجاؤك\_يعني بهشت كوچهور ناتمهاري شقادت،

سبب بنے گا' تو اس آیت میں''ظلم'' کی بجائے''شقاوت'' کا لفظ استعال کیا گیا' اور''شقاوت'' کامعنی تعب اور سختی ہے' شقاوت کا لفظ ذکر کرنے کے بعد چند جملے ایسے بیان کئے جو اس (شقاوت ) کے معنے کی وضاحت اور اس کی تفسیر کے طور پر ہیں۔ چنانچہ ارشاد فر ماما:

\* اِنَّلَكَ أَلَّا تَجُوْعَ فِيهَا وَلَا تَعْلَى ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمُو الْفِيهَا وَلَا تَضْحَى "-

(یہاں بہشت میں تیرے کھانے پینے کے لیے سب پچھ ہے تم اس میں نہ بھوکے رہوگے نہ بے لباس ہوگے نہ یہاں پیاہے ہو گے اور نہ ہی دھوپ کھاؤ گے )۔

ان جملوں میں اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ''شقاوت'' سے مراد تعب ومشقت اور دنیاوی زندگی کی بختی ہے اور وسختی بیعن بھوک' پیاس اور بے لباس ہونا وغیرہ زمینی زندگی کے ساتھ ساتھ اوراس کا لا زمی حصہ ہے۔

پس دنیاہ می زندگی کی انہی بختیوں سے بچنے کے لیے آدم علیہ السلام کو درخت کے قریب جانے سے روکا گیا۔ ور نہ س کے علاوہ کوئی دوسری وجہ نہ تھی جس کی بناء پر کہا جاسکے کہ بیرو کنا ''ممولا کے تھم'' کے طور پر تھا' لہٰذا بیٹا بت ہوا کہ وہ نہی رشادی سسنے خیرخواہی کے طور پر سمتھی' اور بیہ بات واضح ہے کہ ارشادی نہی کی خلاف ورزی کومولا کی نافر مانی نہیں کہا جاسکتا وراس کا مرتکب عبودیت و بندگی کے دائر سے سے خارج نہیں ہوتا' اور نہ اسے بندگی کے طور طریقوں سے تجاوز کرنا کہا جاسکتا

اب جبکہ بیہ بات ثابت ہوگئ کہ وہ نہی (درخت سے پھل کھانے سے روکنا) ارشادی تھی اور ارشادی نہی کی خلاف رزی معصیت و گناہ نہیں ہوتی تو ''ظلم'' کامعنی بھی واضح ہوجا تا ہے کہ ان آیات میں ان دونوں (آ دم "اورحوا ") کی طرف سے ''ظلم'' کا اعتراف اور خداوند عالم کا بیفر مانا کہ اگرتم نے ایسا کیا تو ''ظالموں' میں سے ہوجاؤ گئے تو یہاں''ظلم'' سے مراد یہ ہے کہ انہوں نے اپنے آپ کو تحق و مشقت اور ہلاکت میں ڈال دیا نہ بیک کہ ''ظلم'' مرادوہ ہے جور بوبیت اور عبودیت کے بیمن قابل فرمت عمل شار کیا جا تا ہے یعنی خداکی نافر مانی اور اس کی تھم عدولی!

### دوسری دلیل:

توبہکامعنی بندے کا خدا کی طرف واپس آجاتا ہے جب کوئی محصیت اور خدا کی نافر ہانی کرنے کے بعد سچے لیسے توبہ کرلے اور خدا کی طرف سے اس کی توبہ قبول ہوجائے تواس سے اس محصیت اور گناہ کا نام ونشان من جاتا ہے ور گناہ کرنے والا اس طرح ہوجا تا ہے جیسے اس نے گناہ کیا ہی نہ ہواور کوئی محصیت اس سے سرز دہی نہ ہوئی ہو البذاا بیے خض کے ساتھ جو گناہ ومحصیت کا ارتکاب کرنے کے بعد توبہ کرلے اور سپچ دل سے خدا کی طرف لوٹ آئے ایک فر ما نبر دار اور کا عاصت گذار الحض جیسا سلوک کمیا جاتا ہے اور اس کا عمل خدا کی اطاعت اور اس کے تعملی کی فر ما نبر داری قر اردیا جاتا ہے۔

اس سے بیٹا بت ہوا کہ اگر نہی لیعنی درخت سے پھل کھانے سے روکنا 'مولا کے فرمان' کے طور پر ہوتا اور آ دم "

کی توبہ "مولا کے تھم" کی نافر مانی کرنے والے بندے کی توبہ کی طرح ہوتی یعنی جس طرح کوئی بندہ اپنے آتا کے فرمان خلاف ورزی کرکے گناہ کا مرتکب ہوتا ہے اور پھر توبہ کرکے واپس اپنے آتا کی طرف لوٹ آتا ہے تو ضروری تھا کہ وہ آدم "اور حوا " ..... بہشت میں واپس آ جاتے جبہ وہ واپس نہ آسکے اس سے پنہ چلتا ہے کہ ممنوعہ درخت سے پھل کھانے وجہ سے بہشت سے نکل جانا دراصل ایک ایباطبعی و تکوین اثر تھا جو ہر حال میں اور خواہ و ناخواہ ہونا تھا جیسے زہر کھا لینے کا موت اور آگ گئے سے جل جانا بھینی ہوتا ہے چنا نچا رشادی اوامر اور احکامات (مثلا طبیب کا بیار کو کسی چیز سے رو کناوغیر میں ان کے اثر اس کی تین ہوتا ہے جی اور یہ آثار ان احکامات کی خلاف ورزی کے طور پر دتی جائے والی سز اول کی طرح نہ جوتے جو" مولا کے فرمان "کے طور پر صادر ہوتے ہیں جیسے تارک الصلوق کا نماز نہ پڑھنے پر جہنم میں جانا اور" مولا۔ فرمان "کے طور پر صادر ہونے والے عام معاشرتی احکامات کی خلاف ورزی کرنے پر مذمت کا سز اوار ہونا وغیرہ۔ فرمان "کے طور پر صادر ہونے والے عام معاشرتی احکامات کی خلاف ورزی کرنے پر مذمت کا سز اوار ہونا وغیرہ۔

## تيسري دليل:

خداوندعالم نے ارشاد فرمایا: قُلْنُا اَهْ بِطُوْ اَهِ بَهُ اَ اَوْلِمَا اَوْلَا اَنْ اَلْمَ اِلْتَا اَوْلَا اَلْمَ الْحَالَ اَلْمَ الْحَالَ اَلْمَ الْحَالَ اَلْمَ الْحَالَ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللهُ

اسے آسان لفظوں میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہان دونوں احکام میں فرق ہے جو حکم خداوند عالم نے فرشتوں

بلیس کودیاوہ یقینا''مولا کے فرمان' کے طور پر دیا جانے والا تھم تھا اور جو تھم آدم اور حوا میں کودیا گیاوہ''مولا کے فرمان' کے لور پر نہیں تھا کیونکہ دونوں احکام کے''مکلف'' مختلف تھے' پہلے تھم کے مکلف فرشتے اور ابلیس' جبکہ دوسر ہے تھم کے مکلف اُدم میں اور حوا میں احکام کے نہونے سے اُدم اور حوا میں اور حوا میں کے نہ ہونے سے فرشتوں اور ابلیس کے لیے کوئی تھم صادر کرنے میں حرج لازم نہیں آتا اور ان دونوں احکام میں کوئی منافات نہیں پائی جاتی کے ویک دونوں احکام میں کوئی منافات نہیں پائی جاتی کے ویک دونوں کا تعلق مختلف قسم کی مخلوق سے ہے۔

یک امکانی سوال اوراس کا جواب

اگرآپ بیسوال کریں کہ جب ممنوعہ درخت سے پھل کھانے سے روکناار شادی نہی کے طور پرتھانہ کہ''مولا کے فرمان'' کے طور پرتو خداوند عالم نے آ دم وحوا کے فعل کو' ظلم'' و''معصیت''اور'' بھٹکنے'' کانام کیوں دیا؟

تواس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ دظام "کی بابت بیان کیا جا پہا کہ اس سے مرادان کا اپنے اوپر ظلم کرنا ہے کہ کوئے دوہ خدا کے قرب میں رہتے تھے اور درخت سے پھل کھا کراس قرب سے ہاتھ دھو بیٹے توان کا ایسا کرنا دراصل خودا پنے بی کھم کرنا تھا 'اور جہاں تک' 'معصیت'' کا تعاق ہے تو لغت میں ''عصیان'' کا معن ''ار تجول نہ کرنا'' یا''مشکل سے اثر پر ہونا'' ہے مثلاً کہا جا تا ہے ''کسیر تھ فیان کسیر و کسیر تھ فیعصی " (میں نے اس چیز کوٹو ٹر آتو وہ نہوئی) لیعنی وہ اثر پنے برینہ ہوئی (عصیان کیا) تو گویا ''عصیان'' سے مراداثر نہ لینا ہے (لینی امرونی کا کوئی اور پر چاری اور پہنی لینی اثر نہ لینا ہے (لینی امرونی کا کوئی اور پر چاری اور پہنی لین اثر نہ لینا ہے اس طرح ارشادی احکامات و خیر خواہانہ و ناصیانہ دستورات میں بھی پایا جا تا ہے البتہ عصر حاضر میں ہم مسلمانوں کے درمیان عصیان ومعصیت کا معنی صرف ''مولا کے فرمان'' کے طور پر جاری ہونے والے احکامات کی خالف درزی کرنے نظاف درزی میں استعمال ہوتا ہے مثلا خدانے فرمایا: نماز پڑھؤروزہ رکھؤ جج کرو شراب نہ پؤزنانہ کرواوراس تسم کے دیگر احکامات کی علیات' توان میں عصیان اور معصیت کا معنی ضونی نین بلکہ شری یا ذینداروں کے درمیان مروجہ متنی ہے اوراس سے لغت یا احکامات کی علیات توان میں عصیان اور معصیت کا معنی نوی نیس بلکہ شری یا ذینداروں کے درمیان مروجہ متنی ہے اوراس سے لغت یا متا می کوئر پر جاری کا معنی ہے کہ انسان اپنے مقصد کے خفظ اور اپنی زندگی کے امور کی موزوں ومنا سب طور پر تد ہر کرنے پر تا درنہ ہواورواضی ہے کہ یہ معنی کی نفی نہر مقام پر اس مقام کی منا سبت سے ہوگا کہ آگر وہ ارشادی اور فیرخواہائہ تھم کا مقام ہوتو اس میں ''خوابیت'' کا متنی کھا در ہوگا۔ کہ اور کی کہ مورو اور اور اور اور اس میں ''خوابیت'' کا معنی کھور پر جواری ہوگا۔ اس کے مورو وہ اورشادی اور فیرخواہائہ تھم کا مقام ہوتو اس میں ''خوابیت'' کا معنی کھور پر جواری ہوگا۔ کورر پر جواری ہونے والے کھم کا مقام ہوتو اس میں ''خوابی کھور پر جواری ہوگا۔ کورر پر جواری ہوئی کہ کور پر بر بارای ہوئی کے مورون کے اور اور کا مقام ہوتو اس میں ''خوابی کے کہ کھور پر جواری کے کہ کھور پر بر اس کی کھور پر جواری کورون کے کہ کور پر بر بواری ہوئی کے کہ کھور پر بر ایک کور پر بر ایک کور پر بر ای کی کور پر بر ای کی کھور پر بر ایک کی کھور پر بر ای کی کور پر بر بر ای کی

# ایک نہایت اہم مطلب کی وضاحت

اگرآپ یہ پوچیس کہ جب' دظلم'' '' محصیان' اور خوایت کے الفاظ استعمال کرنے کے باوجود آدم اورحوا \* کو جانے والا تھم جانے والا تھم ارشادی تھا، نہ کہ'' مولا کے فرمان'' کے طور پر تو پھر'' تو بہ' کا مطلب کیا ہے؟ جبکہ ان دونوں ۔۔۔۔ آدم \* اور \* '' ۔۔۔۔۔ نے کہا'' کو اِنْ کَمْ تَخْفِرُ لَنَاوَ تَرْحَمُنَا لَنَکُوْنَنَّ مِنَ الْخُسِرِیٰنَ '' (کہا گرتو ہمیں معاف نہ کرے اور ہم پروخم نہ فرما۔ 'تو ہم شخت خیار سے میں واقع ہوں گے )۔

اس کا جواب میہ ہے کہ توب کی بایت ہم بیان کر چکے ہیں کہاس کا معنی خدا کی طرف لوٹ آنا ہے اور رجوع کرنا لیا لوٹ آتا ہر مقام اور مورد میں اپناالگ معنی رکھتا ہے مثلا کوئی سرکش غلام اپنے آتا ومولا کے تھم کی نافر مانی اور اس کے اراد۔

کی خلاف ورزی کرنے کے بعد توبہ کرسکتا ہے کہ جس سے مولا اسے اپنے قرب کا وہ مقام دوبارہ عطا کردہ جو پہلے ا۔ حاصل تھا تو ای طرح وہ بیار شخص کہ جسے طبیب نے خیرخواہی کے طور پر بعض بھلوں اور کھانے پینے کی بعض چیزوں سے روکا

تا کہا سے صحت وسلامتی اور تندر سی وشفا حاصل ہو لیکن وہ بیار شخص طبیب کے منع کرنے کی پر واہ نہ کرتے ہوئے وہ چیزیں لے اور اس کی بیاری شدت اختیار کر جائے اور اس کی حالت قابو سے باہر ہوجائے جس سے اس کی موت کا خطرہ لاحق ہوتو ا

ے اوران میں پیماری سکت احلیار کرجائے اوران کی حالت قابو سے باہر ہوجائے بس سے اس کی موت کا خطرہ لائق ہوتو ا مختص بھی تو بہ کر کے دوبارہ طبیب کی طرف رجوع کرسکتا ہے تا کہ اس کے مشور سے سے ایسی دوااستعمال کر ہے جس سے ا شغار اصل میدند اس کی اس غلطی کے جار فیصلہ میں مطرب سے نئیس سے جس اس میٹ میں مربع

شفاحاصل ہواوراس کی اس غلطی کی تلافی ہوجائے اور طبیب اسے نئی دوا کے استعال اور سخت احتیاط کا حکم دے اور اس سے کھے کہ اگرچہ اب تیرے لیے اس دوا کے استعال اور سخت احتیاط کرنے میں کافی زحمت 'مشقت' تکلیف اور ریاضت کے

ضرورت ہے کیکن ایسا کرنے اور ان سختیوں کو ہر داشت کرنے سے تیری صحت بحال ہوسکتی ہے بلکہ عین ممکن ہے کہ تو پہلے۔ بھی بہتر صحت و تندرستی یالے۔

''رحمت'' اور'' خسران'' کے بارے میں بھی ہماراوہی موقف ہے جو ہم نے دیگرالفاظ کی بابت ذکر کیا ہے اور وہ سیر کہ بیسر الفاظ اپنے اپنے مقام اور مختلف مور واستعال کے لحاظ سے مختلف معنی دیتے ہیں اور ہر لفظ کامعنی اس مقام کی مناسبت سے ہو

ہےجس میں اسے استعال کیا جائے۔

# روايات پرايك نظر

حضرت آدم كا قصد، امام جعفر صادق كي زباني

کتاب تفییر فئی میں مولّف نے اپنے پدر ہزرگوار کے حوالے سے ایک روایت ذکر کی ہے جس میں انہوں نے راوی کا نام لیے بغیر کہا ہے کہ: حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے آدم علیہ السلام کی بہشت کے بارے میں پوچھا گیا کہ آیاوہ دنیا کی جنتوں میں سے؟

امام علیہ السلام نے جواب دیا کہ وہ دنیا کی جنتوں میں سے تھی اور اس میں سورج اور چا ندطلوع کرتے تھے اگروہ آخرت کی جنتوں میں سے ہوتی تو آ دم علیہ السلام ہر گزاس سے باہر نہ جاتے '

پھراہ م علیہ السلام نے فرہ ایا: جب خداوند عالم نے آ دم علیہ السلام کو بہشت ہیں سکونت دی اور سوائے ایک درخت کے ، باتی ہر چیز ان کے لیے مباح وجائز قرار دی کیونکہ وہ خدائی مخلوق تھے کہ جسے امرونہی طعام ولباس اور مکان اور از دوا بی زندگی وغیرہ کے بغیر بقا حاصل نہیں ہوسکتی اور وہ خدا کی توفیق کے بغیر اس بات کو بیجھنے سے قاصر ہے کہ کون می چیز اس کے لیے مفید ہے اور کون می نقصان دہ ' ( یکی وجہ ہے کہ وہ شیطان کی جھوٹی قسموں پر اعتاد کر کے دھو کہ بیس آگئے ) تو شیطان ان کے باس آ بااور ان سے کہا کہ اگرتم اس منوعہ درخت سے پھل کھالو کہ جس سے تمہیں خدا نے روکا ہے تو تم فر شینے بن جاؤگے اور پھر ہمیشت بیشت ہیں رہوگے اور اگرتم نے اس سے پھل نہ کھا یا تو خدا تمہیں اس بہشت سے نکال باہر کرے گا۔ شیطان نے ان کے سامنے تسم کھا کرکہا کہ بیس تمہاری خیرخوا ہی کے لیے یہ کہ د ہا ہوں اور جھے تمہاری جملائی مطلوب ہے۔ چنا نچے خداوند عالم نے شیطان کا تذکرہ کرتے ہوئے فرما یا کہ اس نے ان (آ دم "اور حوا ") سے کہا:

لبوره ءاعراف، آیت ۲۱،۲۰:

\* "مَانَهٰكُمَا مَنُكُمُا عَنُ هٰ فِ وِالشَّجَرَةِ اِلَّا اَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ اَوْتَكُونَا مِنَ الْخُلِدِيْنَ ۞ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّنَ لَكُمَالُهِ مِنَ النُّصِحِيْنَ ۞ " لَكُمَالَهِ مَا لَنْصِحِيْنَ ۞ "-

(شیطان نے ان سے کہا کہ تمہارے پروردگارنے تمہیں اس درخت سے صرف اس لیے روکا ہے کہ تم کہیں فرشتے نہ بن جاؤیا ہمیشت میں ندرہؤ شیطان نے ان کے سامنے تسم کھا کر کہا کہ میں تمہارا فیرخواہ ہوں )۔ حضرت آ دم علیہ السلام نے شیطان کی بات مان لی اور آ دم " اور حوا" دونوں نے اس درخت سے پھل کھا یا اور پھر

وى بواجس كاذكر خداوندعالم نان الفاظ ميس كيا: " فَبَدَتْ لَهُمَا كُذَا لِنُهُمَا "كدان كوابين شرم كابين نظر آن لكيس أو ان کے وہ لباس اتر گئے جو خداوند عالم نے انہیں بہشت میں پہنائے تھے اور وہ اپنے جسموں کو درخت کے پتول ت جِهان لَكُ " وَنَا دِنهُمَا مَا بُهُمَا آلَمُ أَنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَآقُلُ لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطِنَ لَكُمَا عَدُوَّ مُّبِينٌ "ورانبير ان کے یروردگار نے پکارکرکہا کہ آیا میں نے تہمیں اس درخت سے نہیں روکا تھااورتم سے نہیں کہا تھا کہ شیطان تمہارا کھلا وشمر عَ تِ انهول في كِها "كَبَّنَا ظَلَمْنَا الْفُسَنَا " وَإِنْ لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَكُلُوْنَ مِنَ الْخُسِرِينَ " \_ا عمار ـــ پروردگارا ہم نے اپنے او پرظلم کیا ہے اگر تو ہمیں معاف نہ کرے اور ہم پررخم نہ فرمائے تو ہم سخت نقصان اٹھانے والوں میر سے ہوجا تیں گے۔ پھرخداوندعالم نے ان سے فرمایا: تم اس بہشت سے بنچے اتر جاؤ کہتم میں سے بعض دوسر بعض کے دشمن ہیں اور تمہارے لیے زمین میں رہنے اور زندگی بسر کرنے کے لیے ایک مقررہ وفت تک جگہ ہے۔ (امام " نے فرمایا) مقررہ وقت سے مراد قیامت کا دن ہے پھرامام علیہ السلام نے فرمایا کہ اس کے بعد آدم " کوہ صفایر اتر آئے اور اس مناسبت ہے اس پہاڑکوکوہ صفاکانام دیا گیا کیونکہ 'صفی اللہ''اس پراترے تھے اورحوا م کوہ مروہ پراتریں ای مناسبت ہے اس پہا كُو''مروه'' كانام ديا گيا كيونكه وه عورت تحييل اورعورت كوعر بي زبان مين''مرئخه'' كهتے ہيں للبذاجس پهاڑ پروه اتريں ات "مروه" كنام سيموسوم كيا كيا اورحفزت آدم عليه السلام چاليس دن تك سجد يس رب اور بهشت سي فكال جار يرروت رب يهال تك كه حضرت جرئيل" نازل موئ اوران سے كها كه آيا خداوند عالم نے آپ كوايے وست قدرت سے پیدانہیں کیا تھااورا پنی روح آ ب میں نہیں پھوئی تھی اور فرشتوں کوآ ب کے سامنے سحدہ کرنے کا حکم نہیں دیا تھا؟ حضرت آ دم عليه السلام نے فر مايا: كيون نہيں بالكل ايسا ہى تھاجوتم نے كہا ہے! توجرئيل " نے كہا كہ جب خدانے آپ كو درخت \_ کھل کھانے سے روکا تھا تو آپ نے کیوں نافر مانی کی؟ آ دم <sup>ما</sup> نے جواب دیا کہ اہلیس نے میرے سامنے خدا کی جھوٹی <sup>قت</sup>

کھائی تھی جس کی وجہ سے میں نے اعتماد کر کے درخت سے پھل کھالیا۔ اس روایت کے علاوہ اہل بیت علیہم السلام کی طرف سے مذکور دیگر روایات میں بھی اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام کی بہشت دنیا کی جنتوں میں سے تھی' تاہم یا در ہے کہ ان میں سے کئی روایتیں الیں جیں جن کے سلسلہ روایت میں ابراہیم بن ہاشم کا نام آتا ہے۔

اب رہا بیمسکلہ کہ دنیا کی بہشت سے کیا مراد ہے؟ تواس سلسلہ میں مذکورہ روایت کے بعض جملوں سے ظاہر ہو ، ہو تارین کے کہ اس سے مراد برزخ والی بہشت ہو :

"فهبط آدم على الصفائة وم كوه صفا پراترآئے۔ اور "ونزلت حواعلى المهروق "سبجوا كوه مروه پراترسي اور (امام كايفرمان كه) من ممتاع إلى جين " أس ميں لفظ حين "سے مراد قيامت دن ہے تواس سے ثابت ہوتا ہے كموت كے بعد برزخ ميں رہنا دراصل زمين ميں رہنا ہے۔ جيسا كه بعث يعنى مرنے ك

بعد دوبارہ اٹھائے جانے کے بیان میں وارد ہونے والی آیات میں برزخ میں رہنے کوزمین میں رہنے سے تعبیر کیا گیا ہے چنانچدار شاداللی ہے:

سوره ءمومنون ،آیت ۱۱۴:

 \* " قُل كَمُ لَيِثْتُمُ فِي الْأَرْضِ مَدَدَسِنِينَ ﴿ قَالُوْ الْكِثْنَا يَوْمًا اَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسُعُلِ الْعَا لَوْيُنَ ﴿ قُلَ اللَّهِ مُنْتُمُ لِنَعُكُمُ وَنَ ﴿ \* وَفَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْتُمُ تَعْلَمُونَ ﴿ \* وَفَيْ اللَّهُ اللَّ

(خدانے کہا کہ تم زمین میں کتنے سال ہے؟ انہوں نے جواب دیا: ہم ایک دن یا ایک دن کا پھے حصہ وہاں رہے البت تو شار کرنے والوں سے خود ہی پوچھ لئے خدانے فرمایا تم بہت ہی تھوڑی دیروہاں رہے ہوا کاش تہمیں معلوم ہوتا)۔ ایک اور مقام پرارشا وفر مایا:

سوره ءروم ،آيت ۲۵:

◄ "وَيَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجُرِمُونَ فَمَالَكِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ كَلَٰ الكَكَانُوا يُؤْفَكُونَ ﴿ وَقَالَ اللَّهِ إِلَّ يَكُومُ الْبَعْثِ مَا لَكُومُ الْبَعْثِ مَا لَكُومُ الْبَعْثِ وَالْكِنَّكُمُ كُنْتُمُ لاَ اللَّهِ إِلَّا يَوْمِ الْبَعْثِ مَا لَكُومُ الْبَعْثِ وَالْكِنَّكُمُ كُنْتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَالْبَعْثِ مَا لَكُومُ الْبَعْثِ وَالْكِنَّكُمُ كُنْتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَالْمِنْ اللَّهِ إِلَّا لَهُ عَلَى اللَّهِ إِلَّا لَهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللللَّالِ الللللَّالِمُ الللللَّهُ الللَّلْمُ اللللّ

(جس دن قیامت بپاہو گی تو مجرم (گنهگارلوگ) قتم کھا کر کہیں گے کہ وہ لمحہ بھر سے زیا دہ نہیں تھم رے وہ اس طرح افتر اپر دازی کرتے رہتے تھے اور جن لوگوں کوعلم وایمان عطا کیا گیا وہ کہیں گے کہ خدا کی کتاب کے مطابق تم لوگ قیامت کے دن تک تھم رے ہواور یہی قیامت کا دن ہے گرتم جانتے ہی نہیں تھے )۔

ان آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ برزخ کی زندگی ای زیمن میں ہے'اس کے علاوہ اہل بیت علیم السلام کی طرف سے ذکر کی گئی متعددروایات میں اس امر کا شبوت ملتا ہے کہ آدم "کی بہشت آسان میں تھی اوروہ اپنی زوجہ کے ہمراہ آسان ہیں تھی اور وہ اپنی زوجہ کے ہمراہ آسان ہیں تھی سے اتر سے جو حضر ات روایات کے لب ولہد سے مانوس اور ان کے اسلوب اظہار کی معرفت رکھتے ہیں وہ اس سلسلے میں کی طرح کے تبجب کا شکار نہیں ہوں گے کہ مذکورہ بہشت آسان میں تھی اور آدم "وحوا " اسی سے زمین پراتر سے جبکہ ان کی مخلیق زمین میں ہوئی اور انہوں نے زمین ہی میں زندگی بسر کی اور اسی طرح جن روایات میں ذکر ہوا ہے کہ وہ بہشت آسان میں تھی وہاں یہ بھی ذکر ہوا ہے کہ سوال قبر بھی قبر ہی میں ہوگا اور قبر جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے یا بھر جہنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا! بہر حال اس سلسلہ میں خرکورہ اعتر اض اور اس طرح کے دیگر اعتر اضات اور شبہات وغلافہ یاں اس وقت خود بخود دور ہوجا نمیں گی جب ہم عنقریب ''آسان' کی بابت تفصیلی بحث کریں گئ انشاء اللہ تعالی۔

ابلیس کی آ دم تک رسائی کا مسئله

اس مقام پرایک سوال ہیں کہ اہلیس کس طرح آ دم " وحوا " تک پہنچا وراس مقصد کے لیے اس نے کون۔ طریقہ اختیار کیا؟ تو اس سلسلے میں اگر چہنچے اور معتبر روایات میں کوئی خاص بات مذکور نہیں البتہ بعض روایات میں ہے کہ سانپ اور مور نے اہلیس کیآ دم " اور حوا " کودھو کہ دینے میں مدد کی لیکن وہ روایتیں معتبر نہیں اس لیے ہم نے ان کے ذکر ہے سانپ اور مور وایتیں معتبر نہیں اس لیے ہم نے ان کے ذکر ہے اجتناب کیا ہے اور شاید وہ روایتیں جعلی ہوں کیونکہ ریساری کھائی تو رات سے لی گئی ہے ہم ذیل میں تورات کی اصل عباریۃ ذکر کرتے ہیں تاکہ قار تین کرام کواس واقعہ کی اصل حقیقت معلوم ہوسے کملاحظہ ہو:

یں ، حدوری روم اور حدی استیان سوم ہوئے ملاحظہ ہو: تورات کی دوسری فصل کے پہلے سفر لینن سفر خلقت میں بول مذکور ہے: خداوند عالم نے آ دم م کوز مین کی خاک

اور ان درختوں کونہایت خوبصورت اور دککش بنایا اور ان کے بھلوں کو پا کیزہ کر دیا اور زندگی کے درخت کوان جنتوں باغوں .... کے درمیان میں قرار دیا اور اسی طرح خیر وشر کی معرفت کے درخت کوبھی، اور عدن سے ایک نہر نکالی تا کہ ان نف کسی میں میں میں میں میں میں میں میں میں تقدیم ہیں ہیں۔

باغوں کی آبیاری کرے اور اس نہر کو چار حصول میں تقلیم کیا'ایک حصہ کا نام نیل ہے اور وہ ذویلہ نامی شہر کے پورے علاقہ کا گھیرے ہوئے ہے، ذویلہ وہ شہر ہے جس میں سونے کے معادن ہیں اور اس کا سوناعمہ ہاور نہایت قیمتی ہے ، اسی طرح اس

شہر کے لؤلؤ اور سنگ مرم بھی عمدہ ہیں۔ دوسری نہر کا نام'' جیجون'' ہے اور وہ شہر'' حبشہ'' کے پورے علاقے کو گھیر۔ ہوئے ہے۔' تیسری نہر کا نام'' وجلہ'' ہے جوموصل کے مشرق میں بہتی ہے اور چوتھی نہر کا نام'' فرات'' ہے۔' بھر خداوند عالم نی دھ گھی ان کی افغال میں قام کی اجاب کی سال کے میں ان میں ان سیکن میں شور تا دیں ہے۔

نے آ دم م کوعدن کے باغوں میں قیام کروایا تا کہ وہ کامیا بی وکامرانی سے ہمکنار ہوسکیں اور انہیں تحفظ حاصل ہو۔ خدانے آ دم م کودستور دیا کہ ان تمام باغوں کے پھل آپ کھاسکتے ہیں اور سیسب آپ کے لیے مباح اور حلال ہیں لیکن خیروشر کی

معرفت کے درخت سے ہرگز کچل نہ کھا تیں ورنہ جس دن اس درخت کا کچل کھالیں گے اس دن موت کے ستحق قرار پائیں گئاس کے بعد خداوند عالم نے کہا کہ آ دم "کا تنہار ہنا بہتر نہیں البذااس کا کوئی مددگار بنا دوں جواس کے ساتھ رہے چنا نچہ

خداوندعالم نے زمین سے تمام جنگلی جانوروں اور آسمان سے تمام پرندوں کو آ دم " کے پاس بھیجا تا کہ وہ ان کے لیے جونام مناسب سمجھ قراروئے۔ پس آ دم علیہ السلام نے ان میں سے جس جاندار کے لیے جونام تجویز کیا وہی نام آج تک اس کے

لیے باتی ہے کھر آ دم ٹے تمام چو پایوں پرندوں اور صحرائی جانوروں کے نام لیے مگر کسی کواپنامد دگارنہ پایا کہ جواس کے ساتھ رہ سکئے۔اس کے بعد خدانے آ دم ٹر پراونگھ مسلط کردی تا کہ وہ کچھ بھی محسوں نہ کریں چنانچیدہ سو گئے۔ خدانے ان کی ایک پہلی

کونکال کراس کی جگہ گوشت بھر دیا اورجس پہلی کونکالا تھا اس سے ایک عورت کو بنایا اور اسے آ دم " کے پاس لے آیا تو آ دم " فرنکال کراس کی جگر اور کھا ہے لہذا بہتر ہے کہ اس کانام ''امرا آ '' (عورت) رکھ نے کہا کہ اب میں نے اپنی ایک ہڑی اور اپنے گوشت کا ایک مگڑا دیکھا ہے لہذا بہتر ہے کہ اس کانام ''امرا آ '' (عورت) رکھ

دیا جائے کیونکہ اسے مجھ سے ہی لیا گیا ہے یہی وجہ ہے کہ آ دمی اپنے ماں باپ کوچھوڑ کراپٹی بیوی کے ساتھ ہولیتا ہے اور وہ دونوں ایک جان ہوجاتے ہیں۔ اس دن آ دم اور ان کی زوجہ دونوں عربان و بے لباس تصے اور انہیں اپنے عربان ہونے کی کوئی پرواہ تک ندھی۔

تیسری قصل: اس دن سانب تمام صحرائی جانوروں میں سے زیادہ سمجھدار نکلاً اس نے عورت سے کہا: آیا تمہیں يقين ب كه خدانة م دونول كواس باغ كم تمام درختول كے پيل كھانے سے روكا ب ؟عورت نے سانب كوجواب ديا كه بم اس باغ کے تمام درختوں سے پھل کھاسکتے ہیں لیکن صرف وہ درخت جو باغ کے درمیان میں ہے خدانے فرمایا کہ اس سے پھل نہ کھاؤ بلکہ اس کے قریب ہی نہ جاؤتا کہ موت سے چے سکؤسانپ نے ان دونوں سے کہا کہتم ہر گرخہیں مرو کے خداجات ہے کہ تم نے جس دن اس درخت سے پھل کھایا تمہاری آ تکھیں کھل جائیں گی اور فرشتوں سے بھی زیادہ خیروشرے آگاہ ہو جاؤ کے جب عورت نے دیکھا کہ وہ درخت نہایت خوبصورت ودکش اور نہایت عمدہ پھل والا ہے تواس کی عقل پر پردہ پڑ گیا اوراس نے اس کا پھل تو ڑ کر کھالیا اور اپنے شو ہر کو بھی ویاس نے بھی اس کے ساتھ مل کر کھایا ' پھل کھاتے ہی ان کی آ تکھیں کھل گئیں اور انہوں نے جان لیا کہ وہ عریان و بے لباس ہیں چنانچہ انہوں نے فوراً انجیر کے پتوں سے تہبند بنائی اور اپنے آپ کواس سے ڈھانپ لیا 'پھرانہوں نے خدا کی آواز سی جو کہ مجھے کے وقت باغ میں چہل قدی کررہاتھا 'آ دم' اوران کی زوجہ خدا کی آواز سننے سے پہلے ہی باغ کے درختوں کے درمیان چھپ گئے تھے پس خدانے آدم علی وازدی اوراسے اپنا بھر پور احساس دلا كركها: توكهال ہے؟ آ دم " نے جواب ديا: ميں نے باغ ميں تيري آ وازس لي بيكن چونكه ميں نگا تھااس ليے ميں نے اپنے آپ کوچھیالیا ہے خداوند عالم نے یوچھا: تجھے س نے بتایا ہے کہ تو نگا ہے؟ کیا تو نے اس درخت سے پھل تونہیں کھا لیا جس سے میں نے تجھے روکا تھا؟ آ دم ؓ نے جواب دیا کہ وہ عورت جے تونے میراساتھی قرار دیا ہے اس نے مجھے اس درخت كالچل دياتويس نے كھاليا خدانے عورت سے كہا: تونے بيكياكيا ہے؟ عورت نے جواب ديا: مجھے سانب نے دھوكدديا اور میں نے اس کے دھوکہ میں آ کروہ مچل کھالیا ورانے سانپ سے کہا: چونکہ تو نے جان بوجھ کرایا کیا ہے لہذا اب تمام حیوانوں اورصحرائی وحثی جانوروں میں سے تو میری لعنت کا سز اوار تھہرااوراب تو ہمیشہ اپنے سینے کے سہارے زمین پر چلے گا اور زندگی بھرمٹی ہی کھائے گا اور میں تیرے اورعورت کے درمیان اور تیری نسل اورعورت کی نسل کے درمیان عداوت و دشمنی قر ار دیتا ہوں اس کی نسل تیراسر کیلے گی اور تو پیچھے سے اسے ڈسے گا' پھرخدانے عورت سے کہا کہ میں تیری مشقت اور تیرا ابو جھ زیادہ کردوں گاجس کی وجہ سے تو مشقت کے ساتھ بچے جنے گی اور میں تیری زندگی کی باگ ڈور تیرے شوہر کے ہاتھوں میں دوں گاتا کہ وہ ہمیشہ تجھ پرمسلط رہے۔اور خدانے آوم "سے فرمایا کہ چونکہ تونے اپنی بیوی کی باتوں میں آ کراس ورخت سے پھل کھایا ہے جس سے میں نے تجھے روکا تھا اور کہا تھا کہ ہرگز اس سے پھل نہ کھانا کیونکہ اس پرمیری لعنت برتی ہے لہذا اب مشقت و تکلیف کا سامنا کرو گے اور زندگی بھر اس سے کھاؤ گے اور وہ زمین تیرے لیے کا نیخ ہی کا نیٹے ا گائے گی اور تو صحرا کی گھاس پھوس کھائے گا اور منہ کے ذریعے غذا کھائے گا اور تیری بیرحالت اس وقت تک رہے گی جب تک کہ تواس زمین

میں واپس نہ چلا جائے جس سے تیجے بنایا گیا ہے کیونکہ تو اصل میں مٹی ہی ہے اور تیری بازگشت بھی مٹی کی طرف ہوگی آ دم ا نے اپنی زوجہ کا نام 'حوا' اس لیے رکھا کہ وہ ہر صاحب حیات انسان کی ماں تھی خدانے آ دم "اوران کی زوجہ کے لیے لبار پیدا کیا اور انہیں پہنایا تا کہ وہ اپنا بدن ڈھانپ سکیں 'چرخداوند عالم نے کہا: اب بیآ دم "ہماری طرح ہی خیر وشرکی معرفت رکھتا ہے لہذا اب ضروری ہے کہ وہ ان باغوں سے باہر آ جائے تا کہ پھر کہیں زندگی کے درخت کی طرف ہاتھ نہ بڑھائے اور اس سے پھل نہ کھالے ورنہ ہمیشے زندہ رہے گا' پس خدانے اسے عدن کے باغات سے نکال باہر کیا تا کہ وہ زمین کہ جس سے اسے پیدا کیا گیا ہے اس کی وجہ سے آ با دہو سکے اور جب آ دم "کو وہاں سے نکال دیا گیا تو خدانے فرشتوں کو عدن کے باغول کے مشرق میں جگہ دی اورا یک چہکتی ہوئی تلوار رکھ دی تا کہ فرشتے شجر حیات کے راستے کی حفاظت و نگر انی کرسکیں۔

بیتی ۱۸۱۱ عیسوی میں عربی زبان میں چھی ہوئی تورات کی تیسری فصل \_

اب آپ خوداس واقعہ کا دونوں حوالوں سے جائزہ کیں یعنی قرآن اور تورات دونوں کے بیانات کو مدنظر رکھ کرائر واقعہ کو تحقیقی نگاہ سے دیکھیں اور چھران روایات پر بھی غور کریں جواس واقعہ کی بابت شیعہ وسی علاء نے اپنی معتبر کتب میں ذکر کی ہیں تو آپ کے سامنے اس کے تمام حقائق کھل کر سامنے آجا تھیں گے۔ اور ہم نے اس کتاب میں اس طرح کا تفصیلی جائز لینے سے اس لیے اجتناب کیا ہے کہ ہماری اس کتاب کا موضوع اس سے مختلف ہے۔ ہماری رہے کتاب صرف قرآن کی تفسیر کے لیے ہے نہ کہ تاریخی واقعات کی تحقیق وجائزہ کے لیے!

ابليس كيونكر بهشت مين يهنجا؟

زیر بحث دا قعد میں ایک اہم نکتۂ ورطلب میہ کہ المیس کیونکر بہشت میں داخل ہوااور وہاں آ کراس نے آ دم " ک دھو کہ دیا ؟ جبکہ بہشت خدا کے قرب کا مقام اور نہایت پاک دیا گیزہ جگہ ہے اور خدا نے اس کے بارے میں ارشاد فرما ۔ ۔۔۔۔:

سوره ءطور ، آیت ۲۲۳:

" لَالَغُوَّفِيْهَاوَلَاتَأْثِيْمٌ

(اس میں لغوو بیہودہ کا موں اور گناہ کی کوئی گنجائش نہیں)

اس کےعلاوہ بیر کہ بہشت آ سان میں ہے اور جب ابلیس نے آ دم " کوسجدہ کرنے سے اٹکار کیا تو خدانے اسے آ سان سے نکال باہر کیا اوراس سے فرمایا تھا:

سوره ءحجر،آيت ۴ سن

'' فَاخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ ثَهِ جِيْمٌ" (تو بهشت سے تکل جاکہ توراندۂ درگاہ ہے) اورارشاد فرمایا:

سورهءاعراف،آیت ۱۳:

" فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَكَبَّرُ فِيهَا"

(تويبان سے اتر جاكه يهال تيرے ليے تكبرى كوئى النجائش نہيں)

ان آیتوں کے تناظر میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اہلیس کیونکر بہشت میں دوبارہ داخل ہوااور وہاں آ کرآ دم " کو دھو کہ دینے میں کامیاب ہو گیا؟

یہ کی آیت: "بہشت میں افواور گناہ کی کوئی گجائش نہیں" تواس کی بابت توشی جواب یہ ہے (جیسا کہ بعض دیگر علاء نے بھی بیان کیا ہے) کر قرآن نے بہشت میں افواور گناہ کی نفی کی ہے تواس بہشت سے مرادوہ 'جنت الخلہ ' ہے جس میں قیامت کے دن مونین داخل ہوں گے اور وہ ' جنت برزخ' ' ہے کہ جس میں مونین مرنے اور اس دنیا سے کوچ کرنے کے بعد داخل ہوں گئے لیکن وہ بہشت کہ جس میں آ دم ' اور ان کی زوجہ کو داخل کیا گیا تھا اور بیاس وقت کی بات ہے کہ ابھی انسان پراس دنیا میں خداوند عالم کے اوامر ونوا ہی اور ادکا مات الہید عائد نہیں گئے گئے تھے قرآن نے اس ' جنت' کے متعلق کہ کھے بھی بیان نہیں کیا ' بلکہ صورت حال اس کے برعکس ہے اور وہ ہیکہ دہ وقر آن نے ' جنت' کے نام سے یادکیا ہے اس میں انواور گناہ کاس کی دلیل و ثبوت کے لیے بھی کافی ہے کہ خود قرآن نے اس میں آ دم ' کے عصیان کو بیان کیا ہے اس میں آدم ' کے عصیان کو بیان کیا ہے اس کے علاوہ یہ کہ لغواور گناہ ان امور ٹیل و جو دیس آنانسان کے کہا وہ یہ کہ خود قرآن نے اس میں آدم ' کے عصیان کو بیان کیا ہے اس کے علاوہ یہ کہ لغواور گناہ ان امور ٹیل سے ہیں جو امر و نہی کی نسبت سے وقوع پذیر بہوتے ہیں لہذا ان کا وجو دیس آنانسان کے دنیا میں آئے اور اس پرخدا کی طرف سے اوامر ونوا ہی کے عائد کئے جانے پرموقوف ہے۔

دوسری بات بیکدوه بهشت آسان میں ہے تواس کاجواب تین طرح سے دیاجا سکتا ہے:

(۱) یہ امر قابل قبول نہیں کہ آیت کے الفاظ "فَاخُرُجُ مِنْهَا "اور"فَاهُوطُ مِنْهَا "میں ضمیر"ها"کی پازگشت" سائ "کی طرف ہے (یعنی آیت سے ہرگزیہ بات ظاہر نہیں ہوتی کہ ضمیر" ھا"سے مراد" ساء "ہو اور یہ معنی کیا جائے کہ خدا نے شیطان کو حکم دیا کہ آسان سے نکل جا"ا سان سے نیچا ترجا) کیونکہ اس سے پہلے" ساء "آسان کا کوئی ذکر نہیں ہوا اور نہ ہی اس کی بابت ذہن میں موجود کوئی سابق اشارہ ماتا ہے لہذا کسی مخصوص حوالہ کی بنیا و پرمجاز آصر ف کہی کہا جا سکتا ہے کہ اس سے مراد فرشتوں کے درمیان سے نکل جانا اور ان سے حبوط کرنا ہے یا پھر یہ کہ اس سے مراد مقام و مرتبت اور بزرگی وکرامت کے دائرہ سے نکل خاصوط کرنا ہے۔

(۲) ممکن ہے '' نکل جانے 'اور جوط (ینچے اترنے) کا تھم ایک لطیف اشارہ (کنایہ) ہوفرشتوں کے درمیان بہشت میں قیام کرنے کی ممانعت کا 'نہ کہ وہاں آنے اور عبور کرنے اور گزرجانے کی ممانعت کا تھم' چنانچان آیات میں بھی اس امر کی بابت اشارہ بلکہ صریح شہادت ملتی ہے جن میں بیان کیا گیا ہے کہ ابلیس، آسان میں آکر کان لگا کر با تیں سنا کرتا تھا' اور روایات میں بھی مذکور ہے کہ حضرت علیمی "سے پہلے تک شیاطین ساتویں آسان تک آیا جایا کرتے تھ لیکن جب علیہ مال سے اوپر جانے سے روک ویا گیا اور جب حضرت محم مصطفی صلی اللہ علیہ علیہ السلام پیدا ہوئے توشیاطین کو چوتھ آسان سے اوپر جانے سے روک ویا گیا اور جب حضرت محم مصطفی صلی اللہ علیہ

وآله وسلم کی ولادت باسعادت ہوئی توشیاطین کوتمام آسانوں سے روک دیا گیااوروہ جوں ہی آسانوں کی طرف بڑھتے ان پر چنگاریاں پڑتی تھیں۔

(س) کلام اللی میں ابلیس کے بہشت میں داخل ہونے کا ذکر ہی نہیں ہوالہذا اسلیلے میں کسی قسم کے سوال ، اعتراض کی مختائش ہی موجود نہیں اور اس کی بابت جو کچھ بیان ہوا ہے وہ صرف بعض روایات میں مذکور ہے اور چونکہ وا

اعتراص کی تنجائش ہی موجود ہمیں اور اس کی بابت جو چھے بیان ہوا ہے وہ صرف بھس روایات میں مذکور ہے اور چونکہ وا روایات قبولیت کے علمی معیار پر یوری نہیں اتر تیں لیعن' اخبار آ حاؤ' ہیں جو کہ تواتر کی مطلوبہ صد تک نہیں بینچی ہیں للہٰ ذاان کی

روایات بویسے کی سعیار پر پورل میں اور میں میں استارا طاو بین بولدوا رہ سوبہ طون میں بی بین ہوا ان کر بنیاد پر کوئی نظر بیقائم ہیں کیا جاسکتا۔اس کے ساتھ ساتھ میں جمکن ہے کہوہ روایات راوی کی طرف سے نقل بالمعنی کے طور پر

وارد ہوئی ہوں بعنی راویوں نے حضور نی اگرم یا آئم علیہم السلام سے مطالب سن کرانہیں اپنے الفاظ میں بیان کیا ہواس لیے ان روایات کو جحت یا سند کا درجہ نیس دیا جاسکتا کیونکہ عین ممکن ہے کہ راوی نے اپنی طرف سے پچھاضا فہ کر دیا ہو۔

البته پورے قرآن میں صرف ایک آیت ایسی ملتی ہے جس سے ملیس کے بہشت میں داخل ہونے کا اشارہ ملتا ہے

اوروه يهے:

سورهءاعراف،آیت ۱۹: • •

\* وَقَالَ مَانَهٰكُمَا مَ بُّكُمَاعَنُ هُو وِالشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ اَوْتَكُونَا مِنَ الْخلِدِينَ "-

(ابلیس نے ان دونوں (آ دم " اور حوا " ) ہے کہا کہ تمہارے پروردگار نے تمہیں اس درخت کے قریب جائے

سے نہیں رو کا مگراس لیے کہتم کہیں فرشتے نہ بن جاؤیاتم ہمیشہ کے لیے بہشت میں رہنے والوں میں سے نہ ہوجاؤ)۔

اس آيت مي لفظ هنو الشَّجَرَةِ "استعال كيا كياب يتن" اس درخت"، توچونك وند و"نزديك چيزى طرف

اشارہ کے لیے استعال ہوتا ہے لہٰڈااس سے ثابت ہوتا ہے کہ ابلیس درخت کے قریب تھا (اور اس نے آ دم " وحوا " سے درخت کی طرف اشارہ کر کے بات کی )۔ درخت کی طرف اشارہ کر کے بات کی )۔

لیکن اس آیت کواہلیس کے بہشت میں داخل ہونے کی دلیل قر ارنہیں دیا جاسکتا کیونکہ اگر اس آیت میں ' هذہ'
کے لفظ کو مکانی قرب ونزد کی کے لیے استعال کیا جائے اور کہا جائے کہ اس سے اہلیس کے درخت کے پاس موجود ہونے ؟
ثبوت ملتا ہے تو اس سے پہلی آیت (یعنی آیت ۱۸) میں بھی' کھذہ' کے لفظ کو مکانی قرب میں استعمال کرنا پڑے گاجو کہ ہرگز
درست نہیں ملاحظہ ہو:

موره ءاعراف،آیت ۱۹:

\* وَلاتَقُرَبَاهٰنِ فِالشَّجَرَةَ فَتَكُونَامِنَ الظَّلِمِيْنَ "

(خدافے فرمایا) اورتم اس ورخت کے یاس ندجانا ورنه ظالموں میں سے ہوجاؤ کے)۔

اس آیت میں بھی اگر «هذه» سے مکانی قرب مرادلیا جائے تو خداوند عالم کا بھی بہشت میں درخت کے ماس

کھڑنا ہوناتسلیم کرنا پڑے گا جو کہ ہر گرمکن نہیں للندا آیت ۱۹ کوابلیس کے بہشت میں داخل ہونے کی دلیل کے طور پرپیش نہیں کیا جاسکتا۔

#### ممنوعددرخت کے بارے میں ایک روایت

کتاب''عیون اخبار الرضا "''میں عبد السلام ہروی سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام رضاعلیہ السلام کی خدمت اقدس میں عرض کی: اے فرزندرسول ! مجھے اس درخت کے بار سے میں بتا تمیں جس سے آدم "اور حوا نے پھل کھایا تھاوہ کونسا یا کس چیز کا درخت تھا؟ کیونکہ اس کے بار سے میں مختلف آراء پیش کی جاتی ہیں پھلوگ کہتے ہیں کہوہ گندم کا درخت تھا' بعض روایات میں ہے کہوہ'' درخت حسد'' تھا؟

حضرت امام رضاعلیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ دونوں با تیں سیح ہیں میں نے عرض کی کہ دونوں بیانات کیونکر ارست قرار پاسکتے ہیں جبکہ دونوں میں الگ الگ چیزیں ذکر کی گئی ہیں؟ امام " نے جواب میں فرمایا: اے ابوصلت! بہشت کا رخت کی خصوصیات کا حامل ہوسکتا ہے وہ گذم کا درخت تھا اور اس میں انگور بھی ہے کیونکہ وہ دنیا کے درختوں کی طرح نہیں ہے اور جب خداوند عالم نے آ دم " کوعزت بخش اور انہیں فرشتوں پر برتری عطافر ماتے ہوئے فرشتوں کو ان کے سامنے ہجدہ کرنے کا تھم دیا اور آ دم علیہ السلام کو بہشت میں داخل کیا تو اس وقت آ دم " نے اپنے آپ سے کہا کہ آیا کوئی ایسا بشر ہے جے کدا نے کہتے ہوئے انسان کو جان لیا اور اس سے کہا کہ آیا کوئی ایسا بشر ہے جے مدانے محصرے بھی افضل و برتر پیدا کیا ہو؟ خداوند عالم نے آدم " کے دل میں پیدا ہونے والے احساس کو جان لیا اور اس سے رایا کہا سے آدم! اپنا سراٹھا کا ورعش کی طرف دیکھواس وقت آدم علیہ السلام نے سراٹھا کرعش کی طرف نظر کی تو دیکھا کہ رایا کہا ہے تھے:

\* لا اله الا الله محمد رسول الله على بن ابى طالب امير المومنين و زوجته فاطمه ميدة نساء العالمين و الحسن و الحسين سيدا شباب اهل الجنة "-

( کوئی معبود نییں سوائے اللہ کے محمد اللہ کے رسول ہیں' علی ابن ابی طالب امیر المومنین ہیں اور ان کی زوجہ فاطمہ المین کی خواتین کی سردار ہیں اور حسن " وحسین " جوانان جنت کے سردار ہیں )۔

آ دم " نے پوچھا: پروردگارایہ حضرات کون ہیں؟ خداوندعالم نے ارشادفر مایا: اے آ دم " ایہ تیری ہی ذریت ونسل سے ہیں ایہ تیجھ سے اور میری تمام مخلوق سے بہتر ہیں اگر بیدنہ ہوتے تو میں نہ تجھے پیدا کرتا ' نہ بہشت و دوزخ کو پیدا کرتا اور نہ آ سان وز مین کو پیدا کرتا ' خبر دارا نہیں حسد کی نظر سے ندد یکھناور نہ میں تجھے اپنے جوار وقر ب سے محروم کردوں گا ' لیکن آ دم " نے ان کی طرف حسد کی نظر سے دیکھا اور ان کے مقام و منزلت کو پانے کی تمنا کی 'پھر شیطان آ دم " پر مسلط ہوا اور آ دم " نے ان کی طرف حسد کی نظر سے دیکھا ان حوار و " پر بھی مسلط ہوا اور حوا " نے بھی شیطان کے بہاو سے میں آ کر حصرت فاطمہ " باطرف حسد کی نظر سے دیکھا اور آ دم " کی طرح ممنوعہ درخت سے پھل کھانے کا ارتکاب کرلیا ' جس کے نتیج میں خدا وند عالم

نے ان دونوں کو بہشت سے نکال باہر کیا اور اپنے جواروہما گی سے محروم کر کے انہیں زمین پراتاردیا۔

مٰہ کورہ بالامطالب کئی دیگرروایات میں بھی مٰہ کور ہیں بلکہ بعض روایات میں اس سے زیادہ تفصیل کے ساتھ میہوا <sup>ت</sup>

بیان کیا گیاہے اور بعض روایات میں اجمالی اور مخصّر طور پراس کا ذکر ہے۔

مذكوره بالاروايت مين آپ نے ملاحظ فرما يا كه امام عليه السلام نے اس امركا ايك مسلمه حقيقت كے طور پر اظهار

ہے کہ وہ درخت گندم کا درخت بھی تھا اور حسد کا درخت بھی اور آ دم " وجوا " نے گندم کے درخت سے پھل کھا یا جس کے ب میں حسد کرنے لگے اور حمد وآل حمد ملیم السلام کے مقام ومنزلت کو پانے کی تمنا ان کے دلوں میں موجزن ہوگئ-"

پہلے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ درخت اس قابل ہی نہ تھا کہ اہل بہشت اس کی طرف رغبت کرتے اور اس

پھل کھانے کی خواہش ول میں لاتے اور دوسرے بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ در خت اس قدر بلندم تبد کا حامل تھا کہ آ دم

حوا " اسے یا بی نہیں سکتے تھے جیسا کہ ایک اور روایت میں ہے کہ وہ درخت علم محمد وا المحمد معلیم السلام کا درخت تھا۔

بہر حال اگرچہ گندم اور حسد کے دومختلف معانی ہیں لیکن اگر میثاق کے سلسلے میں ذکر کئے گئے مطالب کوملحوظ رَ جائے تومعلوم ہوجائے گا کہ اس مقام پر درخت کے حوالہ سے دونوں کامعنی ومطلب ایک ہے۔ اور وہ یوں کہ آ دم علیہ السا

نے چاہا کہ دونوں چیزوں سے بہ یک وقت لطف اندوز ہوں' یعنی بہشت سے بھی لطف اندوز ہوں جو کہ خدا کے قرب کی ڈ

ہے اور اس جگہ ریے عہد و میثاق ہوا کہ وہ خدا کے سواکسی کی طرف مائل نہ ہوں گے اور اس کے ساتھ ساتھ اس ممنوعہ درخت۔

پھل کھا کربھی لطف اندوز ہوں جو دنیا سے تعلق قائم ہونے کے مشقت بارآ ثار کا باعث ہے لیکن آ دم " ایسا کرنے!

کامیاب نہ ہو سکے اور زمین پراتر آئے اور میثاق کوفراموش کر بیٹے لہذا دونوں چیزیں (بینی درخت سے لطف اندوز ہونا

يغيم اكرم حضرت محمصلي الله عليه وآله وسلم اورآل محميلهم السلام كامقام ومرتبه )انهيس حاصل نه موسكين بال آخرخدا وندعاكم

ا پنی نگاہ انتخاب کے ذریعے ان کی ہدایت کی اور توبہ کے ذریعے ان کے دل میں دنیا کی محبت کا چراغ گل کردیا' اور انہیں ا

میثاق کی منزل تک بہنچادیا جسے وہ بھول چکے تھے' (غور فرما تیں)۔

اورامام علیہ السلام کابیار شادگرامی کہ آدم " نے ان بستیوں کوحسد کی نگاہ سے دیکھا اور ان کے مقام ومنزلت کی کی تواس حسد سے مرادان کے مقام ومنزلت کو پانے کی آرز وکرنا ہے جسے اردومیں رفٹک کرنا کہتے ہیں نہ کدوہ حسد جو:

صفات اور مذموم عادات میں سے ایک ہے۔

اس بیان سے میہ بات بھی واضح ہوجاتی ہے کہ کتاب کمال الدین اور کتاب تفسیر العیاشی میں جودوروایتیں ذکر کر بیں ان کے درمیان کوئی منافات و تضادموجود نبیں ویل میں ہم ان دونوں روایتوں کوذ کر کرتے ہیں:

ا - كتاب كمال الدين مين الوحزه ثمالى في روايت كى كما م محمه با قرعليد السلام في فرمايا: (ان الله عزوج عهدالي آدم ان لا يقرب الشجرة، فلما بلخ الوقت الذي في علم الله ان يأكل منها ذ فاكل منها وذلك قول الله عزوجل: ولقد عهدنا الى آدم فنسى ولم نجد له عزما) -- م

طهآیت۱۱۵\_۔،

(خداوندعالم نے آدم علیہ السلام سے عہدلیا کہ وہ اس درخت کے پاس نہ جائیں گے اور جب وہ وقت آپہنیا جس کا خدا کو علم تھا کہ اس وقت آپہنیا جس کا خدا کو علم تھا کہ اس وقت آدم اس درخت سے پھل کھا عیں گے تو آدم اس عہد کو بھول گئے جو خدا سے کر چکے تھے اور اس درخت سے پھل کھالیا 'اس سلسلے میں خدانے ارشا و فرمایا: ''وَلَقَنْ عَبِدُنَا ٓ اِلْ اَدْدَمُ مِنْ قَبْلُ فَنَسِی وَلَمْ نَجِدُلُ لَهُ عَنْدُما '' ورخت سے پھل کھالیا 'اس سلسلے میں خدانے ارشا و فرمایا: ''وَلَقَنْ عَبِدُنَا آلِ اَلَى اَدْدَمُ مِنْ قَبْلُ فَنَسِی وَلَمْ نَجِدُلُ لَهُ عَنْدُما '' ورخت سے عہدلیا پھروہ اس عہد کو بھول گئے اور ہم نے آئیں پختہ ارادے والانیس پایا )

(خداوندعالم نے نسیان اور بھول جانے پر آ دم کامواخدہ کیوں کیا ..... جبکہ بھول جانے والا معذور ہوتا ہے؟ ..... امام علیہ السلام نے جواب دیا کہ آ دم مجھول جانے ہوا ہے۔ انہیں یہ بات یا معلیہ السلام نے جواب دیا کہ آ دم مجھول جانے ہیں سے اور یہ کیونکر کہا جاسکتا ہے کہ دونوں مجھول گئے جبکہ اہلیس نے انہیں یہ بات یہ دونوں فرشتے نہ بن یا دولائی کہ خدانے تہمیں اس درخت سے اس لیے روکا ہے کہ تم دونوں بمیشد کے لیے یہاں نہرہ جاؤیا تم دونوں فرشتے نہ بن جاؤی۔

ان دونوں روایتوں کوسابقہ بیان کی روشی میں دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان دونوں میں کوئی منا فات نہیں پائی جاتی (ان میں سے ایک، دوسری کی نفی نہیں کرتی) کیونکہ اس بیان میں کہا گیا ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام دونوں چیزیں حاصل کرنا چاہتے تھے مگر اس میں کا میاب نہ ہوسکے لہٰدا کمال الدین اور تغییر العیاشی میں ذکر کی گئی روایتوں کے مطالب کے درمیان کوئی تضادنہیں یا یا جاتا۔

# مفكرين ودانشورول كاامام رضاً سيمناظره

(آ دم نے اپنے پروردگار کی نافر مانی کی اور گراہ ہوگئے) یہ من کراما معلیہ السلام نے فر مایا: اے علی ابن محمہ بن جم الفوس ہے کہ تم نے ایسا کیا سوج لیا ہے خدا سے ڈرواور انبیاء "البی کی طرف بری نسبت نہ دواور نہ ہی کتاب خدا کی ت اُو اِللی کی اس ہے کہ تم نے ایسا کیا سوج لیا ہے خدا سے ڈرواور انبیاء "البی کی سائٹ کرو کیونکہ خداوند عالم اور راسخون فی العلم کے علاوہ کوئی نہیں جانتا اور یہ جوتم نے خدا کے التا البی کی ساؤولی اور دھیتی معنے ) خداوند عالم اور راسخون فی العلم کے علاوہ کوئی نہیں جانتا اور یہ جوتم نے خدا کے التا ارشاد کے بارے میں پوچھا ہے کہ "و عظی ادام کر آپ کے فکولی " (آ دم نے اسپے پروردگار کی معصیت کی اور گراہ الشاف کی اور کی اس کی تحت اور اس کا خلیفہ و جانشین ہو نہاں لیا کہ وہ زمین میں اس کی تحت اور اس کا خلیفہ و جانشین ہو نہاں لیے کہ وہ بہشت میں رہیں اور یہ سب پھے خدا نہیں نہیں براتا را اور اپنی جمت وخلیفہ قرار دیا تو وہ متنقد پر سے تفاضوں کی تحمیل کے طور پر ہوا کی خصمت کی بابت ارشاد فرمایا:

سوره ءآل عمران ، آیت ۳۳:

﴾ \* " إنَّا اللهَ اصْطَلَقَى ادَمَ وَنُوحًا وَّالَ اِبُرْهِيْمَ وَالَ عِبْرُنَ عَلَى الْعَلَمِيْنَ " (خدانے آدم نوح "آل ابراہیم وآل عمران کوتمام عالمین پرچن لیا)

اس روای بین امام علیدالسلام کایفر مان که "آدم کی معصیت و نافر مانی بہشت میں واقع ہوئی۔اس امر کی طر نہایت لطیف اشارہ ہے جس کا تذکرہ ہم نے پہلے کیا تھا اوروہ یہ کہ منوعہ درخت سے پھل نہ کھانے کا حکم "مولا کے فر مان" طور پر نہ تھا بلکہ رہنمائی وہیحت کے طور پر تھا کیونکہ ابھی بہشت میں شرق و دینی احکام وضع ہی نہیں گئے گئے تھے اور "مولا فر مان" کے طور پر صادر ہونے والے احکام کا موردومقام وہ زمینی زندگی ہے جو خداوند عالم نے آدم علیہ السلام کے لیے زائر نے کے بعد مقرر فر مائی 'لہذا جس حکم کی نافر مائی کائی وہ "رہنمائی اور شیحت کے طور پر" جاری ہونے والے حکم کی خلا ورزی تھی نہ کہ "مولا کے فر مان" کے طور پر صادر ہونے والے حکم کی نافر مائی 'بنا پر ایں ندکورہ حدیث کی ت او بل کی ضرور بی باتی نہیں رہتی اور حدیث کی ت او بل کی ضرور ہی بی باتی نہیں رہتی اور حدیث کی ت او بل کی سلسلے میں بعض مفسرین کرام نے جوز حمت گوارا کی ہے وہ ایک غیرضرور کی مل

مامون رشید کے دربار میں امام رضاً کے ارشادات

کتاب دعیون اخبار الرضاط " " میں علی بن محد بن جہم سے روایت کی گئ ہے اس نے کہا میں مامون رشید عباس دربار میں آیا تو دیکھا کہ وہاں امام علی بن موی الرضاعليه السلام موجود تنظیما مون نے آئجناب سے بوچھا:

آياآ پا اسبات كاكنيس بيل كدانبياء معموم ته؟

امام "في جواب ديا: كيون بين مين قائل مول كدانبياء "مقام عصمت پرفائز تقيه

مامون نے بوچھا: تو پھر خداوند عالم كاس فرمان كاكيامتى بي " وَعَصْى دُرُمَ بَاللَّهُ فَعَوْى "كمَّ دم نيا

پروردگاری نافرمانی کی اور گراه مو گئے؟

امام علیدالسلام نے جواب دیا کہ خداو تدعالم نے آ دم سے ارشاد فرمایا: تم اور تمہاری زوجہ بہشت میں سکونت پذیر مواوراس میں سے جو چاہو سر موکر کھاؤ کیکن اس درخت کے قریب نہ جانا (خدانے گندم کے درخت کی طرف اشارہ کیا جواس بہشت میں تھا)۔ورنتم ظالموں میں سے موجاؤ کے خدانے بیونہیں فرمایا کماس قتم کے درخت کے زر کیا نہ جانا یا اس جنس کے درخت سے پھل نہ کھانا 'اور آ دم " نے بھی یہی سمجھا کہ ثنا پراس خاص درخت کے قریب نہیں جانا اور اس سے پھل نہیں کھانا ہے چنانچانہوں (آ دم اورحوا) نے اس خاص معین درخت سے پھل ندکھایا بلکداس کے علاوہ آیک درخت سے کھایا اوروہ بھی شیطان کے وسوسے کے نتیج میں، جواس نے آ دم کے دل میں پیدا کردیا تھا۔ کیونکد شیطان نے آ دم اور حواسے کہا کہ بیں تمهارے پروردگارنے اس .....خاص ومعین ..... درخت سے پھل کھانے سے نہیں روکا بلکداس نے تو کہا ہے کہتم اس کے علاوہ کی درخت کے پاس نہ جانا اور میجودرخت سے پھل کھانے سے روکا ہے اس کی وجدیہ ہے کہ کہیں تم فرشتے نہ بن جاؤیا میہ كم بهشت مين جميشدر بن والول ميل سے ند بوجاؤاور شيطان نے آدم اور حوا كے سامنے شم كھاكر كہاكم مين تمهاري خيرخوا بي کے طور پر کہدر ہا ہوں اور چونکہ آ دم وحوانے اس سے پہلے کی وجھوٹی قسم کھاتے ہوئے دیکھائی نہ تھالہٰ ذاوہ شیطان کے دھو کہ میں آ گئے۔ان کا ایسا کرنا دراصل خدا کی قتم پراعتاد کے نتیجہ میں تھا'اور پھر ریسب پچھاس وقت ہوا جب انجی آ دم علیالسلام کونبوت عطانہیں کی گئی تھی اور یہ کوئی اتنا بڑا گناہ بھی نہ تھا جس سے وہ جہنم کے ستحق قرار پائے بلکہ ایک معمولی تعلطی تھی کہ جس پرخداوندعالم کی کومزانبیں دیتااورانبیاء پروی آنے سے پہلے کے زمانے میں اس طرح کی غلطیوں کا سرز دہوناممکن اور قابل تصور ہے یہی وجہ ہے کہ جب خداوند عالم نے آ دم علیہ السلام کو نبوت کے لیے چنا تو وہ مقام عصمت پر فائز تھے اور معصوم كبيره كناه كرتاب نصغيره اسى ليه خداوندعالم نان كمتعلق ارشاد فرمايا: "وعَضَى ادَمُر كَابَّهُ فَعُولى الله مُتُمَّ ثُمَّ اجْتَلِيهُ مَرَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَلَى " (كرة دم في البخرب كاعصيان كيا اور بعثك كيم، پرخداف انبيس سنبوت ك لي ..... چن لياتوان كى توبى قبول كى اورائيس بدايت فرمائى) \_ اور پر ضدانے بيجى فرمايا: " إِنَّ اللهَ اصطَفَى اد مَرونُوْ هَا وَّالَ اِبْرُهِيْمَ وَالَ عِنْرُنَ عَلَى الْعُلَمِيْنَ " (كه ضدائے اصطفى كى منزل پرفائزكيا (چن ليا) آدم كواور توح كواور آل ابرہیم کواورآ ل عمران کو پوری کا نئات پر )۔

حفرت شخ صدوق رجمۃ الله علیہ نے اس طویل حدیث کوذکرکرنے کے بعد فرمایا کہ جھے تجب ہے کہ علی بن مجھ بن بن میں اور اہل بیت اس طرح کی حدیث کیوکر بیان کردی ہے جبکہ دو تو ناصبی اور اہل بیت اسے بغض وعزادر کھنے والاشخص تھا۔
شخ صدوق " کو ابن جم سے اس طرح کی روایت کا ذکر ہونا اس لیے تجب آور تھا کہ اس حدیث میں انبیاء " کی شخریداور ان کا گنا ہوں سے پاک ہونا اندکور ہے جبکہ اگروہ اس حدیث میں اچھی طرح غور کرتے اور جواصول ونظریات اس میں محوظ دکھے گئے ہیں ان کو تھی تھا سے اور کی سے تو اس امری طرف متوجہ ہوجاتے کہ اس حدیث میں امام رضا علیہ السلام سے منسوب جو جو اب ذکر کیا گیا ہے وہ فر ہب اہل بیت " کے مسلمہ اصولوں سے متصادم ہے کیونکہ اہل بیت علیم السلام کی طرف

سے یہ بات نہایت واضح طور پر بیان کردی گئی ہے کہ انبیاء کیہم السلام معصوم ہیں اور وہ کسی صغیرہ و کبیرہ گناہ کے مرتکب نہیر ہوتے نہ ہی نبوت سے پہلے اور نہنبوت کے بعد۔

اس کے علاوہ یہ کہاں ناصی اور دھمن اہل ہیت مخص نے جس طرح سال صدیث کو کرکیا ہے اس سے یہ بات لازم آتی ہے کہ آیت میں کھا لفاظ حذف ہو بچے ہوں اور گو یا ہے آیت (" مَانَهٰ کُما کَبُّ گُما عَنْ هٰ نِهِ الشَّجَرَةِ الَّا آلَ اَن تَکُونَا ) یکی نامیا ہے اس طرح ہونی جا ہے تھی (" ما نها کہا رب کہا عن هذاہ الشجرة وانما نها کہ عن غیرها و ما نها کہ اس سے علاوہ کی اور درخت سے نیس روکا ہے اور وہ تھی اس لیے کہ تم فرضت نہ بن جاؤیا ہمشت میں ہیشہ رہنے والوں میر حمیس اس کے علاوہ کی اور دوخت سے دوکا ہے اور وہ تھی اس لیے کہ تم فرضت نہ بن باؤیا ہمشت میں ہیشہ رہنے والوں میر الخولوثی " کا اور سورہ طی آیت ۲۰ ایعن " قالَ آیا اُدگو گا مُلگائین اُو تَکُونَا مِر الْحَلُونِ مُنْ الله الله عَلَی الله عَلَی الله الله عَلَی الله عَلَی الله عَلَی الله ورخت بتاؤں جو خلا اور تھی قال الله ہو اور وہ ملکت ہو گھی ختم نہ ہونے والی ہے ۔ اس نے دونوں اس بات کو ثابت کرتی ہیں کہ المیس آور م علیہ السلام اور حواعلیہ السلام کو ای منوعہ خاص دوخت سے پھل کھائے آتہ مرخی بیات کہ تاہ میں کہ ہونے دولوں افتر اربا تھا اور اس طرح آئیں بہشت میں ہمیشہ رہنے اور لازوال افتر اربی منوعہ خاص دوخت سے پھل کھائے آتہ مرخی اس منا علیہ الله ورخت سے اس کے علاوہ یہ بیا تھی تاہل ہو ہو ہو کہ اس اور کھی تاہم اور کھی تو ارتبیس دی جائی بلکہ اس پراعتر اض وار دہوسکا ۔ نے پہلے ذکر کی ہے امام رضا علیہ السلام ہوں بیا کی بعض شعیں تاہم کی واب ہی کہ اس پراعتر اض وار دہوسکا ۔ وابیت کہ جھے شی صدوق رحمۃ اللہ علیہ نے کہ کی بات کھل اس پراعتر اض وار دہوسکا ۔ وابیت کہ جھے شی صدوق رحمۃ اللہ علیہ نے کو کرفر ما یا ہے کمل طور پر می کے تاس دی جستی بلکہ اس پراعتر اض وار دہوسکا ۔ وابیت کہ جھے شی صدوق رحمۃ اللہ علیہ نے کہ کی بات کمل اور دور کی کہ تاس کی بعض شعیں ہو تاہم اس کی بعض ہو تاہم ہو اس کی بھو تھیں تاہم کی وابیہ کی کی بات کمل اور دور کی ہو تاہم کی بھو تاہم کی اس کی بھو تاہم کی بات کمل کو تک کو تاہم کی دور کی بات کمل اور وابیا کے کہ کی بات کمل کو تاہم کی بات کمل کو تاہم کی بات کمل کو تاہم کی کو

شیخ صدوق "نے ایک اور روایت بھی ذکر فرمائی ہے کہ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے اپنے آباء کرام کے حوا سے حضرت علی علیہ السلام کی روایت کر دہ حدیث میں بھی فرما یا ہے کہ پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرما یا: آدم و ' بہشت میں صرف سات گھنے ( دنیاوی شب و روز کے اوقات کے مطابق ) تھیرے۔ اور خداوند عالم نے انہیں اس ر بہشت سے نکال کرزمین پراتارا۔

بہشت میں حضرت آ دم کے قیام کی مدت

تفیر العیاشی میں عبداللہ بن سنان سے روایت ہے کہ میں امام جعفر صادق علیدالسلام کی خدمت میں حاضر تھا کہ سے بوچھا گیا: آپ سے بوچھا گیا:

آ دم اورحواا پی خطا کے سبب بہشت سے نکالے جانے تک کتنی دیر بہشت میں رہے؟ امام علیہ السلام نے جواب دیا: خداوند عالم نے جمعہ کے دن ظہر کے بعد آ دم میں اپنی روح پھوئی پھران کی أ پہلیوں سے ان کی زوجہ کو پیدا کیا پھراپٹے فرشتوں کو تھم دیا کہ آدم کو تجدہ کریں اور پھراسی روز انہیں اپنی بہشت میں داخل کیا فدا کی قتم وہ اس دن چھ گھنٹوں سے زیادہ وہال نہیں تھر سے بہاں تک کہ خدا کی نافر مانی کے مرتکب ہوئے اور پھر خدا نے ان دونوں کو جنت سے تکالا تو مغرب کا وقت تھا اور وہ دونوں (آدم وحوا) بہشت کے باہر سے نمودار ہونے تک بیٹے رہ پھروہ نظے ہوگئے ۔۔۔۔۔ان کی شرمگا ہیں ان کے سامنے ظاہر ہوگئیں ۔۔۔۔۔توان کے پروردگار نے انہیں ندادی: آیا میں نے تہمیں اس درخت سے نہیں روکا تھا؟ اس وقت آدم نے شرمندگی سے سرجھکا لیا اور بارگاہ الی میں اس طرح گویا ہوئے: اے ہمارے پروردگار! ہم نے اپنے او پڑھلم کمیا ہے اور ہم اپنے گنا ہوں کا اقر ارواعتر اف کرتے ہیں پس ہمیں معاف فرما خداوند عالم نے ان سے فرمایا: تم دونوں میرے آسانوں سے زمین پر چلے جاؤ کہ میری بہشت میں اور نہ ہی میرے آسانوں میں کوئی مصصیت کارونا فرمان میری ہمسا بھی کا شرف نہیں پاسکا۔

ندگورہ بالاروایت میں ذکر کئے گئے مطالب سے اس امر کا استفادہ کیا جا ساتہ ہے کہ دم وحوا کیوکر بہشت سے نکلے اور بیکہ وہ پہلے بہشت سے نکلے اور بہشت کے باہر تخم رے گھر بہشت کے بیرونی علاقہ سے زمین پراڑے کیونکہ آیت شریفہ میں دومرتیہ 'مبوط' اور زمین پراڑنے کا حکم ذکر کیا گیا ہے (آیت ۳۱ اور آیت ۳۸ اللاحظہ بو) اور وہ حکم بھی تکوین تھا (شری تکلیفی نہیں تھا) جس کی خلاف ورزی ناممکن ہے (اس کی تا ٹیر تینی اور تکمیل لازمی امر ہے) (تکوینی حکم کی مثال آسانوں نویرہ موجودات عالم کی تخلیق کا فیصلۂ اور شری تکلیفی حکم کی مثال نماز وروزہ وغیرہ احکام کا جاری کرنا ہے ) اس کے علاوہ کلام الہی میں اسلوب شن کا مختلف ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ 'مبوط' کا تھم دوبار جاری ہواملاحظہ ہو: پہلی آیت میں ہوں ہے۔

("وَقُلْنَالِاً وَمُالْمُكُنُ اَنْتَ وَزُوجُكَ الْجَنَّةُ ... وَلَا تَقُرَبا لَهِ فِالسَّجَرَةُ ") اور پھراس طرح اس میں تبدیلی ہوئی: ("وَنَا لَا سُهُمَا مَنَّهُمُ اَسْسَارُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَم مِلْ ' وَلَا اللهُ عَلَم مِلْ اللهُ عَلَم مِلْ ' وَلَا اللهُ عَلَم مِلْ اللهُ اللهُ عَلَم مِلْ اللهُ اللهُ عَلَم مِلْ اللهُ ال

یہ تھا آیت شریفہ کے الفاظ میں تبدیلی کے تناظر میں ''صبوط'' کے تکم کا دومر تبدصا در ہونے کا شبوت اوراب روایت' تواس میں بیربات ورات میں بھی مذکورہے جبکہ

آئمہ اہل بیت علیم السلام کی روایات اس کی تکذیب کرتی ہیں جیسا کہ آدم کی خلقت کی بحث میں ان روایات کوآپ ملاحظ فرما تھیں گئی تاہم ممکن ہے مجلی پسلیوں سے حواکی تخلیق کے مسئلہ کوحل کرنے کے لیے بیتاویل کی جائے کہ اس سے مراد پلیاں خبی کہ بیٹی اس بلکہ آدم کی چکی ہوئی وہ مٹی مراد ہے جس سے مجلی پسلیاں خلق کی گئیں باقی رہی بہشت میں قیام کی مدت کی بات لین چھ تھنٹے یا سات تھنٹے تو اس سلسلے میں کوئی پیچیدگی نہیں پائی جاتی بلکہ یہ کہا جا اسکتا ہے کہا نداز تا ایسا کہا گیا ہے۔

## کلمات کے بارے میں ایک روایت

كتاب كافى مين مُعزت امام محمد باقر عليه السلام اور حفرت امام جعفر صادق عليه السلام مين سے ايك امام "ك حواله سے ذكر كيا گيا ہے كة نجتاب نے آيت شريفه" فَتَلَقَّى ادَمُ مِنْ تَابِهِ كَلِلْتٍ "كي تفير مين ارشاد فرما ياكه وركات بيتے:

\* "لا اله الا انت سبحانك اللهم وبحيدك عملت سوءاً وظليت نفسى فاغفرلى وانت خير الغافرين، لا اله الا انت سبحانك اللهم وبحيدك عملت سوءاً وظليت نفسى فارحمنى وانت خير الغافرين لا اله الا انت سبحانك اللهم و بحيدك عملت سوءاً وظليت نفسى فارحمنى وانت خير الراحمين لا اله الا انت سبحانك اللهم وبحيدك عملت سوءاً وظليت نفسى فاغفرلى و تبعلى انك انت التواب الرحيم "-

(تیرے سواکوئی معبور نہیں تیری ذات پاک ہے اے میرے پروردگار میں تیری تھر ہجالاتا ہوں مجھ سے خطا ہوئی اور میں نے اپنے او پرظلم کیا ہے تو مجھے معاف فر ماکہ تو ہی بہتر معاف کرنے والا ہے تیرے سواکوئی معبور نہیں تیری ذات پاک ہے، اے میرے پروردگار میں تیری تری تو مجھ پررتم فرماکہ تو ہی سے بہتر معاف کرنے والا ہے۔ تیرے سواکوئی معبور نہیں، تیری ذات پاک ہے، اے میرے پروردگار میں تیری حمد بجالاتا ہوئی، مجھ سے خطا ہوئی ہے اور میں نے اپنے او پرظلم کیا ہے اس تیری حمد بجالاتا ہوئی، محمد خطا سرز دوالا ہے۔ تیرے سواکوئی معبور نہیں، تیری دات پاک ہے، اے میرے پروردگار میں تیری حمد بجالاتا ہوئی، مجھ سے خطا سرز دوالا ہے۔ تیرے سواکوئی معبور نہیں، تیری دات پاک ہے، اے میرے پروردگار میں تیری حمد بجالاتا ہوئی، مجھ سے خطا سرز دولائے ہوئی ہے اور میں نے اپنے او پرظلم کیا ہے اس تو مجھے معاف کر دے اور میری تو بہتول کر لے کہتو ہی سب سے بڑا تو بہتول کرنے والا اور دیم کرنے والا اور دیم کرنے والا ہوں۔)۔

مذکوره بالامطالب شیخ صدوق " العیاشی " المی " اوردیگرمفسرین وحدثین کرام نے بھی ذکر فر مائے ہیں اور اہل سنت والجماعت کی کتابول میں بھی ای سے مشاہروایات ذکر کی گئی ہیں اور اس واقعہ (قصم الآم وحوا) سے تعلق رکھنے والی آیات

ہے بھی ای طرح کا استفادہ کیا جاسکتا ہے۔

پنجتن یا کے کے واسطہ سے طلب مغفرت

کلینی مرحوم نے کتاب کافی میں فرمایا ہے کہ آیت شریفہ 'فَتَکُلَّی اَدُمُرمِنْ بَّ ہِدِکِلِاتِ '' کَ تَفْیر مِیں ایک روایت موجود ہے جس میں مذکور ہے کہ آوم علیه السلام نے پنجتن پاک حضرت محریما کی ، فاطمہ ' جسن ' جسین' کا واسط دے کر طلب معفرت کی۔

تجرہ و تحقیق: یہ مطلب شیخ صدوق العیاثی "، فی " اور دوسر برزگ علماء نے بھی ذکر کیا ہے اور اس ہے مشابہ
روایات الل سنت والجماعت کے حد شین و محققین نے بھی ذکر کی بیل جیسا کرتھیں ' درمنثور' میں حضرت پنجیمرا کرم سلی اللہ علیہ
و آلہ وسلم کا یہ ارشا دگرا می مذکور ہے کہ آنحضرت نے فرمایا: جب آدم سے خطا سرز دہوئی۔ جو بھی ہوئی۔ تو انہوں نے آسان کی
طرف منہ کر کے بارگاہ اللی میں عرض کی: پروردگارا میں تجھے تھے " کا واسطہ دے کر التجا کرتا ہوں کہ جھے معاف فرما دے '
فداوند عالم نے آدم کو وی کی اور پوچھا کہ تھے گون بیں؟ آدم نے عرض کی: فدایا پاک ہے تیرانام' جب تو نے جھے پیدا کیا تو
میں نے اپنا سراٹھا کرعرش کی طرف دیکھا تو وہاں یہ الفاظ کھے ہوئے تھے۔ '' لا اللہ اللہ معصمہ در سول اللہ "یہ دیکھ
میں نے اپنا سراٹھا کرعرش کی طرف دیکھا تو وہاں یہ الفاظ کھے ہوئے تھے۔ '' لا اللہ الاللہ معصمہ در سول اللہ "یہ دیکھ
کر میں سمجھ گیا کہ تیری بارگاہ میں اس سے برتر اور جلیل القدر شخصیت کوئی نہیں کیونکہ تو نے اس کا نام اپنے نام کے ساتھ قرار دیا
ہے ' تب خداوند عالم نے آئیں وی کی کہ اے آدم! وہ شخصیت تیری اولا دسے ہیں اور آخری نی بین اگروہ نہ ہوتے تو تہمیں بھی پیدا نہ کرتا۔

پیدا نہ کرتا۔

اگرچیآ یات کے ظاہری الفاظ سے ابتدائی طور پر مذکورہ بالامطالب کی صحت بعید نظر آتی ہے لیکن اگراچھی طرح ان میں غور کیا جائے اور کیا جائے اور ان کے معانی میں تدبر سے کام لیا جائے توممکن ہے ان مطالب کی صحت و درسی کا ثبوت ال جائے کیونکہ جملہ "فتلقی، ادھ" ن ن (آدم نے سکھے) میں ان کلمات کے روبرو حاصل کرنے اور قبول و استقبال کامعنی پایا جاتا ہے الیعنی آدم" نے ان کلمات کو دیکھا اور یاد کر لیا) اور بیہ جملہ اس امرکی دلیل بھی ہے کہ آدم علیہ السلام نے وہ کلمات اپنے پروردگار سے حاصل کے اور ظاہر ہے کہ توبہ سے پہلے ان کلمات سے آگاہی حاصل کی جبکہ اس سے پہلے انہوں نے اپنے پروردگار سے تام اساء کاعلم حاصل کرلیا تھا جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاوفر مایا:

\* ﴿ إِنِّى جَاعِلُ فِ الْاَثْمُ ضَ خَلِيفَةً ۚ ۚ قَالُوٓ الْتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُّفُسِدُ فِيُهَا وَيَسُفِكُ الرِّمَا ٓء ۚ وَنَحْنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَوِّسُ لَكَ ۚ قَالَ إِنِّى ٓ اَعْلَمُمَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ وَعَلَّمَ ادَمَا لَا سُمَا ٓ ءَكُلَّهَا • • • ''

ر میں زمین میں ایک خلیفہ بنار ہا ہوں فرشتوں نے کہا آیا اسے بنار ہاہے جوز مین میں فساد ہر پاکرے گا اور خوں ریزی کرے گا جبکہ ہم تیری حمد کے ساتھ تیری تیج کرتے ہیں اور تیری نقذیس بیان کرتے ہیں خدانے جواب دیا کہ میں اس چیز کوزیا دہ بہتر جانتا ہوں جسے تم نہیں جانتے 'اور آدم کو خدانے سب کے سب نام پڑھادیے )۔ اس آیت کے الفاظ ''و و عَلَّم او کر آؤ کُسُم آغ گُلَّها'' سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ تمام اساء کے علم سے مرا
وہ علم ہے جس کی خصوصیت ہر طرح کے ظلم ومعصیت کا قلع قبع کرنا ہے اور وہ ہر در دکی دوا ہے کیونکہ اگر ایسا نہ ہوتو فرشتوں کے اس اعتراض پر کہ'' و
اعتراض کا کھمل جواب بہیں بٹا اور نہ بی ان پر جمت پوری ہوتی ہے کیونکہ خداو تدعالم نے فرشتوں کے اس اعتراض پر کہ'' و
فساد ہر پا کرے گا اور خونریزی کرے گا' کوئی جواب نہیں و یا اور اس کے علاوہ پھی نہیں کہا کہ'' خدا نے اسے سب نام پڑھ
فساد ہر پا کرے گا اور خونریزی کرے گا' کوئی جواب نہیں و یا اور اس کے علاوہ پھی نہیں کہا کہ'' خدا نے اسے سب نام پڑھ
مقیقت سے بھی آ پ آ گاہ ہو بھی بیاں کہ وہ اسی بلند پا پر موجودات ہیں جو آ سانوں اور زمین کے پر دول میں پوشیدہ تھیں او
وہی خداوند عالم کے فیوضیات اور پوری کا نئات کے درمیان واسطہ ووسیلہ تھیں' کوئی کمال چاہنے والا ان کی ہر کتوں کے بنج
کمال کی بلند یوں کونہیں پاسکا' چنا نچہ بھی روایات میں وار د ہوا ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام نے اساء کاعلم عاصل کر نے
وفت اہل بیت کی پا کیزہ صور تیں اور انوار مقد سہ دواس وقت و کھا جب خداوند عالم نے آ دم کی
نسل کوان کی پشت سے نکالا (وجود عطاکمیا)۔اور بعض روایات میں اور ایا ہی بھی خور کریں' خداوند عالم حقیقت نسل کوان کی پشت میں تھا' ہر حال آ پ خووان تمام روایات میں ہو آچی طرح پڑھیں اور ان پر خور کریں' خداوند عالم حقیقت دیکھا جب وہ بہشت میں تھا' ہر حال آ پ خووان تمام روایات کو اچھی طرح پڑھیں اور ان پر خور کریں' خداوند عالم حقیقت

بهرحال خداوندعالم نے ''کلمات' کا مسئلہ واضی نہیں فرمایا بلکہ اسے پردہ ابہام میں رکھ دیا' یہی وجہ ہے کہ' فَتَلَقَّو اُدَهُر مِنْ مَّ بِبِهِ كَلِلْت '' میں لفظ' کلمات' کوئرہ کے انداز میں ذکر فرمایا تا ہم قرآن مجید میں لفظ' کلمت' کا استعال' موجو عین' (جاندار چیز المحض) پرصراحت کے ساتھ ہوا ہے جیسا کہ ارشادی تعالیٰ ہے:

سوره ءآل عمران ، آیت ۵ ۴:

امر کی ہدایت کرنے والا ہے۔

"بِكَلِمَةِ مِنْهُ أَاسُهُ الْمَسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ " (اورائِ كُلم كَ اتحه كرس كانام يسلى بن مريم إ!)

اس آیت میں صراحت کے ساتھ لفظاد "کلمة" حضرت علیا علیا اللام کے لیے استعال ہوا ہے۔

''کلمات'' کی بابت بعض مفسرین کرام کاید بیان درست نیس کدان سے مرادوه کلمات ہیں جن کا ذکر خداوند عالم نے آدم وحواکی زبانی سوره اعراف آیت ۳۳ میں فرمایا ہے کدان دونوں نے کہا: " قالا کر بیٹا ظکنٹا آئفسٹا " و اِن لا تعُفِوْرُلْکَا وَ تَرْحَنْنَا لَنَکُوْنَیْ مِنَ الْخُسِرِیْنَ " - اے ہمارے پروردگار! ہم نے اپنے اوپرظلم کیا ہے اگر تو ہمیں معاف ن کرے اور ہم پررخم نفرمائے تو یقینا ہم نقصان اٹھانے والوں میں سے ہوجا کیں گے )۔ کیونکہ اس سورہ لیتی بقره کی آیات سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ تو برزمین پر حبوط اور از نے کے بعد واقع ہوئی ہے نہ کہ اس سے پہلے!۔ آیات ملاحظہ ہوں

حضرت موسىٰ اور حضرت آدم كى ملاقات

کتاب تغییر فتی میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے، آپ نے ارشاد فرما یا کہ حضرت مولی علیہ السلام نے بارگاہ اللی میں عرض کی کہ حضرت آدم علیہ السلام سے میری ملاقات کا انتظام کیا جائے 'چنا نچے خداوند عالم نے موئی علیہ السلام اور آدم "کی ملاقات کروائی 'حضرت آدم سے کہا: اے پدر بزرگوار! آیا خداوند عالم نے آپ السلام اور آدم "کی ملاقات کروائی 'حضرت آدم سے کہا: اے پدر بزرگوار! آیا خداوند عالم نے آپ کواپنے دست قدرت سے خلق نہیں فرما یا اور آپ کے وجود میں اپنی روح نہیں پھوٹی اور آپ کے سامنے فرشتوں کو سر بہترہ ہونے کا حکم نہیں و یا اور جب آپ کو حکم دیا کہ اس درخت سے پھل نہ کھانا آو پھر آپ نے کیوں نافر مانی کی ؟ حضرت آدم علیہ السلام نے جواب دیا اے موئی! مجھے یہ بتاؤ کہ تو رات میں میری خطاکا واقعہ میری پیدائش سے کتنا عرصہ قبل ذکر کیا گیا ہے؟ حضرت موئی علیہ السلام نے کہا 'بالکل درست ہے' یہ بیان کرنے کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے کہا 'بالکل درست ہے' یہ بیان کرنے کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے کہا 'بالکل درست ہے' یہ بیان کرنے کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: آدم " نے اپنی آئی بات سے موئی علیہ السلام کو طمئن کرلیا۔

ندکورہ بالا مطلب کوعلامہ سیوطی نے تفسیر ' درمنٹور' میں متعد دراویوں کے حوالے سے پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم سےروایت کیاہے۔

## آدم كى تخليق، دنيا كے لئے ہوئى

كتاب على الشرائع مين حضرت امام محمر باقر عليه السلام سيمنقول ب، آپ في ارشاد فرمايا:

(والله لقد خلق الله آدم للدنيا واسكنه الجنة ليعصيه فيرده الى ما خلقه له)

خدا کی قسم! خداوند عالم نے آ دم علیہ السلام کو دنیا کے لیے پیدا کیا اور بہشت میں اس لیے قیام کروایا کہ وہ نافر مانی کاار تکاب کرے گاجس کے منتبح میں خدااسے اس جگہوا پس لوٹاوے گاجس کے لیے اسے پیدا کیا تھا۔

. ندکورہ بالامطلب تغییر العیاثی کی روایت میں بھی جو کہ ذکر ہو پھی ہے امام جعفر صادق علیہ السلام کے حوالہ سے مذکور ہے جس میں ایک فرشتہ کی آ دم سے دوستی کا تذکرہ ہے۔

#### زمین پرسب سے باعظمت جگہ؟

کتاب الاحتجاج میں شام کے رہنے والے ایک شخص کے ساتھ حضرت علی "کی بحث کے شمن میں مذکور ہے کہ اس نے آنجناب سے پوچھا کہ روئے زمین پرسب سے باعظمت جگہ کون می ہے؟ آپ نے جواب دیا وہ وادی کہ جے ' مرا ندیب'' کہا جاتا ہے، حضرت آ دم "آسان سے اس میں اترے تھے۔

ندگورہ روایت کے مقابلے میں متعددروایات الی موجود ہیں جن میں بیان کیا گیا ہے کہ آ دم علیہ السلام سرز مین مکہ میں اتر ہے ان روایات میں سے بعض ذکر کی جا چکی ہیں تا ہم ان روایات میں فدکور مختف مطالب کاحل اس طرح ممکن ہے کہ یوں کہا جائے کہ وہ پہلے وادی ''سرا ندیب' میں اتر ہے پھروہاں سے سرز مین مکہ میں ھبوط کیا اس طرح دونزول فرض کر کے دونوں جگہوں میں اتر نے کا نظریہ قائم کرنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔

## پنیمبراسلام کاارشادگرامی

کتاب "درمنتور" میں طبرانی کے حوالہ سے اور ابوالشیخ نے کتاب "مظمت" میں اور ابن مردویہ نے ابوذر عفاری " کے حوالہ سے اور ابوالشیخ نے کتاب "مظمت کے حوالہ سے ذکر کیا کہ انہوں نے کہا میں نے حضرت پیغیر صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے پوچھا کہ آیا آپ کی نظر میں حضرت اوم" نبی سے اور سول بھی خداوند عالم نے ان سے براہ راست بات بھی کی اور فرمایا: "آیا دھرا اسک نے اُنْ اَنْ وَذَوْ جُلُ الْ جَنَّة "

مذكوره بالامطالب پرمشمل متعددروا مات مختلف راويول كے حوالول سے اہل سنت والجماعت نے بھی ذكر كى ہيں۔

## ושי אישאי

- لِيَنِيْ اِسْرَآءِيْلَاذُ كُرُوانِعْمَتِى الَّتِيْ اَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَاوْفُوابِعَهْدِيْ اَوْفِ
  - بِعَهْدِكُمْ و إِيَّاى فَالْهَبُونِ ۞
- وَ امِنُوا بِمَا اَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلا تَكُونُوَ اوَّل كَافِرِبِهِ وَلا
  - تَشْتَرُوا إِلَيْتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِيَّايَ فَالتَّقُونِ ۞
  - وَلاتَلْسِواالْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَلْتُثُواالْحَقَّ وَإَنْتُمْتَعْلَمُونَ
    - O وَاقِيْمُواالصَّلْوةَ وَاتُواالزَّكُوةَ وَانْ كُعُوْامَعَ الرُّكِعِيْنَ @
- اَتَامُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ اَنْفُسَكُمْ وَ اَنْتُمْ تَتَكُونَ الْكِتْبُ اَفَلا
   تَعْقِلُونَ ۞

## -2.<del>"</del>

- O اے بن اسرائیل! تم یاد کرومیری اس نعت کو جویس نے تم پر کی ہے اور تم میرے ساتھ کئے ہوئے عبد و پیان کو پورا کرون اور تم صرف ہوئے عبد و پیان کو پورا کرون اور تم صرف محص ہے ہوئے دعدے کو پورا کروں اور تم صرف محص ہے ہوئے درو۔
- O اورتم ایمان لا واس کتاب پرجویس نے نازل کی ہے کہ جواس ۔۔۔۔ کتاب ۔۔۔۔ کی تصدیق کرتی ہے جو تم ایمان لا واس کتاب پرجویس نے نازل کی ہے کہ جواس ۔۔۔۔ کتاب میری آیتول کو ہے جو تم ہارے پاس ہے اور تم سب سے پہلے اس کا اٹکار کرنے والے نہ بنواور نہ میری آراضگی اور عذاب ۔۔۔۔۔ نے کر دمو۔ (۲۶)
  - اورتم حق کوباطل کے ساتھ آ منحسیتہ نہ کرواور نہ ہی حق کو چھپاؤ جبکہ
     مسب کچھ جانتے ہو۔
  - O اورتم نمازقائم کرواورز کو ق اواکرواوررکوع کرنے والوں کے ساتھ رکوع کرو۔ (۳۳)
- کیاتم لوگوں کو نیکی کا تھم دیتے ہواور اپنے آپ کو بھول جاتے ہو جبکہ تم قرآن پڑھتے ہو آیا تم عقل سے کام نہیں لیتے

## تفسيروبيان

> ايفاءعبدكاتهم O

(اورتم ميراعبد (معابده) پوراكرو .....)\_

"دعبد" كاحقیق معنی حفاظت كرنا ہے اوراس كے دیگر تمام معانی اس معنے سے لیے گئے ہیں مثلا عبد بمعنی میثات اور

بمعنى شنم وصيت ملاقات اورمنزل وغيره

رمبت كاحكم ° فَالْهَمُبُونِ (مجھسے بی ڈرو)۔

' رمبت'' کامعنی ڈراورخوف ہے اس کے مقابل ' رغبت' ہے جس کامعنی ہے چاہت۔

قرآن كاا نكارنه كرو

° وَلا تَكُونُو اَو لَا اَو لَا كَافِر بِهِ

(اورتم بہلے کافرند بنواس کے)

اس سے مرادیہ ہے کہ تم اہل کتاب میں سے اور پہلی قوموں اور آئندہ آنے والی نسلوں میں سے سب سے پہلا گروہ نہ بنوجوقر آن کے مطربوے بلکہ بیکام انہیں ہی کرنے دوجنہوں نے اس سے پہلے آسانی کتابوں کا اٹکار کیا اور وہ کا مکہ بیں کہ جنہوں نے یہودیوں سے پہلے قرآن مجید کوتسلیم کرنے سے اٹکار کردیا تھا۔

## آيات ۵ او۲

- ٥ وَاسْتَعِيْتُوابِالصَّبْرِوَالصَّلْوِةِ وَإِنَّهَالَكَبِيْرَةٌ إِلَّاعَلَى الْخَشِعِيْنَ أَنْ
  - O الَّذِيْنَ يَظُنُّوْنَ أَنَّهُمْ مُّلْقُوْا رَبِّهِمُ وَأَنَّهُمُ إِلَيْهِ لَحِعُونَ @

#### : 2

• صبراور نماز کے ذریعے مدوطلب کرواگر چہابیا کرنا ہو جھ ہے مگر ان لوگوں کے لیے نہیں جوخصنوع و خشوع کرنے والے ہیں۔

وی ہیں جوابے پروردگار کے حضور وینچے پریقین رکھتے ہیں اور یہ کہ وہ اس کی طرف لوٹ کرجا میں گے۔ گے۔

## تفسيروبيان

#### ضراورنماز كيذر يعاستعانت

° وَاسْتَعِيْنُوْابِالصَّبْرِوَالصَّلُوةِ (اورتم صبراورنماز كـودريع استعانت كرو) ـ

استعانت کامعنی ، مدوطلب کرنا ہے اور میاس وقت ہوتا ہے جب انسان تنہا اپنی تو توں کے سہارے اہم ا نہایت ضروری کام انجام دینے یا مشکلات پر قابو پانے میں قاصر ہو، اور چونکہ حقیقی منعنے میں خدا کے سواکوئی معین و مدداً نہیں اس لیے مشکلات و مسائل میں مدد سے مرادیہ ہے کہ انسان ثابت قدمی اور استقامت کے ساتھ حالات کا مقابلہ کر ۔ میں اس لیے مشکلات و مسائل میں مدد سے مرادیہ ہوجائے اور اپنے آپ کواس کی بارگاہ عظمت میں پیش کردے یہی مصرف خدا کی طرف قوجہ کے اس سے واب یہ ہوجائے اور اپنے آپ کواس کی بارگاہ عظمت میں پیش کردے یہی مشکل اور میں میں نہیا ہوتا ہے اور یہ دونوں ہی حقیقی معنے میں کامیا بی کے بہترین اسباب بیں کیونکہ صبر ہر بڑی سے بڑ مشکل اور مصیبت کو چھوٹا کر دیتا ہے اور نماز جو کہ خدا کے حضور جمکہ جانا اور اس کا سہار الیتا ہے اس سے روح ایمان بید ہوتی ہے اور انسان اس حقیقت سے آگاہ ہوتا ہے کہ اس نے جس چیز کا سہار الیا ہے وہ نہایت مضبوط و پا کدار اور نا قائد گلست وریخت ہے۔

## كمأزاورخشوع كأربط

O " وَإِنَّهَالَكَبِيْرَةٌ إِلَّاعَلَى الْخُشِعِيْنَ " وَإِنَّهَالَكَبِيْرَةٌ إِلَّاعَلَى الْخُشِعِيْنَ " وَالْجَبِيلِ ) - (اوربيه بوجه بي مران لوكول برنبين جوخشوع كرنے والے بين ) -

اس آیت مین 'اضا' کی خمیر (ها) کی بازگشت ' صلاق' کی طرف ہے اوراسے' استَعِیبُوّا' کے الفاظ کی و سے ''استعانت' کی طرف لوٹانا درست نہیں کیونکہ اس سے جملہ 'الاعلی الخاصین' سے منافات لازم آتی ہے کیو کوشوع' کا 'دھبر' سے کوئی جو رنہیں بنا' \_ یہاں پر گلتہ بھی قائل ذکر ہے کہ خشوع اور خصوع اگر چدونوں میں تواضع واعلماء کامعنی پایاجا تا ہے لیکن خصوع کا تعلق اعضاء وجوارح سے ہے جبکہ خشوع کا تعلق دل سے ہے (یعنی اعضاء وجوارح سے جانے والی انکساری کوخشوع کہ جاجاجا تا ہے)۔

خداسے ملاقات كالقين

" الَّنِ يُنْ يَظُنُّونَ اَنَّهُمْ مُّلْقُوْ إِنَ يَهُمْ

(وہ لوگ اپنے پروردگار کے حضور حاضری پریقین رکھتے ہیں )۔

یہ مسئلہ یعنی آخرت پراعتقاداییاامر ہے جس کے لیے ''یقین' ضروری ہے اس میں ظن و گمان اور خیال وغیرہ کافی اس ملہ جنہ قبال ''جہ اول دیر ہو روز و دیوں '' میں سون القل سمت ہیں

مُين جيها كدار شادى تعالى بي وبالخورة هُمْ يُوْ قِنُوْنَ " اوروه آخرت بريقين ركت بي السيام

اس آیت "الّیٰ نُٹُ یکُلُوْن ن " میں یقین کی بجائے" نظن" ......گان و خیال ......کا لفظ استعال کیا گیا ہے تو ممکن ہاں کی وجہ یہ ہوکہ اس سے 'خشوع'' کی راہ ہموار ہوتی ہے کیونکہ جوعلوم تدریجی اسباب کے در لیے تدریجی طور پرلوح دل پر جبت ہوتے ہیں ان کے مراحل یہ ہیں کہ سب سے پہلے توجہ والنفات 'پھر مدمقابل کی دو طرفوں میں سے ایک کی ترجیج لیخ طن اور پھر سب سے آخر میں کے بعد دیگر ہے تمام مخالف اخمالات کا ختم ہونا یہاں تک کہ قطعی طور پر تمام امور واضح ہو جا میں کہ جسے ملی اصطلاح میں ' ادراک جا زم' لیخن پختہ و تھوں ادراک کہتے ہیں اورای کا نام' مطل کے جا دراس طرح کے خام کا تعلق جب کسی خوفناک اور وحشت انگیز چیز سے ہو کہ جو اضطراب نفس اور اس کے قاتی وخشوع کا باعث ہے تو اس وقت وہ خشوع حاصل ہونا شروع ہوجا تا ہے جو تھوں اوراک اور ' علم' کے حصول کے مراحل کی تحمیل سے پہلے دومد مقابل طرفوں میں سے ایک کی ترجیح کے مرحلہ ء آغاز میں اس کے ساتھ ہوتا ہے لہذا ' دعلم'' کی جگہ'' طن'' کے لفظ کا استعمال ورحقیقت اس امر کی جانب اشارہ کے طور پر ہے کہ اگر انسان اس بات کی طرف متوجہ ہو کہ اس کا رب و پروردگار بھی ہے کہ مکن ہے ایک دن اس کے حضور جاناور اس کی طرف متوجہ ہو کہ اس کا رب و پروردگار بھی ہے کہ مکن ہے ایک دن اس کے حضور جاناور اس کی طرف متوجہ ہو کہ اس کے موارد میں بھر پوراحتیا طسے کام لیتا ہے ہیں ہو تا ہے جی اسے ایک برائے ہو تا ہے جیسا کہ شاعر نے کہا ہے:
کھائی خن '' کا نتیجہ سے جواسے ایے پروردگار کے حضور جانے کے بارے میں حاصل ہوتا ہے جیسا کہ شاعر نے کہا ہے:

فقلت لهم ظنوا بالفی من جج سر اتهم فی الفارسی البسر د (میں نے ان سے کہا کہ گمان کروکہ قبیلہ مذیج کے دو ہزارجنگوتہارے او پرحملہ آور ہو گئے ہیں کہ ان کے سردار

فارس كى بنى جوئى دره پېنے بوتى بين)\_

اس شعر میں شاعر نے لوگوں کو شمن کے حملہ آور ہونے کے گمان ہی سے خوفر دہ کیا ہے جبکہ وشمن کا خوف اس صورت میں ہیدا ہوتا ہے جب اس کا یقین حاصل ہوجائے نہ کہ شک کی صورت میں کیکن شاعر نے یقین کی بجائے ظن کا لفظ استعال کر کے انہیں وشمن سے خوف دلانے کی جو کوشش کی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ عام طور پر وشمن کے حملہ آور ہونے کا گمان ہی انسان کو بیدار کرنے میں کافی ہوتا ہے اور اسے مختاط رہنے گی راہ پر لاکھڑا کرتا ہے للہٰ دااس سلسلے میں اسے یقین حاصل کرنے کی ضرورت ہی محسوں نہیں ہوتی اس لیے وشمن کا خوف دلانے والے شخص کولوگوں میں اس کی بابت یقین دلانے کے لیے کوئی زحمت گوار انہیں کرنا پڑتی ۔

خداسے ملاقات كالقين

' ' الَّذِيثَ يَظُنُّونَ اَنَّهُمُ مُّلْقُوْ إِيَ بِهِوْمُ''

(وہ لوگ اینے پروردگار کے حضور حاضری پریقین رکھتے ہیں)۔

بيمسئله يعنى آخرت پراعتقادايداامر بجس كے لينديقين 'ضرورى باس مين ظن و كمان اور خيال وغيره كافى مبين جيها كمار شادق تعالى بن من و بِالرَّاخِدَةِ هُمْ يُنُو وَنُونَ '' .....اوروه آخرت پريقين رکھتے ہيں .....،

اس آیت "الّن بینی یَظُنُون ... " میں یقین کی بجائے "ظن " ..... گان و خیال ..... کا لفظ استعال کیا گیا ہے تو ممکن ہے اس کی وجہ یہ و کہ اس سے "خشوع" کی راہ ہموار ہوتی ہے کیونکہ جوعلوم تدریجی اسباب کے ذریعے تدریجی طور پرلوح دل پر جبت ہوتے ہیں ان کے مراحل یہ ہیں کہ سب سے پہلے توجہ والنفات پھر مد مقابل کی و و طرفوں میں سے ایک کی ترجیح مین خون اور پھر سب سے آخر میں کے بعد دیگر ہے تمام مخالف احتمالات کا ختم ہونا یہاں تک کہ قطعی طور پر تمام امور واضح ہو جا تھی کہ جے علمی اصطلاح میں "ادراک جازم" یعنی پختہ و تھوں ادراک کہتے ہیں اوراک کا نام "علم" ہے اوراس طرح کے علم کا تعلق جب کسی خوفناک اور وحشت انگیز چیز سے ہو کہ جو اضطراب نفس اوراس کے قانی وخشوع کا باعث بنے تو اس وقت وہ خشوع عاصل ہونا نامرو می ہوجا تا ہے جو تھوں ادراک اور "علم" کے حصول کے مراحل کی تکمیل سے پہلے دو مدمقا بل طرفوں میں خشوع عاصل ہونا نامرو میں ہوجا تا ہے جو تھوں ادراک اور "علم" کے حصول کے مراحل کی تکمیل سے پہلے دو مدمقا بل طرفوں میں سے ایک دن اس جانب انثارہ کے طور پر ہے کہ اگر انسان اس بات کی طرف متو جہ ہو کہ اس کا رب و پروردگار بھی ہے کہ ممکن ہے ایک دن اس کے حضور جانا اوراس کی طرف لوئن ہوتو پھر وہ اس کے اوامر کی خلاف ورزی کے موارد میں بھر پوراحتیاط سے کام کیتا ہے ہیسب خواس اسے جو اسے اپنے پروردگار کے حضور جانا اوراس کی طرف لوئن ہوتو پھر وہ اس کے اوامر کی خلاف ورزی کے موارد میں بھر پوراحتیاط سے کام کیتا ہے ہیسب خواس کی طرف والف ان الفی من جو سے انتہد فی الفارسی المیسی د

فقلت لهم ظنوا بالغی من حج (میں نے ان سے کہا کہ گمان کروکہ قبیلہ نمر کج کے دو ہزار جنگ ہوتمہارے اوپر حملہ آور ہوگئے ہیں کہ ان کے سردار فارس کی بنی ہوئی ذرہ پینے ہوئے ہیں )۔

اس شعر میں شاعر نے لوگوں کو شمن کے حملہ آور ہونے کے گمان ہی سے خوفز دہ کیا ہے جبکہ وقیمن کا خوف اس صورت میں ہیدا ہوتا ہے جب اس کا یقین حاصل ہوجائے نہ کہ شک کی صورت میں کیکن شاعر نے یقین کی بجائے ظن کا لفظ استعمال کر کے انہیں دھمن سے خوف دلا نے کی جو کوشش کی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ عام طور پر دھمن کے حملہ آور ہونے کا گمان ہی انسان کو ہیدار کرنے میں کافی ہوتا ہے اور اسے مختاط رہنے کی راہ پر لاکھڑا کرتا ہے لہذا اس سلسلے میں اسے یقین حاصل کرنے کی ضرورت ہی محسوں نہیں ہوتی اس لیے دھمن کا خوف دلانے والے خض کولوگوں میں اس کی بابت یقین دلانے کے لیے کوئی زحمت گوار انہیں کرنا پڑتی۔

بنابرایں بیآیت لینی (الَّذِینُ یَظُنُّوْنَ اَنَّهُمُ مُّلْقُوْا رَبِّهِمُ • • • ) سوره کہف کی آیت ۱۱ • سے لمی جلی ہے کہ ج میں ارشادی تعالی ہوا:

(فَهَنْ كَانَ يَرْجُو الِقَاءَ مَ إِدِهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِعًا)

(جو خص این پروردگار کے مفور جانے کی امیدر کھتا ہے اسے چاہیے کہ نیک عمل بجالائے)

اس آیت میں نیک عمل انجام دینے کے لیے خدا کے حضور حاضری کی''امید'' ہی کو بنیاد بنایا گیا ہے البتہ ہے۔
اس صورت میں درست ہوگا جب آیت میں ''مُّل لُقُوْل آئِ بِیھم'' لینی پروردگار کی ملاقات سے مراد قیامت کے دن کی حاضہ ہواور اگراس سے مرادوہ کھے ہو جو سورہ ءاعراف میں ذکر کیا گیا ہے جیسے اس کے مقام پرواضح طور پر بیان کیا جائے گا (الا اللہ تعالیٰ) تو پھر'' عُن' دگان اور' رجائ' وامید کے الفاظ کے استعال کا مسئلہ آسان ہوجا تا ہے اور اس میں کوئی حرج لا

# روايات پرايك نظر

نماز حاجت كابيان

نہیں آتا۔

كتاب كافى مين امام جعفر صادق عليه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: (كان على على على اذا اها امر فذع قام الى الصلاة) كى جب بھى حضرت على "كوكى مشكل اورخوفتاك امر در پيش بوتا توفورا كھرے بوجاتے الله فذع قام الى الصلاة) كى جب بھى حضرت على "كوكى مشكل اورخوفتاك امر در پيش بوتا توفورا كرتے تھے: "كوالسَّكِو يُوالسَّلُو يَّا" (خداسے مدوما تكو صراور نماز كوريے) مماز پڑھتے اور بي آيت تلاوت كرتے تھے: "كوالسَّكِو يُوالسَّلُو يَالسَّدُ وَالسَّلُو يَالْ اللهِ " (خداسے مدوما تكو صراور نماز كوريے)

#### حاجت روائي كاروزه

اى طرح كافى مى حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سايك اوردوايت ذكور ب كرآب ني آيت شربا "واستَعِيْنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ" كَاتْسِر مِن ارشا و فرمايا (المصبر الصيام و قال: اذا نزلت بالرج المشادة او النازلة فليصد ان الله عز وجل يقول: واستعينوا بالصبر) كم مرسم رادروزه و المشادة او النازلة فليصد ان الله عز وجل يقول: واستعينوا بالصبر) كرم مرك وكل مخت مصيت آپرت وه اس سنجات بان كري لي دوزه ركه كونكه خداه عالم في ارشاد فرمايا كرد و استعينوا بالصبر "مرك و ريع مدوطلب كرد و مرادروزه ب

مذکور بالا دوروایتوں میں ذکر کئے گئے مطالب تغییر العیاشی میں بھی بیان کیے گئے ہیں تا ہم یہ بات یا درہے کہ صداق پر منطبق کرنے کے باب سے ہے (جے علی اصطلاح یا درجری '' کہتے ہیں)۔ درجری'' کہتے ہیں)۔

خاصعين سےمرادكون ہيں؟

تفیرالعیاشی میں حضرت ابوالحس علیه السلام سے منقول ہے آپ " نے ارشادفر مایا: آیت "وَاسْتَعِیْتُوَا بِالصَّبْرِ وَالصَّلْوَةِ" میں میں بتلا ہوتوا سے چاہیے کردوزہ و الصَّلْوةِ "میں میں میں بتلا ہوتوا سے چاہیے کردوزہ رکھے کیونکہ خداوند عالم نے ارشاد فر مایا ہے "وَاسْتَعِیْتُوْا بِالصَّبْرِ وَالصَّلْوةِ " وَ إِنَّهَا لَكَبِیْرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخُشِعِیْنَ" اور "خاشع" (خشوع کرنے والا) اسے کہتے ہیں جونمازی حالت میں نہایت کمتری واظماری کا ظہار کرے اوراس آیت میں "خاشع" (خشوع کرنے والا) اسے کہتے ہیں جونمازی حالت میں نہایت کمتری واظماری کا ظہار کرے اوراس آیت میں "خاشعین" سے مراد حضرت پیغیراکرم صلی اللہ علیہ والدو مضرت امیرالمونین علی علیہ السلام ہیں۔

امام" نے اس آیت (وَاسْتَعِیْتُوْا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ) کے والدسے مصیبت و مشکلات میں روزہ اور نماز کے استخباب کو وَکرکیا ہے تو استخباب کو وَکرکیا ہے تو استخباب کو وَکرکیا ہے تو ایسا کرنا در حقیقت 'صوم وصلو ہے کے الفاظ' سے رسول اللّداورامیر الموثین مراد لینے سے عبارت ہے۔

(اس طرح کے مصداتی تعین کاعمل اعتقادی حوالوں کا این ہوادیہ بات محبت وعقیدت کی روحانی معراج کہلاتی ہے جیسا کداس سلسلہ میں تطبیق عمل کی بابت اشارہ ہوچکا ہے۔م)

امام علی کاارشادگرامی

تفییرالعیاشی میں '' اگن ٹین کیظُنُون اَنَّهُمْ مُّلقُوْا مَ بِیْهِمْ · · · '' کی تفییر میں حضرت علی '' کامیدار شاد مذکور ہے کہ وہ لوگ مرنے کے بعدد وبارہ اٹھائے جانے پر یقین رکھتے ہیں اس میں طن سے مرادیقین ہے۔ اس روایت کوشیخ صدوق '' نے بھی ذکر کیا ہے۔

آيت كاشان نزول؟

ابن شہرآ شوب نے امام محمہ باقر علیہ السلام کے حوالہ سے لکھا ہے کہ آپ " نے ارشا دفر مایا: بیر آیت حضرت علی " ' عثمان بن مظعون 'عمار بن یاسراوران کے اصحاب وساتھیوں کی شان میں نازل ہوئی۔

## آیات کم و ۸ م

ليكني السراءيل اذكروا نعمي التي التي التي التي عكيكم والي فضلتكم على العليدين
 العليدين

وَاتَّقُوا يَوْمَا لَا تَجْزِى نَفْسَ عَن نَفْسٍ شَيئًا وَ لا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَ لا
 يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلُ وَ لاهُمْ يُنْصَرُونَ ۞

#### تزجمه

اے بنی اسرائیل! تم میری اس نعت کو یاد کر وجویس نے تم پر کی ہے اور یہ کہ میں نے تہیں
 عالمین پر برتری عطاکی ہے۔

اورڈرواس دن سے جب کوئی کسی کے کام جیس آئے گا اور نہ کسی کی سفارش مانی جائے گی اور نہ کسی سے کوئی عوض لیا جائے گا اور نہ ہی کسی کی مدد کی جائے گی۔

## تفسيرو بيان

قیامت کےدن کا تذکرہ

O" وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِيُ..."

(اورتم ڈرواس دن سے جب کوئی کسی .....)

دنیاوی سلطنت و حکمرانی کا نظام این تمام انواع و اقسام متعلقه امور اور این تمام شعبول مقننه (قانون سا ادارے) حاکمہ اور انتظامیہ کے ساتھ زندگی کی ضرورتوں اور احتیاجات کی بنیاد پر استوار ہے اور پیدنیاوی زندگی میں یاؤ

جانے والی احتیاجات ہی ہیں جوتمام قوانین کی تدوین کی اصل واساس ہواور حکومتی قوانین واحکامات کابنیادی مقصد ہی بیہوا

ہے کسان کے دریع ضرورتوں کو پورا کیا جائے اوران کے سہارے زندگی کے گونا گوں شعبوں میں یائے جائے والے مسائل حل کئے جائیں اور حالات کے بدلتے ہوئے اطوار سے جومشکلات وجود میں آئیں انہیں متقضائے احوال کی روثنی میں دو

کیا جا سکے۔ چنانچہ بھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک چیز (متاع و مال) کو دوسرے متاع و مال سے اور ایک منفعت کو دوسری منفعت

سے اور ایک علم ورستور کو دوسرے حکم ورستور سے بدل دیا جاتا ہے جبکہ ریسب کسی کلی ضابطہ واصول کے بغیر ہوتا ہے پہار

تک که عدالتی احکامات اور فیصلوں کا بھی یہی حال ہے مثلا جو مخص کسی جرم کا ارتکاب کرے وہ قانون کی روسے سز ا کامستخ

قراريا تا كيكن حاكم ال كى مزاكوكى خاص وجد سے تبديل كرديتا ہے جيسے مجرم، نيچ كے مامنے اپنى قلطى كا اعتراف كريا

ہوئے بھر پورامرار کے ساتھ رحم کی استدعا کرے یا بیر کہ جج کورشوت دے کہ وہ اپنے بھی فیلے میں جائز رائے سے انحراف<sup>ک</sup>

كرمزاكا فيصله بدل دے يايد كرم كى كوسفارش كے طور برحاكم كے ياس جيج جواس كى مزاكے فيصلے ميں تبديلى كرواسكاد

اگر بچ ان امور کی کوئی پرواہ نہ کرے تو مجرم سزا کے فیصلے میں تبدیلی کے لیے انتظامیداور سزا پرعملدرآ مد کروانے والے

ادارے کے باس اپنا سفارٹی بھیج یا اپنی سزا کے بدلے میں عدالت کو معاوضہ اوا کرے کیونکہ عین ممکن ہے کہ حا

( حکومت ) کواس کی سزاسے زیادہ اس کے مال کی احتیاج ہو یا مجرم اپنی قوم وقبیلہ سے مدد طلب کرے اور وہ بھی اس کر

حمایت و مدد کے لیے عملی اقدامات کریں اور اسے سزاہے بھالیں تو یہ سباب ایسے ہیں جو دنیاوی نظام حکومت کے

احکامات اورقوانین میں تبدیلی لاتے ہیں اور بہتبدیلیاں انسانی معاشرے کی عام عادت اور ایک طرح سے معمول کا حصہ بن

چک ہیں چنا نچہ زمانہ وقد یم میں ' وقعین ' اور دوسری قومیں بیعقید ور کھتی تھیں کہ آخرت کی زندگی بھی دنیا کی زندگی کی طرح ہے اوراس میں بھی قانون کی وہی صورت حال ہے جو یہاں ہے اورجس طرح مادی اسباب وعوامل دنیاوی نظام حکومت کے توانین واحکامات میں اثر انداز ہوتے ہیں ای طرح اخروی زندگی کا نظام بھی گونا گوں مادی عوال واسباب کے زیراثر ہوگا' اس عقیدہ کی روشن میں وہ لوگ اپنے خود ساختہ خداؤں اور بتوں کے لیے طرح طرح کے ہدیے اور قربانیاں پیش کرتے ہتھے تا کہان کے جرائم سے درگز رہویاان کی حاجات پوری ہوجائیں یاوہ جرائم پر ملنے والی سز اکوختم کروانے میں ان کی شفاعت كرين يا پروه لوگ كوئي مال اپنے جرائم كے وض ميں فديد كے طور پر ديتے سطے ياكسي جان كي قرباني دے كريا اسلحہ ك ذریعے اپنے خودسا خدت خداو س سے مدوطلب کرتے تھے اور ان کی اس فکری پیماندگی کابیا مالم تھا کہ وہ لوگ اپنے مردوں کے التحقیمی زیورات وجوابرات فن کردیتے تھے تا کدان قیمی اشاء سے اپنی اخروی زندگی میں لطف اندوز ہوسکیں اور طرح طرح کےاسلے بھی ان کے ساتھ دفن کئے جاتے تھے تا کہ اس عالم میں اپنا دفاع خود کرسکیں اور اس سے بالاتر بیر کہ بعض لوگ ا پنے مردوں کے ساتھ کی کنیز کو بھی زندہ وفن کردیتے تھے تا کہ مردہ اس کے ساتھ انس و مجت کے ماحول میں رہے یا کسی بہادر استخص کومردے کے ساتھ وفن کردیتے تھے تا کہ وہ اس کا مددگار بن کررہے چنانچدان کے بارے میں آج کئ عائب گھروں میں آ ثارقد يمه كے والد سے بہتى چيزيں و يكھنے ميں آتى بيں اور صدتوبيہ كدان جيسے عقائد ونظريات اور بينيا دافكارو خیالات مسلمان قوموں میں بھی اپنے رنگ ونسل کے اختلافات کے باوجودواضح طور پرنظر آتے ہیں اور بیسب نظریات ان المیں نسل درنسل منتقل ہوتے چلے آ رہے ہیں البنتہ زمانہ کے ساتھ ساتھ ان میں جدت اور نیارنگ پیدا ہوتا چلا جاتا ہے لیکن إقراً ن مجيد في ان تمام موجوم اورب بنيا دعقا كدونظريات اور من گھڙت باتوں كوسراسرغلط قرار ديا ہے۔ چنانچه خداوندعالم كا ارشاد کرای ہے:

سورهءا نفطار، آیت ۱۹:

" وَالْاَ مُرُيدُومَ بِإِللّٰهِ " · · · ) (اس ون سب بجه خداک ہاتھ میں ہے)۔ اور ارشاد فرما یا:

مورهءانعام،آیت ۹۴:

" وَلَقَلْ جِمْنُنُمُونَا فَهَا لَى كَمَا خَلَقْنُكُمْ أَوَّ لَ مَرَّةٍ وَّ تَرَكُتُهُمْ مَّا خَوَّ لَنْكُمْ وَمَا نَرْى مَعَكُمْ شُفَعًا عَلَمُ مُ وَكَا مُرْتَ وَمَا نَرْى مَعَكُمْ شُفَعًا عَلَمُ مُ وَكَا مُرْتَ فَعُوْنَ "، مَعَكُمْ شُفعًا عَلَمُ مُلَا لَقَدْ تَقَطَّعُ بَيْنَكُمُ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَّا كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ "، مَعَكُمْ شُفعًا عَلَمُ النَّهُ مَا كَيْهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

أيك اورمقام يريون ارشادفرمايا:

سوره و يونس، آيت • ١٠٠

"هُنَالِكَ تَبُلُوا كُلُّ نَفْسِمَّ ٱلسَّلَقَتُ وَمُدُّوَا إِلَى اللهِ مَوْلَهُمُ الْحَقِّ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَاذُ يَفْتَ وُونَ ۞"

(اس ونت ہر خض اپنے کردار کی زنچروں میں جکڑ اہوا ہوگا اور سب لوگ خدا دندعا لم کہ جوان کا حقیقی مولا و آتا۔ کی طرف لوٹائے جاتمیں گے اور وہ سب کیجھنا پید ہوجائے گاجو وہ جموٹ اور افتر اء کے طور پر کہتے تھے )

اس کے علاوہ متعدد آیات اور بھی ہیں جن میں بیان کیا گیا ہے کہ عالم آخرت میں دنیاوی اسباب وعوائل میں۔
پھے بھی موجود نہ ہوگا اور ہر شم کے مادی را بطے منقطع ہوجا عیں گے جو کہ اس دنیا میں موجود ہیں نیہ بات ایک مضبوط بنیا دا تھوں اصول کی حیثیت رکھتی ہے اور اس سے اجمالی طور پر ان تمام باطل نظریات اور بے بنیاد عقائد کی قلعی کھل جاتی ہے جم میں عالم آخرت میں ما دی و سائل و اسباب اور ذرائع وعوائل کو اس طرح موز سمجھا گیا ہے جس طرح وہ اس دنیا میں موثر ہیں اور قرآن و جید نے ان تمام باطل نظریات کی ایک ایک کر کنی کی اور تفصیل کے ساتھ ان کے غلط ہونے کو بیان کیا ہے ؟ قرآن مجید نے ان تمام باطل نظریات کی ایک ایک کر کنی کی اور تفصیل کے ساتھ ان کے غلط ہونے کو بیان کیا ہے ؟ یات ملاحظہ ہوں:

سوره ء بقره آیت ۸ ۴:

"وَاتَّقُوايوُمَّالَاتَجُزِيُ نَفْسٌعَنُ نَفْسٍ شَيَّا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلُ وَلاهُ يُضُرُونَ

(اس دن سے ڈروجب کوئی کسی کے کام نہ آئے گااور نہ ہی کسی کی مددونصرت کی جائے گ

سوره ء بقره آیت ۲۵۴:

" يَوْمُرُلَّا بَيْعٌ فِيُهِ وَلَا خُلَّةٌ وَّلاَشَفَاعَةٌ "

(اس دن نهخرید وفروخت ہوگی اور نه ہی کوئی دوستی اور شفارش)\_

سوره ودخان، آیت اس:

'' يَوْمَلا يُغْنِي مَوْلًى عَنْ مَّوْلًى شَيْلًا'' (اس دن كولي دوست كى دوست كے ليے پھھ نہ كرسكے گا)۔

سوره ءمومن ، آيت ساسا:

" يَوْمَ تُولُونَ مُعْنَانِنَ مَالكُمْ مِّنَ اللهِ مِنْ عَاصِمٍ " يَوْمَ تُولُونَ مُعْنَانِنَ مَالكُمْ مِّنَ اللهِ مِنْ عَاصِمٍ " (اس دن تم خدا كي مواكوني بجان والانه مومًا)

سوره ءصافات، آیت ۲۱:

" مَالَكُمْ لاتَنَا مَرُونَ ۞ بَلْهُمُ الْيَوْمَمُسْتَسْلِمُونَ

(ابتم ایک دومرے کی مدد کیول نہیں کرتے الکہ آج وہ سب اپنے آپ کوسپر دکر چکے ہیں یعنی سرتسلیم خم کئے

ہوئے ہیں)

سوره ء يونس،آيت ۱۸:

" وَيَغْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَالا يَضَرُّهُمُ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُلاَ شَفْعَا وَنَاعِنْ مَاللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا مَعْ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا مَا لَكُنْ اللهِ عَلَا مَكُونَ ﴿ اللهِ عَلَا عَمَّا لَيْشُولُونَ ﴿ اللهِ عَلَا عَلَا عَلَا عَمَّا لَيْشُولُونَ ﴿ اللهِ عَلَا عَلَا عَلَا عَمَّا لَيْشُولُونَ ﴿ اللهِ عَلَا عَل

وہ خداکوچھوڑ کران کی عبادت و پرستش کرتے ہیں جوندان کے لیے نقصان دہ ہے اور نہ بی فائدہ مند اور وہ کہتے ہیں کہ بین کہ دیکتے کہ اس ہماری شفاعت وسفارش کرنے والے ہیں۔آپ ان سے کہد بیجئے کہ آیاتم خداکووہ کچھ بتانا چاہتے ہو جس سے دہ آسانوں اور زمین میں بے خبر ہے خداوند عالم پاک اور بالاتر ہے اس سے کہ جودہ شرک کرتے ہیں )۔
سورہ عمومی آیت ۱۸:

'' مَالِلظَّلِمِينَ مِنْ حَيِيمٍ وَّلَا شَفِيعٍ يُّطَاعُ '' (ظالموں کے لیے کوئی مدرد فیس اور نہ ہی کوئی ایسا سفار شی ہے جس کی بات تی جائے )۔

سوره وشعراء آيت ا ۱۰:

'' فَهَالنَّامِنْ شَافِعِيْنَ فَ وَلاصَدِيْقِ حَبِيْمٍ (وه کہیں گے کہ مسماراکوئی سفارشی بی نہیں اور نہ بی کوئی بمدردو خلص دوست ہے)۔

ان کےعلاوہ متعدد آیات الی ہیں جن میں قیامت کے دن شفاعت وسفارش کی نفی کی گئی اور ہرفتم کے رابطوں کے منقطع ہوجانے کو بیان کیا گیا ہے، اور ہرطرح کے ذرائع اور وسلوں کو بے اثر قرار دیا گیا ہے۔

ان آیائت کے باوجود قر آن مجید کلی طور پر شفاعت کی نفی نہیں کرتا بلکہ اس مقدس کتاب میں شفاعت کو فی الجملہ ثابت کیا گیاہے شفاعت کے اثبات کی ہابت قر آنی آیات ملاحظہ ہوں۔

سوره وسجده، آيت مه:

أَيْدُهُ الَّذِي خَلَقَ السَّلُوتِ وَالْاَئُ مَنْ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ لَمَا لَكُمْ مِّنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيَّ وَلا شَفِيعٍ لَا فَلا تَتَنَكَّرُ وَنَ " لَكُمْ مِّنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيَّ وَلا شَفِيعٍ لَا فَلَا تَتَنَكَّرُ وَنَ "-

(وہ خداہے کہ جس نے آسانوں اور زمین اور جو کچھان کے درمیان ہے کو چھ دنوں میں پیدا کیا اور پھرعرش پر قائم ہوگیا 'اس کے سواتمہا راکوئی سرپرست اور سفارشی نہیں آیا تم تو جنہیں کرتے (غور وفکر سے کا منہیں لیتے)۔

سوره ءانعام ، آیت ۵:

\* كَيْسَ لَهُمُ قِنْ دُونِهِ وَكُنَّ وَلا شَوْنِهُ لَعَلَّهُمْ يَتَّعُونَ " لَيْسَ لَهُمُ مَيَّتُعُونَ " (اس كسواكولي ان كاسر يرست اور شفاعت كرنے والانيس)\_

سوره ءزمرآیت ۴ ۲۸:

\*" قُلُ لِلْهِ الشَّفَاعَةُ جَبِيُعًا"

( كهدويجي كمشفاعت سبكسب فداكاحق ب)\_

سوره وبقره آيت ۲۵۵:

\*لَهُ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْآَثُ فِ " مَنْ ذَا الَّيْ يُ يَشُفَعُ عِنْدَ أَهُ إِلَّهُ بِإِذْ ذِهِ " يَعْلَمُ مَا بَيْنَ اَيْدِيهِ ، وَمَا خَلْفَهُمْ " وَمَا خَلْفَهُمْ "

(اس کے لیے ہے جو کچھ آسانوں میں اور زمین میں ہے کون ہے جواس کی اجازت کے بغیراس کے پاس شفاعت کر سکے وہ تمام لوگوں کے اعمال ..... پہلے اور آئندہ .....کوجانتاہے)۔

سوره ء يونس آيت سا:

\* ﴿ إِنَّ مَا اللهُ الَّذِي حَلَقَ السَّلُوٰتِ وَالْاَثُهُ فَيُ سِتَّةِ اَيَّامِ ثُمَّ السَّوَى عَلَى الْعَرْش يُدَبِّرُ الْاَمُ مَرَ الْ مَامِنْ شَفِيْجِ إِلَّامِثُ بَعُدِ إِذْنِهِ

(تمہارا پروردگارخداہی ہے کہ جس نے آسانوں اور زمین کو چید دنوں میں پیدا کیا' پھرعرش پر قائم ہوگیا' وہی ہے جو تمام امور کی تذبیر کرتا ہے'اس کے اذن واجازت کے بغیر کو کی شخص شفاعت نہیں کرسکتا')۔

سوره ءانبياء، آيت ٢٨:

\* '' وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْلُنُ وَلَدًّا سُبُحْنَهُ ' بَلْ عِبَادٌ مُّكُرَمُونَ ﴿ لاَ يَسْمِقُونَهُ بِالْقُولِ وَهُمُ بِأَمْرِ لاَ يَشْمُونَ ﴿ إِلَّا لِمَنِ الْمَتَظْى وَهُمْ قِنْ خَشْيَتِ ﴿ إِلَّا لِمَنِ الْمَتَظْى وَهُمْ قِنْ خَشْيَتِ ﴿ وَمُ الْخَلُقُهُمْ وَلا يَشْفَعُونَ ۖ إِلَّا لِمَنِ الْمَتَظْى وَهُمْ قِنْ خَشْيَتِ ﴿ مُشْفِقُونَ \* إِلَّا لِمَنِ الْمُتَظْمُ مَا بَيْنَ الْمُنْفِقُونَ \* وَمَا خَلْقَهُمْ وَلا يَشْفَعُونَ \* إِلَّا لِمَنِ الْمُتَظْمُ مَا بَيْنَ اللَّهُ مِنْ خَشْيَتِ ﴿ وَلَا يَشُفِقُونَ \* إِلَّا لِمَنْ الْمُتَالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا يَشْفَعُونَ \* إِلَّا لِمَنْ الرَّفِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّلِنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(انہوں نے کہا کہ خدانے بیٹا بنایا ہوائے خدااس سے پاک ومنزہ ہے بلکہ وہ .....فر شتے .....خدا کے مکرم بند ہے بیں جواس کی بات سے پہل نہیں کرتے اور وہ خدا کے حکم کے مطابق عمل کرتے ہیں خدا جا نتا ہے ہراس چیز کوجوان کے سامنے ہے اور جوان کے بیچھے ہے اور وہ کسی کی شفاعت نہیں کرتے مگراس کی کہ جے خدا پسند کرئے اور وہ ہر حال ہیں خدا کی خشیت اور اس کی تا فرمانی کا خوف دل میں رکھتے ہیں)۔

سوره وزخرف، آیت ۸۲:

\* وَلاَيَمُلِكُ الَّذِينَ عَنُونَ مِن دُونِدِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِرَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ "-

(مشرکین خدا کے سواجن لوگوں کو پکارتے ہیں وہ شفاعت کرنے کاحق ہی نہیں رکھتے 'صرف وہی لوگ خدا کے حضور شفاعت کرسکتے ہیں جوحق کی گواہی اپنے بھر پورعلم کے ساتھ دیں )۔

موره ءمريم ،آيت ٨٤:

\* لَا يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْلِ عَهْدًا "

( کوئی بھی شفاعت کاحق نہیں رکھتا سوائے اس کے کہ جوخدا کے حضور عبد رکھتا ہو)۔

بوره وطهه ۱۱:

﴿ ` يَوْمَهِنْ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَا مَنْ اَ ذِنَ لَهُ الرَّحُلنُ وَرَاضِى لَذَقُولًا ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ اَ يُو يُهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحِيْطُونَ بِهِ عِلْمًا \* ` خَلْفَهُمْ وَلا يُحِيْطُونَ بِهِ عِلْمًا \* `

(آج کوئی شفاعت فائدہ نہیں پہنچا سکتی سوائے اس فض کی شفاعت کے کہ جے خداوند عالم نے شفاعت کرنے کی جازت دے دی ہواوراس کی بات کو پیند کرلیا ہو خدابی ہے جولوگوں کے پہلے اعمال اور آئندہ کردارسے آگاہ ہے جبکہ لوگ سے جارے میں پھر بھی نہیں جائے )۔

لوره ءسباء آيت ٢٢٣:

\* "وَلاتَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَةً إِلَّالِمَنْ اَ ذِنَ لَهُ "

(خدا کے مضور کوئی شفاعت فائدہ مندنہ ہوگی سوائے اس کی شفاعت کے کہ جسے وہ اذن وا جازت دے )۔

موره وعجم،آيت ٢٧:

\* ' وَكُمْ مِّنْ مَّلَكٍ فِي السَّلُوٰتِ لَا تُعْنِى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ اَنْ يَّأَذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَّشَا عُوَيَرُهٰى '' (آسانوں میں کتنے فرشتے ہیں کہ جن کی شفاعت ہر گز کوئی فائدہ نہیں دے سکتی سوائے ان کے کہ جنہیں خداخود پاہے اور پیند کرے )۔

بیآ بات جیسا کہآپنے ملاحظ فرمایا دوطرح کی ہیں : بعض آیات میں شفاعت کو خداوند عالم کے ساتھ مختص کیا گیا ہے جیسے پہلی تین آیتیں' اور بعض میں خدا اور غیر خدا سب کے لیے شفاعت کے حق کا اثبات ہوا ہے تا ہم غیر خدا کی گفاعت خدا کے اذن ورضایت پر موقوف ہے۔

بہرحال بدامرسلم ہے کہ بدآیات اصل شفاعت کو ثابت کرتی ہیں اور اس سلسلے میں کسی قسم کے شک وشبہ کی انترنبیں تاہم بعض آیات میں شفاعت کو اصالعۂ خدا کے ساتھ مخصوص کر کے ذکر کیا گیا ہے کہ جس میں کوئی دوسرا شریک ہیں جبکہ بعض آیات میں شفاعت کے دائرہ کو وسعت دے کراسے غیر خدا کے لیے بھی ثابت کیا گیا ہے گر خدا کے اذن و

دضایت کے ساتھ!

آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ پہلے ذکری گئی آیات میں شفاعت کی سرے ہی سے نفی کی گئی ہے جبکہ بعد والی آیا۔ میں اس کا اثبات ہے' تو ان دوطرح کی آیتوں کا حال وہی ہے جوعلم غیب کی آیتوں کا ہے کہ جن میں سے چھ آیات خدا۔ سوا ہرایک سے علم غیب کی نفی کرتی ہیں اور پچھ آیات خدا کے ساتھ علم غیب کے اختصاص اور دوسروں کے لیے خدا کی رضا لیندیدگی کے ساتھ علم غیب کو ثابت کرتی ہیں' ملاحظہ ہو:

سوره ونمل ،آيت ۷۵:

\* تُلُلَّا يَعْلَمُ مَنْ فِى السَّلُوتِ وَالْأَكُمُ ضِ الْغَيْبُ " (كهد يَجِيُّ كه آسانوں اور زين مِيس كوئى بھى ايسانہيں جوغيب كاعلم ركھتا ہو)۔

سورهءانعام،آیت ۹۵: در پیریر

\*" وَعِنْدَةُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّاهُوَ" (اَى كَ يِاسَ بِين غِيب كَي عِلْمِيان كَدانِيس سوائ خداكُ وَفَى بَعْي نَيْس جامَا) ـــ

سورهء جن،آيت ٢٤:

﴿ وَعَلِمُ الْغَنْبِ فَلَا يُظْفِرُ عَلَى غَنْبِهَ أَحَدًا ﴿ إِلَّا صَنِ الْهَ تَضَى مِنْ مَّ سُولٍ ''-(وه غِيب كاعالم إوركى كواسٍ غِيب بِرمطع نبيل كرتا سوائ اس رسول كے جے پسند كر لے)۔

سوره وجوده آيات ١٠١٦ تا١٠٨٠:

\* فَاَمَّا الَّذِيْنَ شَقُوا فَفِي التَّامِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيُّ وَّ شَهِيْقٌ ۞ خُلِدِيْنَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّلُوٰدُ وَ اللهِ عَنَى اللهُ وَالْكَارُ مَا اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنَى الْمَثَّةِ خُلِدِيْنَ فِيهَا وَ اَمَّا الَّذِيْنَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ خُلِدِيْنَ فِيهَا وَ اَمَّا الَّذِيْنَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ خُلِدِيْنَ فِيهَا وَ

دَامَتِ السَّلُواتُ وَالْوَ تُمضُ إِلَّا مَاشَاءَ مَ ابُّكَ لَعَظَا عَ غَيْرَ مَجْذُ وَذٍ "

(پس جولوگ بدبخت ہوئے وہ جہنم کی آگ میں ہول گے اور ای میں چیخ و پکار کرتے رہیں گے اور جب تک آسان وزمین باتی ہے وہ ای میں رہیں گے گر جب تک آسان وزمین باتی ہے وہ ای میں رہیں گے گر جب تیرا پر وردگار آئیس نجات دینا چاہئے بیٹرارب وہ سب کے گرتا ہے جووہ خود چاہتا ہے۔ اور جولوگ سعاد تمندونوش نصیب ہیں وہ بہشت میں ہول گے اور جب تک آسان وزمین باتی ہے وہ ای میں رہیں گرجب تیرا پر وردگار چاہے (کہ وہ وہ بال ندر ہیں ) کہ کی میں ختم ندہونے والاعطیہ ہے )۔

مذکورہ بالامطالب سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ جن آیات میں شفاعت کی نفی کی گئے ہا گران میں شفاعت سے مراد قیامت کے دن کی شفاعت ہو تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اس دن خدا کے سواکوئی شخص اپنی مستقل حیثیت میں شفاعت کا حق نہیں رکھتا' اور جو آیات شفاعت کو ثابت کرتی ہیں ان میں خدا کی نسبت شفاعت کا ثبوت حقیقی اور بالاصالہ ہے جبکہ دوسروں کے لیے خدا کے اذن واجازت کے ساتھ! پس شفاعت کی کلی طور پرنی نہیں کی گئی بلکہ خدا کے علاوہ جن کے لیے بھی شفاعت کو ثابت کیا گیا ہے وہ خدا کے علاوہ جن کے لیے بھی شفاعت کو ثابت کیا گیا ہے وہ خدا کے اذن پر موقوف ہے البذائیة ثابت ہوا کہ خدا کے علاوہ دوسر ہے بھی شفاعت کر سکتے ہیں؟ اب دیکھنا ہے کہ قرآن مجید میں شفاعت کا معنی کیا ہے اور اس سے کیا مراد ہے؟ اور کن لوگوں کی شفاعت ہو سکتی ہے؟ کون شفاعت کر سکتا ہے؟ کب شفاعت ہوگی؟ اور شفاعت کا خدا کی بخشش ومغفرت اور درگز رکر نے سے کس حد تک ربط ہے اور کہاں تک اس کا اثر وفائدہ ظاہر ہوگا؟ ان تمام امور کوذیل میں تفصیل کے ساتھ بیان کیا جا تا ہے:

### ارشفاعت سے کیامرادے؟

شفاعت کامعنی اجمالی طور پرہم سب کومعلوم ہے کیونکہ معاشرتی زندگی کی بنیادہی تعاون پراستوارہ اورسب کا ایک دوسرے کے تعاون سے انجام پذیر ہوتے ہیں البذاكوئی فردایسانہیں جوشفاعت كے مفہوم ومعنى سے آگاہ نہو۔ شفاعت كالغوى معنى: شفاعت لفظى طور پر دفض " سے ب (جس كامعنى دويا باہم ب) ادرية 'ور" (ايك)-مقابل میں استعال ہوتا ہے۔ اور دو کا یکجا ہوتا اس طرح پر ہے کہ شفاعت کرنے والا ایک توانا کیاں شفاعت طلب کر۔ والے کے ساتھ ملاتا ہے اور وہ 'وو' یا ہم ل جاتے ہیں اور شفاعت طلب کرنے والا ، شفاعت کرنے والے سے ال کرا۔ مقصود كوحاصل كرنے برقا در موجاتا ہے كما كريد شفاعت كرنے والاند موتاتو شفاعت طلب كرنے والا اپنى تاتوانى اور كمزو ناتص ذرائع كے ساتھ اپنا مقصد حاصل نه كرسكتا اوراس كى اپنى قو تيس اسے اس كے مقصود ومراد تك پېنچانے ميں ناكا في تقيس شفاعت ان امور میں سے ایک ہے جنہیں ہم اپنی اجماعی ومعاشرتی زندگی کے مسائل حل کرنے کے لیے استعا كرتے بين اورائيے مقاصد كى يحيل كے ليے اس كاسباراليت بين عام طور پرجن موارد يس شفاعت كاسبارالياجا تا ہے وہ قتم کے ہیں: ایک وہ کہ جن میں خیرونفع کا حصول مقصود ہوتا ہے اور دوسرے وہ کہ جن میں شراور صرر ونقصان سے بچنا مطلور ہوتا ہے لیکن ایسا ہر گزنہیں کہ ہرفتم کے نفع وضرر میں ہم شفاعت کا سہارا لیتے ہوں کیونکہ جو خیروشراور نفع وضرر طبیعی اسباب تكويني وال كذريع وجود ميں آتے ہيں ان ميں ہم شفاعت كاسبارا ہر گرنہيں ليتے جيسے بھوك بياس مرمي سردي صح باری وغیره ، ان سب میں ہم طبیعی اسباب کا سہارا لیتے ہیں اور ان امور کی بابت ان کے مناسب وموزوں وسائل مبیا کر۔ ہیں جیسے کھانا' پانی کباس مکان دوا عیں وغیرہ لیکن خیروشراور نفع وضرر کے وہ امور کہ جن میں ہم شفاعت اورغیر طبیعی وسائل سہارا لیتے ہیں ان کاتعلق معاشرے کے ان قوانین واحکامات سے ہوتا ہے جنہیں معاشرے میں موجود ہیئت حاکمہ ارباب اقتدار مقرر ومعین اور جاری کرتے ہیں اور یہ بات ہرآ قاوغلام اور حاکم ورعایا کے درمیان پائی جاتی ہے کہ آقاا۔ غلام اور حائم اپنی رعایا کو بعض امور کے کرنے کا تھم دیتا ہے اور بعض امور کی انجام دی سے روکتا ہے کہ اگر غلام اسپنے آقا رعایا اپنے حاکم کے احکامات پر عمل کرے اور اس کی طرف سے عائد کردہ ذمدداریوں کو پورا کرے تواس کی تعریف اور م کی جاتی ہے یا اسے مالی منفعت باعزت واحترام حاصل ہوتا ہے اور اگر غلام یا رعایا ایخ آتا یا حاکم کے احکامات کی خلا ورزى كرے اور علم عدولى كا ارتكاب كرے تواس كى خرمت كى جاتى ہے اور مادى يامعنوى نقصان اٹھانا پڑتا ہے۔ البذاج آ قااہے غلام یا سرداروحاکم اپنی رعایا وعوام کو کھی کرنے یا شکرنے کے احکامات جاری کرے اور فلام یا رعایا وعوام بھی احکامات کی پیروی کرے تواسے عزت واحر ام کے ساتھ اجر وجزاملتی ہے اور اگر خلاف ورزی کرے تواسے سز او مقوبرنا سامنا کرنا پڑتا ہے ....اس سے دوقتم کے امور کی نشاعر ہی ہوتی ہے: ایک احکامات کا تعین اور دوسراا حکامات برعمل کر

اور نہ کرنے کی صورت میں جزاوس اکا تعین اسی اصول یعنی احکامات اور ان پرجز اوس اکی بنیاد پر دنیا بھر کی حکومتوں کے نظام اور برخض کے اپنے ماتحت افراد کے ساتھ مربوط امور کا در ارومدار ہے۔

بنابرای اگر کوئی مخص کسی مادی یامعنوی کمال اور خیر کے حصول کا عوامان مولیکن وواس کمال وخیر کے حصول کے لیےمقرر کئے گئے معاشرتی معیاروں پر بوراندازے اور نداس کے باس اس کمال وخیر کے حصول کے وہ ظاہری اساب موجود ہوں جو عام طور پر اس کمال وخیر کے حصول کی اہلیت کے لئے ضروری سمجے جاتے ہیں اور اس طرح اگر کوئی مخض احکامات کی خلاف درزی کرنے پرسزا کامستی قراریا یا ہولیکن اس سزاسے بیچنے کی کوئی صورت اسے نظرنہ آئے یعنی احکامات پڑمل کرنے اور فرائض کی ادائیگی کے ذریعے سے سزاہ سے بچنے کی راہ دکھائی خددے تو ان دونوں صورتوں میں وہ شفاعت كاسباراليتا بي موياجوف مناسب وضروري اسباب فراجم كي بغيراجرونواب كحصول كاخوابال بوياايينا ويرعا تدكى كئ ذمددار يول كويوراكرناوراحكامات يرعمل كيح بغيرسز اوعقوبت سے بچناچا بتا موتووه شفاعت وسفارش كامخاج موتاب اور يهى وهموردومقام ب جهال شفاعت موثرواقع بوتى ب،البية مطلق طوريراور برحال بين نبيس بكر صرف اس صورت بي شفاعت اثر آفرین ہوتی ہے جب شفاعت کا سہارا لینے والا اس کامستحق بھی ہوالیکن اگر اس میں کمال وخیر کے حصول کی بنیادی صلاحیت ہی موجودنہ ہوجیسے کوئی جاہل مطلق اوران پڑھآ دی بلند پاریکمی مقام دمنصب پرفائز ہونا چاہے جبکہاس نے ذرہ بھرعلم حاصل نہ کیا ہواورنہ ہی علم حاصل کرنے کی صلاحیت رکھتا ہواورنہ ہی اس کے پاس کوئی ایباوسیلہ وذریعہ ہوجس کے سہارے وہ شفاعت وسفارش کر نیوالے تک رسائی حاصل کر سکے تو ایسی صورت میں شفاعت کا سوال ہی پیدائبیں ہوتا اور نہ بى وهموثر واقع موسكتى بي عال اس غلام اورنوكركا ب جوايية آقاو ما لك كاحكامات يمل ندكرن كاشان الواوركسي صورت میں اس کے فرمان پرعمل کرنے کا ارادہ ندر کھتا ہو بلکہ خلاف ورزی پر ڈٹ جانے کے ساتھ ساتھ شفاعت کا سہارا لے تاكم آقاد مالك كى طرف سے دى جانے والى سر اوعقوبت سے في جائے تواليے خص كى بابت شفاعت موثر واقع نہيں ہو سكتى كيونكه شفاعت نامكمل اسباب كي يحيل توكرسكتى بيليكن خود ستقل طور پراسباب كى جگرتبيس ليسكتى يعني أيها برگرتبيس كه کسی قسم کی صلاحیت ولیافت کے بغیر کوئی جاہل سفارش کے ذریعے سب سے بڑے علمی مقام ومنصب کو یالے یا آ قاو مالک کا سر کش غلام ونوکرایے مالک کے بال عرب واحر ام حاصل کرلے۔

دوسری بات بیکرشفاعت کرنے والے کی بات حاکم و آقا کہ جس کے پاس سفارش کی جارہی ہو، کے زویک بے بنیا دو غیر موثر نہ ہوا وروہ اسے فعنول و نامعقول قرار نہ دے بلکہ ضروری ہے کہ شفاعت کرنے والا حاکم و آقاسے اس چیز کو بنیا و قرار دے کر بات کرے جس کے ساتھ اس کی بات حاکم و آقا کے پاس موثر واقع ہوتا کہ جس کے لیے شفاعت کی جارہی ہو اسے اجروثو اب کے حصول یا سز او عقوبت سے نجات پانے کی نوید ال سکے للذا شفاعت کرنے والا کسی آقا سے بیمطالہ نہیں کرتا کہ وہ اپنا تھم والی لے کرتا کہ وہ اپنا تھم والی لے کرتا کہ وہ اپنا تھم والی لے لیے اور نہ اس بات کا مطالبہ کرتا ہے کہ وہ اپنا تھم والی لے لے اور دا اپنا وہ کا مات سے دستمر دار ہو جائے یا اپنے تھم کوسب کے لیے یا خاص طور پر اسی ایک شخص کے لیے جس کے لیے ا

سفارش کی جارہ ہے منسوخ کر کے اسے سزاند دیے اس طرح شفاعت دسفارش کرنے والا اس بات کا مطالبہ بھی نہیں کرتا کہ حاکم اپنے قانون مجازات ادر سزاؤں کے ضوابط کوسرے سے ہی ختم کر دے اور کسی کو کوئی سزاند دے یا چرخاص طور اس ایک مختص کے لیے سزاکا قانون بے اثر قرار دے کہ جس کی وہ سفارش کرر ہاہے۔

ی طاب یں بیں لاتے یا یوں ہے لہ یں اور اس کا غلطی سے درگز دکرتے ہوئے اس کی سزامعاف کردیں گے۔
اس محف کے پارے میں میری سفارش قبول کریں اور اس کا غلطی سے درگز دکرتے ہوئے اس کی سزامعاف کردیں گے۔
مذکورہ تین چیز دن میں سے سب سے زیادہ مضبوط چیز کے توالے سے نافر مانی کے مرتکب فحض کی سزا کے خاتمہ کے لیے اقد
کرتا ہے مثلا ان تین امور لینی حاکم و آقا کی بزرگ یا عبدو غلام کی بچارگ یا حاکم و آقا کے نزدیک اپ قرب و منزلت میں۔
اس کی نظر میں جو چیز سزا کا موجب بنے والے امرکی نسبت زیادہ قوی و موثر ہوائی کے توالہ سے سزا کے خاتمہ کی سفارش
سے کی بن اس حوالہ سے وہ یہ کوشش کرتا ہے کہ سزا کے مورد کوائس طرح پیش کرے کہ وہ سزا کے موددگر رکا مقام

جائے کہ جس پرسزا آئی نہ سکے نہ یہ کہ اس پرسزا کا اطلاق تو ہولیکن اس کے باوجود سزائے مکم کوشتم کردیا جائے ورنہ تضاولا

آئے گاجس کا مطلب بیہ ہے کہ اس پر سزا کا اطلاق توضیح ہولیکن اسے سز اندوی جائے اور بیر تضادا سی طرح ہوگا جس طرح متضا دطبیعی اسباب ایک دوسرے پر غالب آجائے ہیں اور ایک سبب دوسرے سبب کے مقابلے میں زیادہ موثر واقع ہوتا ہے' پس شفاعت در حقیقت کسی کونفع پہچانے یا نقصان سے بچانے کے لیے واسطہ و وسیلہ بننے کا نام ہے البتہ ایسا کرنا سزا کے والل پر سزا کے خاتمہ کے وامل کوغلبہ دیے نے ذریعے ہو، خدید کہ ان کے درمیان تضاد پیدا کرکے!

ان مطالب سے بید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ ' شفاعت' بھی اسبب میں سے ایک سبب ہے (سبیت کا ایک مصداق ہے) اور وہ اس ممل سے عبارت ہے جس کے ذریعے مسبب اور اس کے دور والے سبب کے در میان اس سبب کولا کھڑا کیا جائے جوابے مسبب سے زیادہ قریب ہوتا کہ وہ دور والے سبب کی تاثیر کا راستہ روک سے گویا شفاعت وسفارش کرنے والے کی بیکوشش ہوتی ہے کہ ایسا سبب لائے جوابی مسبب سے دوسرے ہر سبب کی نسبت زیادہ نزد یک ہوتا کہ اس کے ہوتے ہوئے دوسراکوئی سبب اثر انداز نہ ہونے پائے' یہ ہے وہ اہم کئتہ جوہم نے شفاعت سے معنی کا تجزیر و تحلیل کرکے سے جو ہے ہے ہے ہے ہی اور ہے کہ یہاں شفاعت سے ہم نے وہی معنی مراولیا ہے جس کے ہم قائل ہیں۔

اب جبکه به بات واضح بوگئی که شفاعت ٔ سبیت کاایک مصداق ہے تواس سبیت میں خداوند عالم کی بابت دوصور تیں اور حیثیتیں قابل تصور ہیں:

### (۱) تكوين حيثيت (۲) تشريعي حيثيت

تكويني حيثيت كي وضاحت!

خداوندعالم ہرسبب کا مبداکور نقطۂ آغاز ہے ہرسبب کی اثر آفرین کی ابتداءاس سے ہوتی ہے اور وہی سبیت کا منتہا ہے یعنی ہرسبب اپنے سبب ہونے کے لحاظ سے اس تک جا پہنچتا ہے للبذاخلق کرنے اور وجودعطا کرنے کا مطلق اختیار و ملکیت اس کے پاس ہے یعنی وہی ہر چیز کو وجود عطا کرنے والا ہے اور تخلیق وا بیاد کا مکمل اختیار اسے حاصل ہے اور تمام علل واسباب اس کے اور اس کے علاوہ ویگر چیزوں کے درمیان وسیلہ وواسطہ کی حیثیت رکھتے ہیں یعنی وہ خدا کی ہمیشہ باتی رہتے والی رحمت اور شارنہ کی جاسکنے والی نعت کو اس کی تحلوق تک پہنچانے کا ذریعہ ہیں۔

تشريعي حيثيت كي وضاحت!

خداوندعالم اپنی خاص عنایتوں کے ساتھ ہم پراحسان کرتے ہوئے اپنی تمام تر بلندیوں اور عظیم مرتبے کے باوجود اس طرح ہمارے قریب ہوا کہ اس نے ہمارے لیے دین وآ کئین زندگی مقرر کردیا اوراس میں قوانین واحکامات قرار دیئے کہ جواوامرونو اہی اورفرامین وارشادات پر مشتل ہیں اوران احکامات کی پیروی پر آخرت میں ثواب و جزاء اور تا فرمانی پر عقاب و سزامقرر کردی اور ہماری ہدایت ورہنمائی کے لیے رسول و پنج برجیج جنہوں نے ہمیں فرمانبرداری واطاعت کرنے پر انعام

آئے گا جس کا مطلب میہ ہے کہ اس پر سزا کا اطلاق توضیح ہولیکن اسے سزانہ دی جائے اور یہ تضاوا سی طرح ہوگا جس طرح متضا طبیعی اسباب ایک دوسرے پر غالب آ جاتے ہیں اور ایک سبب دوسرے سبب کے مقابلے میں زیادہ موثر واقع ہوتا ہے پس شفاعت در حقیقت کسی کوفع بچپانے یا نقصان سے بچانے کے لیے واسطہ ووسیلہ بننے کا نام ہے البتہ ایسا کر ناسز اکے وال پر سزاکے خاتمہ کے والی کوفلہ دینے کے ذریعے ہو، نہ ہی کہ ان کے درمیان تضاد پیدا کر کے!

ان مطالب سے بیت حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ'شفاعت'' بھی اسبب میں سے ایک سبب ہے (سببت کا ایک مصداق ہے) اور وہ اس مل سے عبارت ہے جس کے ذریعے مسبب اور اس کے دور والے سبب کے در میان اس سبب کو لا کھڑا کیا جائے جو اپنے مسبب سے ذیا دہ قریب ہوتا کہ وہ دور والے سبب کی تا ٹیر کا راستہ روک سکے' گویا شفاعت وسفارش کرٹے والے کی بیکوشش ہوتی ہے کہ ایسا سبب لائے جو اپنے مسبب سے دوسر سے ہر سبب کی نسبت ڈیا دہ زدیک ہوتا کہ اس کے ہوتے ہوئے دوسراکوئی سبب اثر انداز نہ ہونے پائے' یہ ہوہ ہم کلتہ جو ہم نے شفاعت کے معنی کا تجزیہ و تحلیل کرکے سے جائے ہیں۔ سے ہم نے وہی معنی مرادلیا ہے جس کے ہم قائل ہیں۔

اب جبکه به بات واضح هوگئ که شفاعت ٔ سبیت کاایک مصداق ہے تواس سبیت میں خداوند عالم کی بابت دوصور تیں اور حیثیتیں قابل تصور ہیں:

(۱) تکوین حیثیت (۲) تشریعی حیثیت

تكوين حيثيت كي وضاحت!

خداوند عالم ہرسب کا مبدأ اور نقطة آغاز ہے ہرسب کی اثر آفرینی کی ابتداءاس سے ہوتی ہے اور وہی سبیت کا منتہا ہے لین کی ابتداءاس سے ہوتی ہے اور وہی سبیت کا منتہا ہے لین ہرسب اپنے سبب ہونے کے لحاظ سے اس تک جا پہنچتا ہے لہٰذاخلق کرنے اور وجود عطا کرنے کا مطلق اختیار و ملکیت اس کے پاس ہے لین وہی ہر چیز کو وجود عطا کرنے والا ہے اور تخلیق وا یجاد کا مکمل اختیار اسے حاصل ہے اور تمام علل واسباب اس کے اور اس کے علاوہ ویگر چیز وں کے درمیان وسیلہ وواسطہ کی حیثیت رکھتے ہیں یعنی وہ خدا کی ہمیشہ باتی رہنے والی رحمت اور شارنہ کی جاسکنے والی نعت کو اس کی مخلوق تک پہنچانے کا ذریعہ ہیں۔

تشريعي حيثيت كي وضاحت!

خدادندعالم اپنی خاص عنایتوں کے ساتھ ہم پراحسان کرتے ہوئے اپنی تمام تربلندیوں اور عظیم مرتبے کے باوجود اس طرح ہم آرے تھارے لیے دین وا کیاں ندگی مقرر کردیا اور اس میں توانین واحکامات قرار دیئے کہ جواوامر ونواہی اور فرامین وارشا دات پر مشمل ہیں اور ان احکامات کی پیروی پرآخرت میں تواب و ہزاء اور نافر مانی پر عقاب و سزامقرر کردی اور ہماری ہدایت ورہنمائی کے لیے رسول و پنجم بھیج جنہوں نے ہمیں فرمانبرداری واطاعت کرنے پر انعام

وجزا کی خوشخری وبشارت دی اور نافر مانی و مخالفت کرنے پرسز اسے خوف دلایا 'ان پیغیبروں نے خدا کے دین واحکام کونہایت احسن طور پرہم تک پینچایاا وراس طرح ہم پر جمت پوری ہوگئ:

سوره ءانعام ، آیت ۱۱۵:

رُ وَتَتَتَ ثُكِيَتُ مَ بِّكَ صِدُقَاوَّ عَنَ لَا ثُمَاتِ لَالِكِلِيتِهِ "-

(تیرے پروردگاری بات سچائی اورعدل کے ساتھ پوری ہوگئ خدا کے کلمات کوکوئی مخص تبدیل نہیں کرسکتا)

اب مذکورہ بالا دوصور توں اور پہلووں کو کموظ رکھتے ہوئے دیکھنا پیہے کہ'' شفاعت''ان دوٹوں میں سے کس کے

ساتھ قابل انطباق ہے تو جہاں تک پہلی صورت یعنی تکوین (خلق وایجاد) کا تعلق ہے تواس کے تناظر میں شفاعت کے معنی کا وجود کے اسباب وعلل پرمنطبق ہونا نہایت واضح امر ہے کیونکہ ہر سبب اینے مافوق سبب اور اپنے مسبب کے درمیان واسطہ،

و بود کے اسباب و س پر میں ہونا تمہایت واس امر ہے ہونکہ ہر سبب اپنے مانون سبب اور اپنے مسبب نے در میان واسط ہ ذریعہ کی حیثیت رکھتا ہے اور وجود کے تمام اسباب وعلل خداوند عالم کی عظیم و بلند صفات: مثلار حمت ، خلق وایجا واحیاء (زندگی عطا کرنا)رزق دیناوغیرہ ہی سے کسب فیض کرتے ہیں اور پھران سب کوخدا کی مخلوق میں سے ہر حاجتمند تک پہنچاتے ہیں کیخ

وہ خدا کی طرف سے گونا گوں نعمتوں اور فضیاتوں کو ان کے حاجتمندوں تک پہنچانے کا ذریعہ ہیں' اور شفاعت کے اس معنی کا اشارہ قرآن مجید میں بھی ملتا ہے چنانچے ارشادی تعالیٰ ہے:

سوره ء بقره ، آیت ۲۵۵:

\* لَهُ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْآئُ مِن مَن ذَا الَّذِي يُشْفَعُ عِنْدَةَ إِلَّا إِلَّهُ إِن اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ المُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّذِي اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللّ

(خدابی کے لیے ہےوہ سب کچھ جوآ سانوں میں ہےاورز مین میں ہے کون ہے جواس کے پاس شفاعت کرسکے

اس کی اجازت واذن کے بغیر!)

سوره ء يونس، آيت سو:

ہ۔

\*' إِنَّ مَا ثِكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّلُواتِ وَالْآمُ ضَ فِيُ سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرُشِ يُدَبِّرُ الْاَصْرَ مَامِنْ شَفِيْجٍ إِلَّامِنُ بَعُدٍ إِذْنِهِ

(یقیناتمہارا پروردگارخداہے کہ جس نے آسانوں اور زمین کو چھ دنوں میں خلق کیا' پھروہ عرش پر مستقر ہو گیا' امور کی تدبیر اور نظام عالم اسی کے ہاتھ میں ہے' کوئی شخص اس کی اجازت واذن کے بغیر شفاعت کاحق نہیں رکھتا )۔

ان دونوں آیتوں میں آسانوں اورزمین کی تخلیق وایجاد کا تذکرہ کیا گیا ہے کہنراتکوین یعنی تخلیق وایجاد کے باب میں شفاعت سے مراداس کے سوا کچھنہیں کہ وجود کے اسباب خدا اور اپنے مسببات (وہ مخلوق کہ جے وجود عطا کیا گیا) کے درمیان ان کی تدبیر اور ان کے وجود و بقاء کے نظام کی ترتیب میں واسطہ و ذریعہ کا کام دیتے ہیں اس کا نام'' تکوینی شفاعت'

اور دوسری صورت یعنی تشریعی پہلومیں شفاعت کی بابت ریکها جاسکتا ہے کہ اس کے مفہوم کے بارے میں ہم نے

جوتجزید و تحلیل پہلے پیش کی ہے اس کی روثن میں تشریعی پہلومیں بھی شفاعت کا ثبوت ملتا ہے اور اس میں کوئی حرج لازم نہیں آتا' اس سلسلے میں درج ذمیل آیات ملاحظہ ہوں جن میں صراحت کے ساتھ اس امرکو بیان کیا گیا ہے:

> سوره عطه آيت ١٠٩: \* "يَوْمَهِ نِهِ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْلَ وَمَاضِى لَفَقَوُ لَّا "-

(اس دن (روز قیامت) کسی کی شفاعت کام ندآئے گی سوائے اس کی شفاعت کے، کہ جے خدائے رحمان نے

اذن واجازت دى اوراس كى بات پرراضى موا)

سوره ءساء، آیت ۲۳:

\* " لِا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَةً إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَكُ "

(اس کے پاس کوئی شفاعت کام نہ آئے گی سوائے اس کے، کہ جسے اس نے اجازت دیدی)۔

موره ومجم، آیت ۲۷:

\* " لا تُغْنِى شَفِاعَتُهُمُ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعُدِ آنَ يَأْذَنَ اللهُ لِمَنْ يَشَاعُ وَيَرْضَى "

(ان کی شفاعت کس کام نہ آئے گی مگر بعداس کے ، کہ خداجے چاہاؤن دے اوراس سے راضی ہو)۔

سوره ءانبياء، آيت ٢٨:

\* " وَلاَ يَشْفَعُوْنَ \* إِلَّا لِمَنِ الْهِ تَضَى " (اوروه شفاعت نبیں کریں گے گراس کی ، کہ جس سے خداراضی ہوا)۔

سوره ءزخرف،آیت۸۲:

\* وَلاَيَمْلِكُ الَّذِيْنَ يَنْ عُوْنَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِمَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ "

(خدا کے علاوہ وہ جن لوگوں کو بگارتے ہیں وہ شفاعت کے مالک نہ ہوں گے سوائے اس کے ، کہ جس نے علم و

آ گاہی کے ساتھ حق کی گواہی دی)۔

ندکورہ بالاتمام آیات تشریعی پہلومیں شفاعت کو ثابت کرتی ہیں اوران میں جیسا کہ آپ نے ملاحظ کیا کہ شفاعت، خدا کے ٹی بندوں مثلافر شتوں اور بعض انسانوں کے لیے خدا کے افن واجازت اور رضایت کی بنیاد پر ثابت ہے بعنی جنہیں خدا ایسا کرنے کا افن واجازت و سے اور ان سے راضی ہووہ می شفاعت و سفارش کر سکتے ہیں اور یہی شفاعت کی تملیک ہے بعنی خدا نے ان افر اوکو شفاعت کرنے کا حق دیا ہے اور وہ ایسا کر بھی سکتا ہے کیونکہ وہ ہر چیز کا مالک ہے اور ہر طرح کا اختیار میں ہے جیسا کہ اس نے خود ہی فرمایا ہے: "ولادہ اللہ لك وله الا مر" کہ خدا ہی ہر چیز کا مالک اور صاحب اختیار ہیں ہے وہاتی کے ہاتھ میں ہے لہذا جنہیں خداوند عالم نے شفاعت کا حق کہ خدا ہی ہر چیز کا مالک اور صاحب اختیار ہے اور سب کھائی کے ہاتھ میں ہے لہذا جنہیں خداوند عالم نے شفاعت کا حق

دیا ہے وہ خداکی رحمت عفو ومغفرت اوراس طرح کی دیگر عظیم صفات الہی سے تمسک اختیار کرسکتے ہیں تا کہ وہ صفات خد

کے اس بند ہے کے شامل حال ہوجا تھیں جومعصیت وگناہ کی وجہ سے بدحالی کا شکار ہو چکا ہواورا سے نافر مانی کی سزاوعتو بت

کی زنجیروں نے جکڑ لیا ہوتا کہ وہ خداکی رحمت و بخشش اور عفو و مغرفت کے ذریعے اس سزا سے نجات پالے اور جو جرم اس نے

کی از نجیروں نے جگڑ لیا ہوتا کہ وہ خداکی رحمت و بخشش اور عفو و مغرفت کے ذریعے اس سزا سے اور ہم نے اس سلسلہ میں

کیا ہے اس کے آثار سے فیج سکے بہی وہ اہم نکتہ ہے جو 'شفاعت' کے معنی و مفہوم میں پایا جاتا ہے اور ہم نے اس سلسلہ میں
شفاعت کی بحث کے آغاز میں جو پچھ بیان کیا ہے اس سے آپ آگاہ ہو چکے ہیں کہ شفاعت 'رحم کی سفارش واستد عاکی ایک
صورت ہے نہ کہ سزا کے فیصلے کی فی یا اس سے تعناد و تعارض (تصادم) کی کوئی شکل! لہذا سزا کی تبد یلی یا بخشش جو کہ شفاعت کو من جس کو دخد اوند عالم نے قرآن مجید میں فرمایا ہے ملاحظہ ہو:
تذکرہ خود خداوند عالم نے قرآن مجید میں فرمایا ہے ملاحظہ ہو:

سوره وفرقان ، آیت • که:

\* فَأُ ولِيِّكَ يُبَتِّ لُ اللَّهُ سَيِّا تِهِمْ حَسَلْتٍ "

(خداوندعالم ان لوگوں کی برائیوں کونیکیوں میں بدل دیتاہے)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم ایک عمل کو دوسرے عمل کی صورت میں بدل سکتا ہے اور یہ بالکل اک طرح پرہے جس طرح خداوند عالم کو بیا ختیار حاصل ہے کہ وہ کسی عمل کوسرے ہی سے ختم کر دے اور اسے وجود سے محروم کر کے وادی عدم میں ڈال دے جبیبا کہ اس نے ارشا وفر مایا:

سوره وفرقان ،آیت ۲۳۰:

\* وقَدِمْنَا إلى مَاعَمِلُوْامِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَا عَمَّنْتُوْرًا"

(اورہم ان کے ہم مل کونیست ونا بودکر کے ہوامیں اڑتی ہوئی خاک بنادیں گے)۔

موره ومحمر، آیت ۹:

﴿ ' فَأَحْبَطَا عَمَالَهُمْ -- "

(پس اس نے ان کے اعمال کوضائع کردیا)۔

موره ونساء، آیت است:

إِنْ تَجْتَنِبُو الْكِالْ بِرَمَاتُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكُفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ "

(اگرتم ان بڑے بڑے گناہوں سے اجتناب کروجن سے تہمیں روکا گیا ہے تو ہم تمہاری ..... چیوٹی حچوٹی .... خطاؤں سے درگز رکریں گے )۔

سورهء نساء، آيت ٨٠٠:

\*" إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ ٱن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰ لِكَ لِمَن يَشَاعُ

(خداوند عالم بھی اس بات کومعاف تُبین کرتا کہ اس کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے البتداس کے علاوہ جسے عابت ہے۔ چاہتا ہے معاف کردیتا ہے)۔

یہ آخری آیت بھیناایمان اور توبہ کے بارے میں نہیں کیونکہ ایمان اور توبہ جس طرح دوسرے گناہوں کی بخشش کا سبب بنتے ہیں ای طرح شرک کے گناہ کی بخشش کا سبب بھی ہیں اور ان کی وجہ سے شرک کا گناہ بھی معاف کردیا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ یہ بھی خداوند عالم کے اختیار میں ہے کہ وہ تھوڑ نے کمل کوزیا دہ کردے، جیسا کہ اس نے ارشاوفر مایا:

> سوره وقصص،آیت ۵۴: د د .

٭" اُولِیِّك يُوُتَوُنَ اَجْرَهُمْ مَّرَّ تَكُيْنِ ( پِي وه لوگ بِي كه جنهيں ان كاجرو ومرتبه ( دگنا ) و ياجائے گا )۔

سوره ءانعام، آیت ۲۰:

\* مَنْجَا ءِبِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُهُ اَ مُثَالِهَا "

(جو خف ایک نیکی کرے،اسے اس جیسی دس نیکیاں دی جائیں گی)۔

اورجس طرح خداوند عالم ایک عمل کودوسرے عمل میں تبدیل کرسکتا ہے اورتھوڑ یے عمل کوزیا وہ کرسکتا ہے ، اسی طرح سی معدوم عمل کو وجود بھی عطا کرسکتا ہے جیسا کہ اس سلسلہ میں اس کا ارشا دگرامی ہے :

سوره ءطور ، آیت ۲۱:

\*' وَالَّذِيْنَ امَنُوْا وَاتَّبَعَتْهُمُ ذُرِّيَّتُهُمْ بِالْيَهَانِ ٱلْحَقْنَابِهِمُ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا اَلْتُنْهُمْ مِّنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ شَيْءً ' كُلُّامْ رِكَىٰ بِمَا كَسَبَى هِيْنُ ''

و جولوگ ایمان لائے اوران کی ذریت واولادنے ان کی پیروی کی تو ہم ان کی اولادوذریت کوان کے ساتھ کمتی کر دیں گے اوران بین ان کے اعمال میں سے کسی چیز سے محروم نہیں کریں گے کیونکہ ہر خض اپنے اعمال کی زنچیروں میں جکڑ اہوا ہے)۔

اس آیت میں دلوق 'اورالحاق سے مرادیبی ہے کہ انہیں عمل کی نعمت عطا کی جائے گی خلاصۂ کلام میں کہ خداوند عالم جو چاہے کرسکتا ہے اور جو تھم صادر کرنا چاہے اسے اختیار حاصل ہے البتہ بیام ملحوظ ہے کہ وہ جو پھھ کرتا ہے اس مصلحت و بہتری کی بنیاد پر کرتا ہے جو اس کے اور اس کام کے درمیان پائی جاتی ہے لہذا میمکن ہے کہ ان مصلحت و اور اسباب میں سے ایک مصلحت و سبب انہی شفاعت کرنے والوں مثلا انبیاء واولیاء اللی اور اس کے نیک و مقرب بندوں کا شفاعت کرنا ہو اس میں کوئی حرج و بیجا امرلازم نہیں آتا اور نہ بی ظلم وزیادتی کاکوئی پہلوپایا جاتا ہے۔

مذکورہ مطالب سے بیام بھی واضح ہوجا تا ہے کہ شفاعت 'شافعیت یعن'' شفاعت کرنے والا ہوئے'' کے معنی میں مقتقی طور پر خداوند عالم کے لیے ثابت ہے اور صرف اس ذات پر منطبق ہوتی ہے کیونکہ خدا کی صفات میں سے ہر صفت ا کے اور اس کی مخلوق کے درمیان وجود کی فیض رسانی اور عطاوعنایت میں واسطہ ووسیلہ کی حیثیت رکھتی ہے لہذا حقیقی معنی میں شفاعت کرنے والا وہی ہے اور وہی شفیع علی الاطلاق ہے جیسا کہ اس نے ارشاوفر مایا:

سوره وزمر اليت ١٩٧٠:

\* قُلُ لِتِلْوِالشَّفَاعَةُ جَبِينًا"

( کہدد یج کہ سب کی سب شفاعت خدا کے کی مخصوص ہے)۔

سوره وسجده، آيت ۴:

\* مَالَكُمْ مِّنُ دُونِهِ مِنْ وَلِإِوَّلَا شَفِيعٍ \* مَالَكُمْ مِّنُ دُونِهِ مِنْ وَلِإِوَّلَا شَفِيعٍ \* \*

(تمہارے لیے خدا کے سواکوئی سرپرسٹ نہیں اور نہ ہی کوئی شفاعت کرنے والاہے)۔

سوره ءانعام،آيت ۵:

\* كَيْسَلَهُمُ مِّنُ دُونِهِ وَكِنَّ وَّلاَ شَفِيْعٌ "

(ان کے لیے خدا کے سواکوئی سر پرست اور شفاعت کرنے والانہیں)۔

اور بیامر بھی واضح و تا قابل انکار ہے کہ خدا کے علاوہ جو بھی شفاعت کرے وہ خدا کے اذن اور اس کی طرف ہے۔ دی گئی اجازت وحق کی بنیاد پر کرے گا۔

شفاعت کے سلسلہ میں اب تک جو پھر بیان ہو چکا ہے اس سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ خدا کے حضور، شفاعہ کرنا صرف ای حد تک ثابت ہے کہ جس سے خدا کی ذات والا صفات کی عظمت و کبریائی پرکوئی حرف نہ آتا ہو (اس وضاحت یوں ہے کہ اگر خداوند عالم اپنے کسی نیک وخلص بند ہے کے شفاعت کرنے کی وجہ سے کسی گنا ہگار و معصیت کار سزامعاف کرد سے تواس میں کوئی حرج لازم نہیں آتا کیونکہ خدا کا حق تھا کہ وہ نافر مانی کرنے والے کو مزاد سے اور خدا۔ اپنے حق کو معاف کردیا اور اپنے نیک وخلص بند ہے کی شفاعت پر اور اسے اپنی خاص عنایت سے نواز تے ہوئے اپنے آسے دستم ردار ہوگیا ایسا کرناعقلی طور پر ہرگز غلط نہیں اور اس سے خدا کی عظمت و کبریائی پرکوئی حرف نہیں آتا )۔

شفاعت يركئے جانے والے اعتراضات

شفاعت کے بارے میں اب تک جومطالب ذکر کئے گئے ہیں ان سے آپ اس امر سے آگاہ ہو چکے ہیں ک شفاعت فی الجملہ ثابت ہے لینی ایک حد تک نہ کہ ہر طرح سے اور کلی طور پر اور عقریب آپ ہید ملاحظہ کریں گے کہ قرآن مج اوراحادیث وروایات بین بھی اس سے زیادہ کا جوت نہیں ملتا 'بلہ اگر ہم شفاعت کے لفظ پرخور کریں واس سے بھی بہی معلوم ہوتا ہے کہ شفاعت کلی طور پر نہیں بلکہ فی الجملہ اور ایک حد تک ثابت و ممکن ہے کیونکہ شفاعت جیسا کہ ہم نے بیان کیا ہے در حقیقت سبب اور مسبب کے در میان واسطہ بنخ کے عمل کو کہتے ہیں تا کہ اس کی وجہ سے دوروالا سبب نزد کی والے سبب کو روشیقت سبب پراٹر انداز نہ ہو سکئے گویا شفاعت 'سببت اور تاثیر میں واسطہ بننے کا دوسرانا م ہاس لیے اس کا علی الاطلاق اور کی طور پر ہونا کوئی مینی نہیں رکھتا اور بیام معقول ہی نہیں کہوئی چیز کی قید و ٹرط کے بغیر کی مسبب اور اس میں موثر واقع ہوالبہ اسبب اور واسطہ بنے کا مطلب ہی ہیہ ہو گری گر کی قید و ٹرط دو تیر کی نہیں کہ ایک سبب کی مسبب کی مسبب کی مسبب کی مسبب ہو طرح کے سبب کا مسبب ہو تا اور اس میں ہو اور اس کی سبب کی مسبب ہو طرح کے سبب کا مسبب ہو تو اس طرح سبب کا مسبب ہو تو اس کی درست نہیں کہا وہ کہا مسبب ہو تو اس کے میں مسلم ہو جائے اور اس کی اساس و بیا دور اس کی اساس کی درست نہیں کی اور اس کی اساس کے اور اس کی بابت غلام اللی میں جو بھے شفاعت کے معنی و مشہوم کی بابت غلوانہ کی کا میا ہو تو وہ کی اسب نوانہ ہی کا میکار سبب ہو تو روگر نہیں کیا بلکہ شفاعت کے معنی کو غلوار نگ دے کراور اس کی بابت غلوانہ کی کا میا اس کے دی مسکم ہو گئے ہم ذیل میں ان لوگوں کے بعض اعتراضات دی کرکیا گیا ہے۔ اس پر حجے طرح سے غور و گر نہیں کیا بلکہ شفاعت کے معنی کو غلوار سکی و اس کی مسکم ہو گئے ہم ذیل میں ان لوگوں کے بعض اعتراضات دیر کرکر تے ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

## يهلااعتراض:

خداوند عالم نے ہرجرم کرنے والے اور گناہ ومعصیت کا ارتکاب کرنے والے کے لیے سزامقررفر مائی ہے جو قیامت کے دن اسے دی جائے گئ اوراس سزائے بارے میں خدانے اپنے پینیبروں کے ذریعے لوگوں کوڈرایا اوراس سے خوف ولایا ہے تواب سوال بیہ ہے کہ اگر خدا قیامت کے دن کسی مجرم اور گنا ہگار ومعصیت کا رکووہ مقررہ سزاند دے تواس کا ایسا کرنا انصاف ہوگا تو بیسنایم کرنا پڑے گا کہ پہلے تھم اور سزا کا فیصلہ ایسا کرنا انصافی اورظلم تھا جو کہ خدا کی ذات والاصفات کے ہرگز شایان شان نہیں اوراگر بیکہا جائے کہ اس کا ایسا کرنا ظلم و نا انصافی کہ لائے گا کہ وزات والاصفات ہے ہرگز شایان شان نہیں اوراگر بیکہا جائے کہ اس کا ایسا کرنا ظلم و نا انصافی کہ لائے گا کہ وزار سے شفاعت کرنے والے کا شفاعت کرنا خدا سے ظلم و نا انصافی کرنے کا مطالب و استدعاء ہے جو کہ ایک نہایت جا ہلا نفعل ہے اوراس طرح کے فل کی نسبت انبیا علیم السلام اور خدا کے خالص و قلص بندوں کی طرف ہرگز نبیں دی جاسکتی۔

جواب

اس اعتراض كاجواب دوطرح سدديا جاسكتا بي نقفى اورحلى ، دونول كى تفصيلات ملاحظه بول:

ا\_(نقضی جواب)

سب سے پہلے ہم ان معرضین حضرات سے یہ پوچھنا چاہیں گے کہ آپ خداوند عالم کی طرف سے صادر ہو۔
والے ان احکامات کے بارے میں کیا گہتے ہیں جو صرف کی گوآ زمانے کے لیے اس نے جاری کے اور پھرانہیں تبدیل کرد
جبر پہلے خود ہی انہیں صادر فرما یا اور پھرخود ہی انہیں واپس لے لیا' تو آ یا اس کا ایسا کرنا بیتی پہلے ہم دے کر پھروا پس لے لیا
اور صرف بندے کو آ زمانے کے لیے ایسا کرنا عدل ہے یا نہیں؟ اس سلسے میں کوئی شخص بینہیں کہہ سکتا کہ خدا کا ایسا کر
ناانسانی اور ظلم ہے بلکہ دونوں احکامات عدل وانساف پر جنی ہیں اور احکامات کی تبدیلی یا چھم صادر کرنے کے بعد اسے واپر
ناانسانی اور ظلم ہے بلکہ دونوں احکامات عدل وانساف پر جنی ہیں اور احکامات کی تبدیلی یا جم صادر کرنے کے بعد اسے واپر
مطاعیتوں کو اجاگر کرنا چاہتا ہے لہٰ ذااسے پھے کرنے کا تھم ویتا ہے اور پھروہ تھم واپس لے لیتا ہے' بی صورت حال شفاعہ:
میں بھی ممکن ہے کہ مثلاً خداوند عالم نے تمام موثین کے لیے نجامت موثین کے لیے نجام موثین ان احکامات کی بیرو'
اور اطاعت کے سب بلند درجات پالیں اور گنا ہوتا کہ کفار اپنے کفر کی وجہ سے تباہ ہوں اور موثین ان احکامات کی بیرو'
اور اطاعت کے سب بلند درجات پالیں اور گنا ہوتا کہ کفار اپنے کفر کی وجہ سے تباہ ہوں اور موثین ان احکامات کی بیرو'
ورس سرا اسی اور عذاب مثلاً برزٹ کی تخی اور قیامت کے ذریعے اپنی اس نجات کی منزل کو پائی جوخداو
دوسری سزا میں اور عذاب مثلاً برزٹ کی تخی اور قیامت کے دن کی وحشت وغیرہ مان پرطاری ہواگر ایسا ہوتو اس صورت شاخد و خداوند عالم کی طرف سے احکامات کا صادر ہونا بھی عدل پر منی ہوگا اور پھران احکامات کی خالفت پر سزا نہ دیا بھی (شفاعہ
خداوند عالم کی طرف سے احکامات کا صادر ہونا بھی عدل پر منی ہوگا اور پھران احکامات کی خالفت پرسزا نہ دیا ہی (شفاعہ
کی دوسری سزا میں اور عذاب میں اور میں بھی عدل پر منی ہوگا اور پھران احکامات کی خالفت پرسزا نہ در انہ دی ہو اور ہو کیا گا۔

(۲) (حلی جواب)

شفاعت کے ذریعے سرا کو نتم کر دیناای صورت میں پہلے صادر کئے گئے تھم سے متصادم سمجھا جائے گا اور بیراوا پیدا ہوگا کہ آیا ایسا کرنا عدل ہے یاظلم و نا انصافی ' جب شفاعت کے ذریعے سرا وعذاب کو نتم کرنا پہلے تھم کی نفی اوراسے نفخ کرنے یا اس کے آثار کو نتم کرنے یہ متر اوف ہو جبکہ ایسا ہرگز نہیں اور آپ نے سابقہ بیانات اور شفاعت کے معنی و مفہ کے بارے میں ذکر کئے گئے مطالب سے اچھی طرح اس امرسے آگا ہی حاصل کرلی ہے کہ شفاعت خدا کے احکامات کی نفی سبب نہیں بلکہ شفاعت خدا کے اوہ محرم کو مزا کے ستی قرار پانے والوں کے دائر سے نکال کرخدا کی رحمت اعفو ومغفرت کا ستی بناوی ہے کہ خداوند عالم شفاعت کرنے والے کی عزت واحتر ام کے پیش نظر اس پر نظر کرم فرما

ہے .... تواس صورت میں شفاعت کے سبب سزا کی نفی نہیں بلکہ خدا کی رحمت کی وسعت کا مظاہرہ ہوتا ہے۔

دوسرااعتراض

شفاعت کے سلسلہ میں دوسر ااعتراض بیکیا گیا ہے کہ خداوند عالم کا اصول اور طریقة عمل تغیر پذیر نہیں بلکہ اس کے تمام افعال نہایت مضبوط اور مخوں بنیا دوں پر استوار ہوتے ہیں کہ جن میں کسی قسم کی تبدیلی یا اختلاف کا سوال ہی پیدائییں ہوتا اور اس کے تمام فیصلے اور احکامات یکسال طور پر جاری و نافذ ہوتے ہیں اور ان میں استثناء کی کوئی صورت نہیں پائی جاتی ، پہی حال دیگر اسباب کا ہے یعنی و نیامی سبب اور مسبب کا نظام بھی ای بنیا دپر چل رہا ہے اور ریسنت الہی تمام اسباب کی اصل و اساس ہے جیسا کہ خداوند عالم نے ارشا وفر مایا:

سورهء حجر،آيت ٣٣:

"قَالَ هٰنَا صِرَاطُ عَلَّ مُسْتَقِيْمٌ ۞ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطْنٌ إِلَّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغُوثِينَ ۞ فِي النَّجَهُنَّمَ لَمُوْعِدُهُمُ اَجْمَعِيْنَ "-

(خدانے فرمایا بہی میراسیدھاراستہ ہے میرے بندوں پر تجھے کوئی اختیار حاصل نہیں سوائے ان لوگوں کے، کہ جنہوں نے گمراہوں میں سے تیری پیروی کی اوران سب ( گمراہوں ) کے لیے جنہم ہی وعدہ گاہ ہے)۔

سوره ءانعام ، آيت ١٥٣:

﴿ وَأَنَّ لَهُ مَا صِرَاطِى مُسْتَقِينًا فَالَّهِ عُولًا تَلْبِعُوا السُّبُلَ فَتَقَرَّقَ بِكُمْ ﴿ \_

( یہی میراسیدهاراستہ ہے پس تم اس کی پیروی کرو .....اس پر چلو .....اور دوسرے راستوں پر نہ چلو ور نہ وہ تہمیں پراکندہ کردیں گے )۔

سوره ء فاطرآ بيت ١٧٣:

\* فَكُنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلًا ۚ وَكَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلًا "-

(پس آپ ہرگز خدا کی سنت وروش میں کوئی تبدیلی نہیں پائیں گے اور آپ ہرگز خدا کے طریقے میں کوئی تبدیلی نہ دیکھیں گے )۔

ندکور بالا آیات مبارکہ سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ خدا کی سنت وطریقہ میں کسی قسم کی تبدیلی نہیں پائی جاتی جبکہ شفاعت ،خداوند عالم کے طریقے اور اصول کو تو ڈرینے کا سبب بنتی ہے کیونکہ تمام مجر مین کوسز اند دینا اور ان کے تمام جرائم سے درگز رکرتا مقصد و ہدف اور اصولوں سے دستبر دار ہونے کے متر ادف ہے جبکہ خداوند عالم کی ذات والا صفات ایسا کرنے سے بالا ترہے اور میمکن ہی نہیں بلکہ ایسا کرنا اپنے ہی بنائے ہوئے تو انین سے کھینے کے برابر ہے جو کہ خدا کی حکمت کے منافی ہے اور وہ ہرگز ایسانہیں کرسکتا وہ صاحب حکمت اور دانا ہے اس کا ہر حکم اپنے صحیح موارد میں جاری ونا فذ ہوتا ہے لہذا مجرموں

کے جرائم سے چثم پوٹی کرنااس کی پا کیزہ وعظیم حکمت سے ہرگز ہم آ ہنگ نہیں ہوسکتااوراس کا بعض مجرموں کے بعض جرائم ا گناہوں سے درگز رکر نا اور ان پر انہیں سز اند ینا بھی ای طرح پر ہے کینی ایسا کرنے سے بھی خداو عد عالم کے نہایت مضب اور تھوں اصولوں کا متزلز ل مونا لازم آتا ہے اوراس کی ہمیشہ سے جاری سنت وروش میں لچک پیدا موجاتی ہے اوراس کے دا طریقہء کارمیں تبدیلی کی راہ نکلتی ہے جو کہ ہر گرممکن نہیں 'بلکہ حقیقت یہ ہے کہ اس کے تمام قوانین واحکامات میں یکسانیت ب جاتی ہے ایسانہیں ہوسکتا کہ کچھادکام تو قابل عمل ہوں اور کچھ ندہوں اور کچھ مجرموں کوسز ادی جائے اور کچھ کوسز انددی جا۔ خداکے قانون میں سے بات ممکن نہیں کیونکہ اس کے ہاں مجرموں کے درمیان مجرم ہونے کے حوالہ سے کوئی فرق نہیں پایاجا تاا ندہی گناہوں کے درمیان گناہ وجرم ہونے کے لحاظ سے کوئی فرق ہے اور ہر گناہ خدا کی بندگی کے پاکیزہ دائرے سے باہر ق رکھنے کے برابر ہے لہذاکسی مجرم کوسز او بنااور کسی کوشفاعت وسفارش کی وجہ سے سزاندوینا خداکی ذات سے قابل تصور نہیں ا وہ ہرگز ایسانہیں کرسکتا کہ بچھ مجرموں کوان کے گناہوں اور جرائم پرسز ادے اور پچھ مجرموں کوصرف اس لیے سز انہ دے کہ ا كى سفارش وشفاعت كى گئى ہے ئيد بات خداوند عالم كے عظيم مقام ومرتبداور بلند پاپيذات كے شايان شان نہيں للذاريسليم يرت كاكه شفاعت خداكة قانون اوراحكامات كالمذاق الزانے اور ان سے كھيلنے كاسب بنتى ہے البته شفاعت وسفارش ال د نیاوی زندگی میں بقینا کام آتی ہے اور ہماری معاشرتی زندگی میں شفاعت وسفارش اہم کردار ادا کرتی ہے کیونکہ اس یہ ہمارے تمام کام ہماری نفسانی خواہشات اورا یسے موہوم نظریات پراستوار ہوتے ہیں جن کے سبب ہم حق وباطل کی پیچان ا ان کے درمیان تمیز نیس کرسکتے بلکہ دونوں کوایک ہی نظر سے دیکھتے ہیں اور حکمت ودانائی اور جہالت ونا دانی کے درمیان فر نہیں کرتے'ایسے حالات میں شفاعت وسفارش کام آتی ہے کیکن جہاں تک خدا کے احکامات کا تعلق ہے اور اس کے قوانیہ اوران کی نافر مانی پرسز اوُل کا معاملہ ہے تو اس سلسلے میں کسی قشم کی کچکٹہیں پائی جاتی اور نہ ہی شفاعت وسفارش کی وجہ۔ ان میں کوئی تبدیلی واقع ہوسکتی ہے کیونکہ ایسا ہونا خدا کی حکمت کے منافی ہے۔

جواب

یہ بات درست ہے کہ خداوند عالم کا راستہ سید صااوراس کے طریقة عمل میں یکسانیت ہے اوراس کی روش ایک۔
لیکن اس کی میہ وحدت آمیز اور اختلاف نا پذیر روش اس کی عظیم و بلند پا بیصفات میں سے کسی ایک صفت کے ساتھ محد
خہیں اور ایسانہیں کہ اس کا طریقة عمل اس کی ایک ہی صفت مثلاً قانون سازی اور 'دیم صادر کرنے'' کی بنیاد پر استوار ہو اس کا کوئی تھم یا کسی تھم کی تبدیلی نہ آسکتی ہوا ایسا ہر گرنہیں بلکہ حقیقت سے ہے کہ اس روش اور طریقة عمل اس کی تمام مر بوط صفات کے بنیادی تقاضوں کی بنیاد پر قائم واستوار ہے۔

اس کی وضاحت یوں ہے کہ بیامر ہرتہم کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ خداوند عالم ہی ونیائے ہستی میں پائی جا۔ والی تمام موجودات کوزندگی'موت'رز ق'نعتیں وغیرہ عطا کرنے والا ہے اور بیسب پچھاسی کے ہاتھ میں ہے جبکہ بیتمام ام

ایک جیسے ہیں بلک مختلف حیثیت کے حامل ہیں البذایہ ہیں ہوسکتا کہ بیسب امور خدا کے ساتھ ایک ہی حیثیت سے تعلق رکھتے ہوں اور ایک ہی جہت میں اس کے ساتھ ان کا ربط ہو کیونکہ اگر ایسا ہو کہ بیرسب امور ایک ہی نسبت سے خدا کے ساتھ تعلق ر کھتے ہوں تو چرسب اورمسبب کا نظام ہی باقی ندرہے جبکہ کوئی کام سبب ومسبب کے نظام کے بغیر انجام پذیر بی نہیں ہوتا مثلاً خداوند عالم جب سي بيار كوشفا ديتا ہے توكسى ظاہرى سبب اور شفاكى متقاضى مصلحت كے بغير شفانهيں ديتا اور نه ہى اس حیثیت میں کہ وہ موت دینے والا انتقام لینے والا اور نہایت قوی وطا توری بلکداسے اپنی اس حیثیت میں شفادیتا ہے کہ وہ مہر بان رحم والا' نعتیں دینے والا'شفاعطا کرنے والا اورعفو و درگر رکرنے والا پروردگار ہے اس طرح اگر وہ کسی جابروشمگر کو ولاک وتباہ کرتا ہے تواسے بھی کسی ایسے ظاہری سبب کے بغیر ہلاک نہیں کرتا جواس کی بلاکت کا موجب ہواور نہ ہی اسے اپنی اس حیثیت میں اسے ہلاک کرتا ہے کہ وہ مہر بان اور رخم والا ہے بلکہ اپنی اس حیثیت میں اسے ہلاک کرتا ہے کہ وہ انتقام لینے والأسخت طاقتوراورتهاروغالب بئاورقرآن مجيد نهايت صراحت كساتهاك امركوبيان كياب كهفدا كابركام ظاهري سبب کے ساتھ اور مصلحت کی بنیاد پر ہوتا ہے اور وہ دنیا میں رونما ہونے والے جس امر کو بھی اس کے وجود کی نسبت سے اپنی طرف منسوب كرتاب تواپني كسي ايك ياان چندصفتول كے حوالے سے منسوب كرتا ہے جواس امر سے مناسبت ركھتى ہول اور انہی جہات کی بنیاد پراپی طرف نسبت دیتا ہے جواس امراور واقعہ سے ایسی مناسبت رکھتی ہوں جس کے نتیج میں وہ امراور واقعه وجود مین آجائے اس بات کودوسر لفظول میں یون بیان کیا جاسکتا ہے کہ ہر چیز اور ہرکام کی نسبت اپنی مصلحوں اور خوبیوں کے حوالہ سے خدا کی طرف ہوتی ہے لیعنی انہی خوبیوں کی وجہ سے اس کا تعلق خدا کے ساتھ ہوتا ہے اب جبکہ آ ب اس حقیقت سے آگاہ ہو بیکے ہیں کہ ہرکام کی نسبت خداکی طرف اس کام میں پائی جانے والی مصلحت اور خوبی کےحوالہ سے ہوتی ہے تو اس کی روثنی میں پینتیجہ حاصل کرنا آسان ہے کہ خدا کے رائے کا سیدھا (منتقیم) ہونا اور اس کی سنت وروش کا تغیر نایذیر بونااوراس کے سی کام میں اختلاف ودور کی کانہ پایا جانااس وجہ سے ہے کدوہ ہرکام ظاہری سبب ومصلحت اورا پنی تمام صفات عالیہ میں سے مربوط ومناسب صفت کے ساتھ انجام ویتا ہے نہ بیک این ایک ہی صفت اور حیثیت کے ساتھ البذا مصلحتوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے اس کا ہر کام ایک ہی مصلحت کی بنیا د پرنہیں ہوتا بلکہ ہر چیز کی مناسبت کے ساتھ ہوتا ہے كيونكه اكراييانه موبلكه سبكام ايك بى جهت وصفت كساتها نجام پذير مول تو پھر خدا كاحكم اينے سبب كى وجه سے نيك وبد اورمومن و کافرسب کے لیے مکسال ہو جبکہ ان میں فرق پایا جاتا ہے اور چونکہ اسباب زیادہ ہیں لہذا بھی ایسا ہوتا ہے کہ متعدد اساب یجا ہوکرکسی چیز کے وجود میں آنے کے متقاضی ہوتے ہیں جبکہ بعض اساب وعوامل اس کے وجود میں آنے کے متقاضی نہیں ہوتے البذابینبیں کہا جاسکتا کہ ہر تھم کا سبب ایک ہے اور اسی ایک سبب کی بنیاد پرسب کام انجام پذیر ہوتے ہیں۔ بنابرایں شفاعت وسفارش کی وجہ سے کسی سزا کا معاف کردیا جانا خدا کی سنت وروش اوراصول میں تبدیلی نہیں کہلاسکتا اورنہ ہی اسے اس کے سید ھے راستہ (صراط متقیم) میں کسی قسم کی کجی و انحراف کاموجب قرار دیا جاسکتا ہے کیونکہ ہم بیان کر چے ہیں کہ شفاعت کی وجہ سے مزاکی معافی ، دراصل کی عوامل کا نتیجہ اور کئی اسباب کا اثر ہے مثلاً رحت عفو و بخشش حکم فیصلهٔ

حقدارکواس کاحق دیناوغیرهٔ توبیده اسباب ہیں جن کی بنیا دپر شفاعت کے ذریعے سز امعاف ہوسکتی ہے اور اس سے سنت الخ میں کسی قسم کی تبدیلی لازم نہیں آتی۔

تيسرااعتراض

شفاعت کے سلسلے میں تیسرااعتراض بیر کیا گیا ہے کہ عام طور پرلوگ شفاعت سے بیرمراد کیتے ہیں کہ شفاعت سفارش کرنے والاقتص حاکم و آقا کواس بات پر آمادہ کرے کہ اس نے جس کام کے کرنے کا ارادہ کیا ہے اس نہ کرے اور جس کا میں مراز ہوجائے اور اپنے اراد ہے کو بدل دے کو بدل دے لیعنی اگر اس نے کسی کام کے کرنے کا ارادہ کیا ہے ، اسے نہ کرے اور جس کا کرنے کا ارادہ کیا ہے ، اسے نہ کرے اور جس کے نہ کرنے کا ارادہ کیا ہے اسے انجام دے گویا شفاعت وسفارش کی وجہ سے آقاو حاکم اپنا ارادہ بدل دیتا ہے جبکہ کوئی عاد حکمران ہرگز الیا نہیں کرتا اور وہ اس طرح کی شفاعت وسفارش کو اس وقت تک قبول نہیں کرتا جب تک کہ اسے اس بات اچھی طرح کے تھین حاصل نہ ہوجائے کہ اس کا ارادہ اور عکم وفیصلہ فلط تھا اور اب مسلحت بیہ کہ وہ اسے بدل دے لیکن اگر حافظ کو اس کے کہ کوئی اگر حافظ کو اور میں کرتا ہے ہوئی اور قبال کی بابت ممکن نہیں ہو وہ اپنے مقرب درگاہ کوگوں کی شفاعت وسفارش کو قبول کر لیتا ہے اور میدونوں صورتیں خدا و کہ بابت ممکن نہیں کے دونا کسان کی برواہ کے بغیر شفاعت وسفارش کو قبول کر لیتا ہے اور میدونوں صورتیں خدا می کی بابت ممکن نہیں کے دونا کسی کی شفاعت وسفارش کو قبول کر لیتا ہے اور میدونوں صورتیں خدا می کی بابت ممکن نہیں کے دونا کا ارادہ اس کے کم کی بنیاد پر ہوتا ہے اس کا علم از کی اور نا قائل تغیر ہے اس میں کی قشم کی تبدیلی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا 'بنا برایں خدا کا ارادہ اس کے کی شفاعت وسفارش کوقبول کر بنا ممکن ہے۔

جواب

شفاعت وسفارش کو قبول کرنا خدا کے ارادہ وعلم میں تبدیلی کا سب نہیں بنتا اور نہ ہی اس کے تعلم و فیصلے کے غلط ثابر مونے کا ثبوت بنتا ہے بلکہ جس چیز پر اس کاعلم و ارادہ واقع ہو (مراد و معلوم) اس میں تبدیلی پیدا ہو جاتی ہے۔ اس وضاحت یوں ہے کہ خداوند عالم کوعلم ہے کہ فلال شخص آیندہ کن حالات میں ہوگا یعنی فلاں وقت میں وہ فلاں حال میں ہر کیونکہ اس کے اسباب پیدا ہو جا کیں گے جو کہ اسے اس حال سے دو چار کریں گے لہذا خدا تھی اب اس کے لیے دوسر اار ا

سوره ورحمان ، آیت ۲۹:

\*"كُلَّ يَوْمِهُوَ فِي شَانٍ" (وهبردن ئے كام يس ہے)۔

بوره ءرعز، آیت ۹ ۳:

\*" يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاعُو يُثْمِثُ فَي وَغِنْهَ أَمُّ الْكِتْبِ

(خداوندعالم جوچاہتا ہے محوردیتا ہے اورجو چاہتا ہے باقی رکھتا ہے ای کے پاس اصل کتاب ہے)۔

مورهء ما نکره ، آیت ۲۴:

\* " بَلْ يَكُ هُمُنِسُوْطَاتُنِ " يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ"

(بلکهاس کے ہاتھ کھلے ہوئے ہیں وہ جس طرح چاہے انفاق کرتاہے)۔

ان مطالب کو بہتر طور پر سجھنے کے لیے بیمثال دی جاسکتی ہے کہ مثلا ہمیں یقین ہے کہ عفریب فضا میں تاریکی چھا بائے گی اور ہم پھنیں ویکھ یا تھی گے جبکہ ہم ویکھنا بھی چاہتے ہیں اور ہمیں اس بات کا بھی یقین ہے کہ اس تاریکی کے بعد ہرسورج طلوع ہوگا اورروشن آ جائے گا'ان دونوں چیزوں کاعلم ویقین رکھنے کے باوجود ہم رات کی تاریکی آتے ہی جراغ بلانے اور تاریکی ختم ہونے پر چراغ بجھا دینے کا ارادہ کرتے ہیں تو اس صورت میں ہمارے علم وارادہ میں کوئی تبدیلی نہیں کی بلکہ جس چیز پرعلم وارادہ واقع ہواہے اس میں تبدیلی آئی ہے یعنی رات، دن میں اور دن، رات میں بدل گیاہے (معلوم و ارومیں تبدیلی آئی ہے) نہ کہ جمارے علم وارادہ میں گویا وہ (معلوم ومراد) اب جمارے علم وارادہ کاتطبیقی مصداق نہیں ہے بلکہان کے دائرہ انطبقاق سے باہر ہو گئے، تا ہم بیضروری نہیں کہ ہرعلم ہر' معلوم'' پراور ہرارادہ ہر' مراد'' پرمنطبق ہو' [معلوم یعنی وه چیزجس پرعلم واقع ہوااور''مراد'' یعنی وه چیزجس سےارادہ تعلق پکڑے ) البنه علم واراده کی جوتبد ملی خداد ند الم کی بابت محال و ناممکن ہے وہ بیہ ہے کہ جن چیزوں پر خدا کاعلم وارادہ واقع ہوا ہے (معلوم ٔ مراد ) وہ تو اپنی حالت پر باقی ا بین کیکن خدا کاعلم وارا ده ان پرمنطبق نه ہوسکے ایسا ہر گزنہیں ہوسکتا کیونکہ استفلطی وغلط نبی اور ارادے کا ٹوٹ جانا کہا جاتا ہے جو کہ خداوند عالم کے لیے محال ہے دوسر لے فظوں میں میر کہ خدا کاعلم غلط ثابت ہوجائے اوراس کا ارادہ پورا نہ ہوسکے پیہ إُكْرِ ممكن نبين البتداييا ہونا ہم انسانوں كے ليمكن ہے مثلاً آپ دور سے كسى چيز كوديكھيں اور سيمجھيں كه بيانسان ہے ليكن ب وہ نز دیک آئے تومعلوم ہو کہ بیگھوڑا ہے تواس صورت میں یقینا ہماراعلم کہ بیانسان ہے بدل جائے گا جبکہ وہ چیزا پنی الملى حالت پر باقى رہے گى يعنى وه گھوڑ اانسان نہيں بن جائے گا بلكہ ہمارے علم ميں تبديلي آ جائے گی اور غلط فہی دور ہوجائے اگئ میتو ہے علم کی مثال ارادے کی مثال بھی ایسی ہی ہے مثلا آپ سی کام کے کرنے کا اارادہ کرتے ہیں اوراسے انجام دینا التر سیجھتے ہیں لیکن بعد میں معلوم ہوتا ہے کہ اس کا انجام نہ دینا بہتر ہے تو ہم اپنے پہلے ارادے کوتو ڑ دیتے ہیں اور اس کا م کے نے کا ارادہ کر لیتے ہیں تواس صورت میں ہماراارادہ بدل گیا نہ کہ اس کام میں کوئی تبدیلی آئی لیکن یہ دونوں صورتیں لینی ام وارادہ کی تبدیلی (غلطی وغلط نبی اورارادے کا ٹوٹ جاتا) خداوندعالم کی بابت ہرگز ناممکن ونا درست ہے۔

ندگورہ مطالب میں غور کرنے سے آپ کواس امر سے آگاہی حاصل ہو چکی ہے کہ شفاعت اور سفارش اور اس کی جہدے سزا کا معاف کردینا اس طرح نہیں ہے بلکہ اس میں کئی دیگرعوائل واسباب کارفر ما ہوتے ہیں جن کی وجہدے خداوند

عالم مجرم وگنام گارکومز انہیں دیتانہ کہ تلطی وغلط نبی یاارادے کے ٹوٹ جانے کی وجہ ہے!۔

چوتھااعتراض

کوگوں کے ساتھ شفاعت کا وعدہ کرنا اور انہیں شفاعت وسفارش کی امید دلانا اور انبیاء کرام ملیم السلام کالوگوں کو شفاعت کی برائت دلانے اور خدا کے احکامات کونظر انداز کر شفاعت کی باہت بار باریا دوھائی کرانا انہیں گناہ ومعصیت کی راہ پرآنے کی جرائت دلانے اور خدا کے احکامات کونظر انداز کر دینے گی راہ ہموار کرنے کا سبب ہے اور بیدین کی تبلغ کے مقصد لیتنی لوگوں کوخدا کی اطاعت وفر ما نبر داری کی طرف ماکل کر سے کے سراسر منافی ہے لہٰذا ضروری ہے کہ شفاعت کے بارے میں جو کچھآیات وروایات میں ذکر کیا گیا ہے اس کی اس طرر سے تو جیدو تا ویل کی جائے جس سے دین کے مقصد کی نفی نہ ہو۔

جواب

أس اعتراض كاجواب بم دوطرح سے دیتے ہیں نقضی اور طی:

ا۔ (نقصی)۔ اگرآپ شفاعت کی آیات کو گناہ ومعصیت کی ترغیب دلانے کا سبب سیحتے ہیں توان آیات۔ بارے میں آپ کی رائے کیا ہے جن میں عفود معفرت اور خدا کی دسیع رحمت کا تذکرہ کیا گیاہے جبکہ عفود بخشش والی آیات میر شرک کے علاوہ دیگر تمام گناہوں کی معافی کی گنجائش فہ کور ہے جبیبا کہ خدانے ارشاد فرمایا:

سوره ونساء، آیت ۴۸:

\* [اِتَّاللّٰهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰ لِكَ لِمَنْ يَشَاءُ

(خداوند عالم بھی اس بات کومعاف نہیں کرتا کہ اس کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے البتہ اس کے علاوہ ﴿

چاہمعاف کرویتاہے)۔

اس آیت کے بارے میں بیان کیا جاچکا ہے کہ یہ توبہ کے سلسلے میں نہیں کیونکہ اس میں شرک کے گناہ کی بخش ہونے کا ذکر ہے جبکہ توبہ کے ذریعے شرک کا گناہ بھی معاف ہوسکتا ہے۔

۲\_(حلی) \_ لوگوں کے ساتھ شفاعت کا وعدہ کرنا اور انبیاء کرام علیم السلام کا شفاعت کی تبلیغ کرنا اس صورت میں لوگوں کو گناہ ومعصیت کی رغبت دلانے اور خدا کی نافر مانی کرنے میں جراکت کا سبب بن سکتا ہے جب اس میں بیدو چیز ہے ۔ یائی جا تھیں:

۔ مجرم و گنا بگاراوراس کی نشانیاں معین کردی گئی ہوں یا کم از کم اس گناہ کوواضح طور پر بیان کردیا گیا ہوجس میں شفاعت وسفارش قابل قبول ہوسکتی ہے اوران دونوں صورتوں کی اس طرح صراحت ووضاحت کردی گئی ہوکہ کی قشم کا مغالہ نہ ہونے پائے۔ ۲۔ شفاعت ہرطرح کی سزاوعقاب کو ختم کرنے میں ہروفت موثر واقع ہولیحی اس کا قلع قمع کرد ہے۔

پس اگر یوں کہاجائے کہ فلاں قسم کے لوگ یا سب لوگ کسی جرم کی سزائیس پائیس گے اور انہیں ان کے کسی گناہ کی کسی سزائیس دی جائے گئالاں گناہ پر کسی قسم کا کوئی عذاب اور سزا کہی کسی کوئیس دی جائے گئو یہ دونوں کسور تیں غلط اور احکام و فرائض کے ساتھ کھلا مذاق ہیں گئین اگر وضاحت و صراحت کے ساتھ بیان نہ کیا جائے بعن صرح گفاظ میں نہ کہا جائے کہ کن کن گناہوں میں اور کس قسم کے گناہوں کے لیے شفاعت قائل قبول ہوسکتی ہے اور نہ بی اس بات کی وضاحت کی جائے کہ کن کن گناہوں میں اور عزاب وعقاب تمام حالات واوقات میں معاف کئے جاگئی ہون اور بھی سنان اور بحض سزائیں معاف ہوسکتی ہیں تو اس صورت میں کہ گناہ کرنے والے شخص کو اپنے بارے میں یہ کلیمینان حاصل نہ ہوگا کہ آ یا جس شفاعت کا وعدہ کیا گیا ہے وہ اسے حاصل ہوگی یا نہ ؟ ٹو ایس صورت میں وہ شخص کہی گناہ کرنے کی جزئت نہیں کرسکتا اور کسی فعل حرام کے ارتکاب کا سوچ بھی نہیں سکتا الہذا شفاعت کا وعدہ کیا تہجہ صرف یہ ہے گئا ہوں اور خطاؤں کو دیکھ کرخدا کی رحمت سے مالوی کیا سے خطرت کی جزئت نہیں کرسکتا اور کسی فعل حرام کے ارتکاب کا سوچ بھی نہیں سکتا اور خطاؤں کو دیکھ کرخدا کی رحمت سے مالوی کی کہ جائے جبکہ خداوند عالم نے ارشاو فرمایا ہے:

وره ءنساء، آیت است:

\* [نُ تَجْتَنِبُو الكَبَآبِ رَمَاتُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَبِّاتِكُمْ " (اگرتم كبيره گنامول سے اجتناب كروتو ہم تمہارى غلطياں (صغيره گناه) معاف كرديں كے)\_

اس آیت میں خدادند عالم نے وعدہ فرمایا ہے کہ اگرتم بڑے بڑے گناہوں سے دور ہوجاؤ تو ہم تمہاری چھوٹی ہوئی خطاؤں سے درگز رکرلیں گئے تو جب خداوند عالم ایباوعدہ کرسکتا ہے تو وہ یہ بھی کہ سکتا ہے کہ اگرتم اپنے ایمان پر قائم ہے اور قیامت کے دن میرے پاس سچے مومن بن کر آئے تو میں تمہارے لیے شفاعت کرنے والوں کی شفاعت قبول کروں گا اور خداوند عالم کااس طرح کہنا سے جونکہ اصل بات ایمان اور اس پر قائم رہنے کی ہے جبکہ گناہ و معاصی ، ایمان کو کرور اور دل میں قساوت پیدا کرد ہے ہیں یہاں تک کہانیان کو شرک کی راہ پر لا کھڑا کرتے ہیں۔ چنا نچے خدا کاار شاد ہے:

اور ہ عام اف ، آیت 99:

\* "فَلَايَأْمَنُ مَكْمَ اللهِ إِلَّاللَّهِ وَمُ الْخُسِرُونَ "

(خداکے کمر (عذاب) سے کوئی مخض بے خوف نہیں ہوسکتا، سوائے نقصان اٹھانے والے لوگوں کے )۔

رهء مطفقین ،آیت ۱۴: ره

\* " كَلَّا بَلْ عَلَى اَنْ عَلَى قُلُو بِهِمْ مَّا كَانُو الْكُسِبُونَ " (نبین بلکهان كے دلوں میں ان كے گنا ہوں كی وجہ سے قساوت بيدا ہوگئى ہے)۔

سوره ءروم ،آيت • ا:

\* " ثُمَّ كَانَعَاقِبَةَ الَّذِينَ اَسَاءُ واالشُّوْ آى اَنْ كُذَّ بُوْ الْإِلْيْتِ اللهِ "

(جن لوگوں نے برے کام کئے ان کا نتیجہ یہی ہوا کہ انہوں نے خدا کی آیات کو جمثلا دیا)۔

النداعين مكن بي كه شفاعت كي وعدي سي كي شخص كي دل مين خدا كا خوف بيدا موجائ اوروه كنامول -

بالكل دور بوجائے اور تقویٰ و پر بیزگاری كاراسته اختیار كرلے اور نیک وصالح لوگوں میں سے بوجائے كہ پھراہے ..... فرور معنی میں ..... شفاعت کی ضرورت ہی نہ پڑے تو ہیہ بات شفاعت کے اہم ترین فوائد میں سے ایک ہے بہی حال اس

صورت میں بھی ہے کہ اگر وضاحت وصراحت کے ساتھ مجرم وگنا بھار شخص کا تعین کر کے کہا جائے کہ اس کے حق میں شفاعت قابل قبول ہے یاکسی خاص گناہ وجرم کے بارے میں کہا جائے کہ اس میں شفاعت قبول ہوسکتی ہے لیکن سے بھی کہا جائے ک

شفاعت کے باوجود پھیمز اضرور دی جائے گی یا بعض اوقات میں سز اہوسکتی ہے تواس صورت میں شفاعت وسفارش جرم وگز

کاار تکاب کرنے والوں کے لیے ہرگز گناہ کرنے کی جرات کا سب وباعث نہیں ہوگی کیونکہ اس صورت میں ہر لمحداس بات یہ کان اقریب میں گاری اس گناہ کی میز اور عقال ایوں رطور یو شناع میں کرنی العرم وافریق ہو سکرای کراہی کے

امکان باتی رہے گا کہ شایداس گناہ کی سز ااور عقاب بورے طور پر شفاعت کے ذریعے معاف نہ ہوسکے اس لیے اس ۔ ارتکاب سے پر میز کیا جائے گا۔

ے پر میر یہ بات ہے۔ اور جہاں تک قرآن مجید کا تعلق ہے تو اس میں نہ تو مجرم و گناہ کرنے والوں کی کوئی نشا ند ہی کی گئی ہے کہ فلال <sup>قت</sup>

کے افراد کو شفاعت کی وجہ سے عذاب وسر انہیں دی جائے گی اور نہ ہی سمی مخصوص گناہ کی سزاکی معافی کا اعلان کیا گیا ہے بلکا اس قدر بیان کیا گیا ہے کہ کچھلوگوں کو شفاعت کی اجازت دی جائے گی اوران کی شفاعت قبول کی جائے گی۔ (اس سلسلے میں

عنقریب مزیدمطالب بیان کئے جائیں گے )۔للبذاقر آن مجید میں جو کچھ شفاعت کے سلسلے میں بیان کیا گیا ہے اس میں کس فتم کا کوئی اعتراض وار دنہیں ہوسکتا۔

Self Challes

يا نجوال اعتراض

عقل، شفاعت وسفارش کوسیح قرار نہیں دیتی اور اگرسیح قرار بھی و نے وصرف ای حد تک کہ ایسا ہونا ممکن ہے نہیہ ایسا ہوا بھی ہے کہ شفاعت کا وقوع پذیر ہونا ممکن ہے لیک ایسا ہوا بھی ہے یا ہے کہ دوہ والیک بھینی امر ہے کینی علی صرف اس قدر ثابت کرسکتی ہے کہ شفاعت کا وقوع پذیر ہونا ممکن ہے لیک ہے بات ہر گز ثابت نہیں کرتی کہ وہ واقع بھی ہوگی اور جہال تک قرآئی آیات کا تعلق ہے توجن آیات میں شفاعت کا ذکر۔ وہ تین قسم کی بین ایک وہ آیات بین جن میں شفاعت کی سرے ہی سے فی کی گئ ہے اور قیامت کے دن شفاعت کے وجو واضح اور صرت کی الفاظ میں مطلقاً انکار کیا گیا ہے مثلا:

سوره ء بقره ، آیت ۲۵۵:

\*" لَّابَيْعٌ فِيهِ وَلَاخُلَّةٌ وَّلَاشَفَاعَةٌ "

(قیامت کے دن کوئی خریدوفروخت ہوگی ندکوئی دوئی ہوگی اورند ہی کوئی شفاعت )۔

ووسري وه آيات كرجن من سيريان كيا كياب كما كرشفاعت موجى سي تب بهي وه كوكى فائده تبس دے كى مثلا:

سوره ءمد نژء آیت ۲۸:

\* " فَمَاتَنُفَعُهُمُ شَفَاعَةُ الشَّفِعِيْنَ "

(انہیں شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کو کی فائدہ نہ دیے گی)۔

اورتیسری وه آیات بین کهجن یل شفاعت کوخدا کے اون واجازت کے ساتھ مشروط قرار دیا گیا ہے مثلا:

سوره وبقره ، آیت ۲۵۵:

\*"···اِلَّابِاِذُنِه''

( مگرخدا کے اون کے بعد!)۔

سوره و کونس ، آیت ۳:

\*"... إلَّاصِنُ بَعْدِ إذْ نِهِ

(مگرخداکے اون واجازت کے بعد!)۔

سوره ءانبياء،آيت ٢٨:

\* \* • • • إِلَّا لِمِنَ الْهُ تَضَى '

( مراہے کہ جس پرخداراضی ہو۔ (اس کواس کام کے لیے پیند کرے)۔

میآ بات اوراس طرح کی دوسری دہ تھیں کہ جن میں کسی کام کوخدا کے اذن وارادہ کے ساتھ مشروط کیا گیا ہے سب اس بات کی دلیلیں ہیں کہ قرآن مجید کا اعلوب وطرز کلام ہی میہ ہے کہ جب کسی چیز کی مکمل طور پر اور تھینی صورت میں نئی کرنامقصود ہوتو اسے خدا کے اذن واجازت اور مشیت وارادہ کے ساتھ مشروط کردیا جاتا ہے اور ان آیات میں بھی اس طرز کلام کو اپنایا گیا ہے تا کہ اس بات کو واضح کر دیا جائے کہ شفاعت کی کوئی حیثیت ہی نہیں بلکہ جو کچھ بھی ہے وہ خدا کا اذن اور اس کی مشیت وارادہ ہے مثلا:

سورهءاعلیٰ،آیت۲:

\*" سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَنْشَى أَى إِلَّا مَاشَا عَاللَّهُ"

(ہم عنقریب آپ کو پڑھادیں گے پھر آپ ہر گزنہ بھولیں گے مگروہ کہ جوخدا جاہے)۔

سوره و بهود، آیت ۷۰۱:

\* خولِدِ مِنْ فِیْهَا مَا دَامَتِ السَّلُوٰتُ وَالْا نُهُ فُ إِلَّا مَاشَاءَ مَ بُنُكَ ''
(وہ ہمیشہ اس رہیں گے جب تک کہ آسان اور زمین باقی ہے مگروہ کہ جو تیرا پروردگار چاہے)۔
ان آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید میں کوئی ایسی آیت ہی نہیں جوشفاعت کے قلعی ویقینی طور پروقوع پذیر
ہونے کا ثبوت بن سکے۔

اس کے علاوہ احادیث وروایات (سنت) میں بھی شفاعت اوراس کی خصوصیات کی بابت جو پھے ذکر ہواہے اس ا سہارا لے کر شفاعت کو سیح قرار نہیں دیا جا سکتا اور جس حد تک اس کا سہارا لیا جا سکتا ہے وہ اس سے زیادہ پھی نیس جو جمید میں شفاعت کے بارے میں موجود و مذکور ہے بنابرایں نتیجہ بیہ ہوا کہ شفاعت کے جمہونے پرنہ توعظی دلیل موجود ہے اور نہ ہی کتاب وسنت سے اس کا ثبوت ملتا ہے۔

جواب

ہم سب سے پہلے ان قرآنی آیات کے سلسے میں وضاحت کرتے ہیں کہ جن میں شفاعت کی ٹئی گئی ہے ، ان کو بابت ہم نے تمام پہلووں کو واضح طور پر بیان کردیا ہے اور آپ اس حقیقت سے آگاہ بھی ہو بچے ہیں کہ دو آیات، شفاعت کی ہم سے نفی ٹیس کرتیں بلکہ اس شفاعت کی ٹئی کرتی ہیں جو خداوندعا کم کے اذن واجازت اور اس کی رضاو مشیت کے بغیا کے ہواور وہ آیات جن میں شفاعت کی فائی کہ مند ہونے کی ٹئی کے گئی ہے تو ان کی بابت اعتراض کرنے والے کے خیال کے ہوا کو بابت اعتراض کرنے والے کے خیال کے بالکل برعس شفاعت کی فئی کی بجائے اس کا اثبات ہوتا ہے اور وہ آیات شفاعت کو تابت کرتی ہیں نہ کہ اس کی فئی مثلاً اسور بالکل برعس شفاعت کی فئی کی بجائے اس کا اثبات ہوتا ہے اور وہ آیات شفاعت کو قابت کرتی ہیں نہ کہ اس کی فئی مثلاً اسور کے لئے دو تابع کرتی ہیں نہ کہ اس کی نفی مشلا سور کے لئے دور کو گئی گئی ہے نہ کہ سس کے لئے اور پھر اس کے علاوہ میں کہ آگیا ہے کہ'' شفاعت کو فئی کی گئی ہے نہ کہ سس کر فئی کا گئی ہے نہ کہ سس کر فئی کی گئی ہے نہ کہ سس کر فئی کے گئی گئی ہوتی ہے گئی گئی ہوتی ہے گئی ہوتی ہے گئی ہوتی ہے گئی ہوتی ہے کہ کہ دوسر سے جملے سے فاص قسم کے شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کی فئی ہوتی ہے کہونکہ دور کر کیا جائے ہیں ہوتی کئی ہوتی ہے کہونکہ وہ کہ کہ وہ کہ کہ کہ ہونے کی فئی ہوتی ہے کہونکہ اس منظم کو کہونکہ اس اس کو بھی کی اس اس کو بھی کی اس می کو بھی سے دیکھ اس اس کو بھی اس اس کو بھی کی اس کو بھی کی دور سے جبکہ اضاف سے دیکھ کی دور سے جبکہ اضاف سے دیکھ کو اس کی سے بھی اس اس کو بھی کی دور اس کے دیکھ کی دور سے جبکہ دو سر سے جبکہ دو سر سے جبکہ دو سر سے دیکھ دور کے جانے والے مصدر میں ایس بھی بھی اس اس کو بھی کی دور کے جانے والے مصدر میں اس اس بھی تھی تھی تھی تھی تھی کو کہو کے دور کے جانے والے مصدر میں ایس بھی بھی تھی تھی تھی تھی کی دور کی کھی کی دور کی کھی دور کے کہو کے دور کے سے مسلم کی کھی دور کے کہو کے دور کے کہو کے دور کے سے کہو کہو کے دور کی کھی کی دور کی کھی کی دور کی کھی کے دور کے کہو کے دور کے کہو کے کہو کی کو کھی کی کو کھی کو کہو کی کھی کے

اور وه آیات کرجن میں شفاعت کو خدا کے اذن واجازت اور رضایت کے ساتھ مشروط کیا گیا ہے آور کہا گیا ۔ الا باذنہ اور الله الله الله الله بالله بازنہ اور الله بالله بازانہ اور الله بازانہ اور الله بازا کہ بازا کہ

آیات شفاعت کو ثابت کرتی ہیں'اور جہاں تک سنت کا تعلق ہے تو اس میں بھی وہی کچھ ثابت کیا گیا ہے جوقر آن مجید میں۔ انشاء اللہ تعالیٰ اس سلسلے میں احادیث وروایات عنقریب ذکر کی جائیں گی۔

چھٹااعتراض

قرآنی آیات ہیں اس بات کو صراحت کے ساتھ بیان نہیں کیا گیا کہ قیامت کے دن مجر مین کوان کے جرائم۔
ثابت ہونے اور سزا کے معین ہوجانے کے بعد بھی شفاعت کی وجہ سے سزانہیں دی جائے گی بلکہ ان آیات سے صرف میں مجماجا تا ہے کہ انبیاء کرام علیم السلام شفاعت کرنے والے ہیں اور اس سے مراداس کے سوا پھی نہیں کہ وہ خداوند عالم الوگوں کے درمیان واسطر کی حیثیت رکھتے ہیں لیمنی خدا کے احکامات کو وی کے ذریعے حاصل کرتے ہیں اور لوگوں تک پہنچا۔
ہیں اور انہیں ہدایت کرتے ہیں ان کا ایسا کرنا اس طرح پر ہے جیسے کوئی نی ہو یا جا تا ہے اور وہ بڑھتا اور نمو کرتا ہے اور پھر وہ کی وی اجا تا ہے اور وہ بڑھتا اور نمو کرتا ہے اور پھر وہ کی وی ہوئے ہیں لیمنی السلام مونین کے لیے دنیا و آخرت میں شفیع ہیں لیمنی الیمن کی وجہ سے اہل ایمان پھلتے 'پھو لتے اور نمو کرتے اور ہدایت وسعادت کی راہ پاتے ہیں ان کے شفیع ہونے کا مطلب اس کے موالے کی تیمن سے میں نہیں اس کے تھیں اس کی میں نہیں اس کے نہیں اس کی نہیں اس کے نہیں اس کے نہیں اس کے نہیں اس کے نہیں اس کی نہیں کی ن

جواب

شفاعت کا جومعنی ذکر کیا گیاہے وہ صحیح ہے اس میں کوئی کلام نہیں لیکن شفاعت کوای میں منحصر قرار نہیں دیا جا سک حبیبا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں بلکہ یہ معنی، شفاعت کے معانی میں سے ایک ہے جس کے صحیح ہونے پرسب کا اتفاق ہے ا ہم سب اسے صحیح سمجھتے ہیں' تا ہم شفاعت کواس میں منحصر کر دینا ہرگز درست نہیں' اس سلسلے میں ہمارے سابقہ بیانات کے علا سورہ نساء کی آیت ۸ سم میں واضح طور پر مذکورہے:

1 1 1 1 1 1 1 1 1

\* إِنَّا اللّٰهَ لَا يَغْفِرُ اَنِ لَاكَبِهِ وَيَغْفِرُمَا دُونَ ذَٰ لِكَ لِمَنْ يَشَاءُ

(خداوند عالم اس بات کو بھی معاف نہیں کرتا کہ اس کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے لیکن اس کے علاوہ نے چاہے معاف کر دیتا ہے )۔

اس آیت کی بابت ہم بیان کر چکے ہیں کہ بیآیت ایمان اور توبہ کے بارے میں نہیں ہے جبکہ اعتراض کر۔
والے نے انبیاء "کے شفیع ہونے کا جومعنی کیا ہے اور آیت کواس معنی میں مخصر قرار دیا ہے وہ یہ ہے کہ انبیاء "لوگوں کوائیان
توبہ کے ذریعے خدا کی طرف بلاتے ہیں والانکہ آیت میں شفاعت کواس معنی میں مخصر قرار دینے کا کوئی اشارہ موجو ذہیں ،
اس میں ایمان اور توبہ کے علاوہ بھی مغفرت و بخشش کی گنجائش کا ذکر ہے۔

ساتوال اعتراض

اگرہم عقل کومعیار قرار دیں تو بیرحقیقت کھل کرسامنے آجاتی ہے کہ عقل شفاعت وسفارش کو سیحے قرار نہیں دیتی اور جہاں تک آیات کا تعلق ہے توان میں بھی وضاحت موجود نہیں بلکہ بعض آیتوں میں شفاعت کا سرے سے اٹکار کیا گیا ہے اور بعض میں اسے ثابت کیا گیاہے بعض آیات میں اسے مشروط طور پر ذکر کیا گیا ہے اور بعض میں مطلق اور غیرمشروط طور پر! البذااليي صورت حال مين ويني آواب اس بات كے متقاضي ميں كمان آيات پرايمان لايا جائے اوران (آيات متشابهات) کے بارے میں کسی قتم کے اظہار خیال کی بجائے انہیں خدا کے علم پرچھوڑ دیاجائے۔

آیات متشابهات کے سلسلے میں بیراصول ہے کہ انہیں محکمات سے ملایا جائے (ان کی طرف لوٹا یا جائے) تووہ بھی محکمات کے زمرے میں آ جاتی ہیں اور ایسا کرنا لیتی آیات متشابہات کو آیات محکمات کے ساتھ ملانا (ان کی طرف لوٹانا) ایسا کا منہیں جو ہم انجام ندو ہے سکتے ہوں بلکہ ریامر ہمارے لیے مکن ہے اس سلسلے میں مزیدوضاحت سورہ آل عمران کی آیت ے میں کی جائے گی کہ جس میں آیات کی دونتھ میں بیان کی گئی ہیں ایک محکمات اور دوسری منشابہات چنا نچہ ارشاد ہوا:

\* \* مِنْـهُ النُّتُ مُّحُكَلِتٌ هُنَّا أُمُّا الْكِتْبِ وَاخْرُمُتَشْبِهِكُ \* \*

(اس میں کچھآ یات محکمات ہیں جو کہ اصل کتاب ہیں اور دوسری متشابہات ہیں )۔

(یہاں بہامر قابل ذکر ہے کہ متشابہات کو محکمات سے ملانے کا مطلب سیرہے کہ متشابہات کے معانی کو مجھنے کے لیے محمات کی طرف رجوع کیا جائے اور ان کوسامنے رکھ کرمتشا بہات کے معانی سمجھے جاسی کیونکہ محکم آیتیں وہ ہیں جن کے معانی واضح ہیں جبکہ متشابہ آیتوں کے معانی واضح نہیں للہٰ اواضح معانی والی آیات کوغیرواضح معانی والی آیات کے سامنے ر کھ کران سے مطلب ومقصود کو مجھا جائے تو وہ متشابہات بھی محکمات کی طرح ہوجاتی ہیں اوران کے معانی بھی واضح ہوجاتے بير)\_

ببرحال آیات محکمات اور آیات متشابهات کی بابت مذکوره آیت (سوره آلعمران ۷۷) کی تفسیر میں تفصیل بحث

س\_شفاعت کن لوگوں کی ہوگی؟

شفاعت کے بارے میں اب تک جومطالب ذکر کئے گئے ہیں ان کی روشنی میں آپ اس امر سے آگاہ ہو چکے ہیں کہ قیامت کے دن جن لوگوں کی شفاعت کی جائے گی ان کا تعین ونثا ند ہی کسی صورت میں مناسب نہیں اور نہ ہی ان لوگوں گی نشاندی کرنا دینی اخلاق وتربیت سے کوئی نسبت رکھتا ہے بلکددینی اخلاق وتربیت اس امر کے متقاضی ہیں کہ ان لوگوں کے بارے میں مبہم اور مجمل وغیرواضح طور پرمطالب بیان کئے جا تھیں اور ان کی صرتح نشاندہی نہ کی جائے اس لیے قرآن مجید میر ان لوگوں کا تذکرہ نہایت ابہام اجمال کے ساتھ کیا گیا، چنانچے خداوندعالم نے ارشاد فرمایا:

سوره ء مدیژ ، آیت ۸ م:

\* ' كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَمَتُ مَ هِينَةٌ ﴿ إِلَّا اَ فَيْهِ الْيَهِينِ ﴿ فَيْ جَنَّتٍ أَيَسَاءَلُونَ ﴿ عَرِ الْهُجُرِهِينَ ﴿ مَاسَلَكُكُمُ فَى سَقَى ۞ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ الْمِسْكِينَ ﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ هَ الْخَابِفِينَ ﴿ وَكُنَّا نُكُلِّ بُبِيوُمِ الرِّيْنِ ﴿ حَتَى الْبَنَا الْيَقِينُ ۞ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّفِعِينَ ' وَكُنَّا نَخُوضُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

کے ساتھ گہری سوچوں میں غرق رہتے تھے اور قیامت کے دن کو جھٹلاتے تھے اور بال آخر ہمیں یقین آگیا (موت آگئی ۔ پس ایسے لوگوں کو شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کوئی فائدہ نہیں دیے گی )۔

ایسے لولوں لوشفاعت کرنے والول فی شفاعت لوقی فائدہ جیں دے لی)۔ اس آیوں مراز کرمیں نہ اور مالم نہ نہ وہ میں الدی کیا ہوگیا۔

اس آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے واضح طور پر بیان کیا ہے کہ قیامت کے دن ہر مخص اپنے ہی گئے ہو۔
گناہوں کی زنجیروں میں جکڑا ہواہوگا' اور جوغلطیاں کر چکا ہے ان کی باز پرس کے لیے پکڑا جائے گا' سوائے'' اصحاب یمین کے (وہ لوگ کہ جن کے نامۂا مثال ان کے دائیں ہاتھ میں دیئے جائیں گے )، وہ اپنے گناہوں کے گرونہیں ہوں گے بلا معصیت کی زنجیروں سے آزاداور بہشت میں ٹھکا نہ کئے ہوں گئاس کے بعد خداوند عالم نے ارشاد فر ما یا کہ' اصحاب یمین اپنی ای حالت میں ان مجر مین اور معصیت کا رلوگوں کو دیکھر ہے ہوں گے جواپنے اعمال اور گناہوں کی زنجیروں میں جکڑ ۔

ہوئے جہنم میں پڑے ہوں گے اور ان سے جہنم میں ڈالے جانے کی وجہ پوچیس کے اور وہ لوگ ان اصحاب یمین کو اشار وا کے ساتھ ان امور کے متعلق بنا کمیں گے جن کے سبب سے وہ جہنم میں ڈالے گئاس کے بعد خدا نے ارشاد فر ما یا کہ ایک لوگوں کے لیے کہ جو جہنم میں ڈالے گئاس کے بعد خدا نے ارشاد فر ما یا کہ ایک لوگوں کے لیے کہ جو جہنم میں ڈالے گئاس کے بعد خدا نے ارشاد فر ما یا کہ ایک لوگوں کے لیے کہ جو جہنم میں ڈالے گئاس کے بعد خدا نے ارشاد فر ما یا کہ ایک لوگوں کے لیے کہ جو جہنم میں ڈالے جانے کی اس بے جی بیان کو اشار وں کے ساتھ مطلع کریں گ

سفاعت کر کے والوں کی شفاعت فائدہ مند نہ ہوگا ( کو یاوہ اسبب شفاعت کی ہوئیت کی راہ میں راہ میں راہ کی سے)۔

اس بیان سے بہتجہ حاصل ہوتا ہے کہ 'اصحاب یمین' میں وہ چیزیں نہیں پائی جاشیں جن کے متعلق آیت میں بیاا
کیا گیا ہے کہ وہ شفاعت کی قبولیت کے راستے میں رکاوٹ ہیں ( لیعنی جو صفات جہنم میں ڈالے جانے والوں کے لے
شفاعت سے محرومی کا باعث ہیں وہ اصحاب یمین میں موجود نہیں ) اور چونکہ وہ (اصحاب یمین ) ان صفات سے پاک ہیں:
شفاعت کی قبولیت کی راہ میں رکاوٹ ہیں تو خدانے انہیں گنا ہوں اور معصیت کی نا پاک زنجیروں میں جکڑے ہونے ہونے ہوئے رہائی دی جبکہ مجرم ومعصیت کا رلوگ شفاعت سے محروم ہیں اور ان کا شھانہ جہنم ہے۔

پس اصحاب يمين كا گناموں كى زنجيروں ميں جكڑ اندمونا، شفاعت كانتيجه بـــاگويا'' اصحاب يمين' شفاعت كرنے والوں کی شفاعت سے بہرہ مند ہونے کی وجہ سے اپنے اعمال اور گناہوں کے عذاب و کیفر کا شکار نہیں ہوں گے (اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شفاعت کی وجہ سے ان کے گناہوں کومعاف کر دیا جائے گا کیونکہ وہ ان چیزوں سے پاک ہوں گے جو شفاعت کی قبولیت کے راستے میں مانع ورکاوٹ ہیں جبکہ دوسر بےلوگ کہ جن میں وہ اوصاف پائے جاتے ہیں انہیں شفاعت کوئی فائدہ نہ دےگی ) پس آیات شریفہ میں ''اصحاب بمین'' کی اس طرح پیچان کروائی گئی ہے کہ وہ جہنم میں ڈالے جانے وا لوں کی صفات سے مبرا ہیں ( لینی وہ صفات کہ جن کی دجہ سے شفاعت قبول نہیں ہوگی وہ اصحاب یمین میں موجود نہیں )۔اس کی وضاحت یوں ہے کہ مذکورہ آیات (۸ سیسیہ ۴۸) سورہ مرثر میں ذکر کی گئی ہیں اور سورہ مدثر ان سورتوں میں سے ایک ہے جو بعثت کے ابتدائی دور میں مکه مرمد میں نازل ہوئی جیسا کماس میں ذکر کی گئ آیات سے بھی معلوم ہوتا ہے اوراس دور میں ابھی تک نماز اورز کو ہ کا تھم اس طرح پرنہیں آیا تھا جیسے اب ہے کینی جس کیفیت سے ہم نماز پڑھتے ہیں اورزکوۃ ادا كرتے ہيں اس كيفيت كے ساتھ احكام صادر نہيں ہوئے تھے ليكن اس كے باوجود آيات ميں بيذكركيا كيا ہے كدوزخ ميں ڈالے جانے والے کہیں گے کہ تمیں اس لیے جہنم میں ڈالا گیاہے کہ ہم نماز نہیں پڑھتے تھے اور مساکین کو کھا نانہیں کھلاتے تے تواس سےمعلوم ہوتا ہے کہ ''کم نک مِن الْمُصَلِّيْن '' نماز (صلوة) سےمراد، بندگی کے احساس کے ساتھ خداکی طرف كمل توجه والتفات ركهنا ب اور في وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ الْمِسْكِيْنَ " مِن مساكين كوكهانا كلانے سے مراد خداكى راه ميں حاجتمندوں کی مالی اعانت کرنا ہے نہ کدوہ نماز اور زکوۃ مراد ہے کہ شریعت اسلامیہ میں جن کا حکم دیا گیا ہے اور " وَكُنَّا نَحُوْضُ مَعَ الْخَانِضِيْنَ "مِين "خائضين" يعنى " كرى سوچ مين رہنے " سے مراد دنياوى زندگى كى فريب کاریوں میں مبتلا ہونا اور دنیا کے ظاہری وزوال پذیر حسن و جمال سے دل لگانا ہے کیونکہ بیسب چیزیں انسان کوآخرت سے دور کردیتی ہیں اور قیامت کے دن کے حساب و کتاب کی یا دول سے مٹادیتی ہیں' یااس سے مراد قیامت کے دن کی یا د تازہ کر ویے والی آیات کہ جن میں بہشت کی خوشخری اور جہنم سے خوف دلایا گیاہے کے متعلق لب کشائی اور اعتراض کی راہ نکالناہے ظاہر ہے کہ ان چار صفات لینی خدا کے لیے نماز نہ پڑھنا 'خداکی راہ میں خرج نہ کرنا' ونیاوی زندگی کے ساتھ دل لگانا اور قیامت کے دن کو جھٹلادیناایسے امور ہیں جن سے دین کی بنیادیں گرجاتی ہیں جبکہ ان کے برعکس عمل کرنا یعنی نماز پڑھنا مخدا کی راه مین خرج کرنا و نیاوی زندگی کی عیش وعشرت کوخاطر مین ندلا نااور قیامت کے دن پرایمان لا ناایسے امور بیں جن پردین کی بنیا داستوار ہے کیونکہ دین سے مراد ہی ہیہ کہ زمین کی پستیوں میں گرنے کی بجائے پاک و پاکیزہ ہادیوں آئمہ اطہارگی افتداءو پیروی کرتے ہوئے خدا کے حضور شرفیاب ہونے کے دن کی طرف قدم برد هایا جائے اور در حقیقت بہی ترک خوض ادر تصدیق روز جزاسے عبارت ہے اور انہی سے دنیا کی فریب کاریوں میں مبتلا ہونے اور قیامت کے دن کی تکذیب سے دوری حاصل ہوسکتی ہے اور پھران دوصفتوں بعنی آئمہ اطہاڑ کی پیروی کرتے ہوئے دنیاوی زندگی کی لذتوں سے دل نہ لگانے اور

قیامت کے دن پرایمان لانے کا متجددو چیزیں ہیں:

(۱)۔ خدا کی عبودیت و بندگی کاحق ادا کرتے ہوئے اس کی طرف عملی طور پر کممل توجہ والتفات کرنا۔

(۲)۔ معاشرے کی بنیادی ضرور تول کو پورا کرتے ہوئے حاجتمندوں کی حاجت روائی کرنے کی بھر پورکوشش

ا نهی دونول چیزیں کو''صلوق .....نماز ....اور'' انفاق فی سبیل الله' ....خدا کی راہ میں خرچ کرنا .... ہے تعبیر کیا گیا ہے کی علم وعل کے کاظ سے دین ، انہی چار چیزوں پر قائم ہے اور دین کے باقی ارکان مثلا تو حید و نبوت بھی انہی کے ساتھ وابستہ ہیں بنابرایں ''اصحاب بمین' ہی شفاعت سے بہرہ مند ہوں گے اور وہی دین واعتقاد کے لحاظ سے خداوند عالم کے پہندیدہ افراد ہیں خواہ ان کے اعمال ہی ایسے ہول کہ خداان سے راضی ہواور انہیں قیامت کے دن شفاعت کی ضرورت بی نہ پڑے یا ایسے نہ ہول بلکہ شفاعت کے محتاج ہوں اور قیامت کے دن شفاعت ہی ان کا سہارا ہے ' دونوں صورتوں میں یہ بات ہرقتم کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ شفاعت''اصحاب یمین''ہی میں سے گنا ہگاراور خطا کارافراد کے لیے سود مند ہو گی جیسا كرقرآن مجيديس خداوندعالم في واضح الفاظ ميس ارشاوفرمايا:

\* "إِنْ تَجْتَنِبُوْ اكْبَا بِرَمَاتُنْهَوْ نَعَنْهُ ثُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيَّاتِكُمْ"

(اگرتم ان بڑے بڑے گناہوں سے اجتناب کروجن سے تہمیں روکا گیا ہے تو ہم تہاری خطا ئیں معاف کردیں اس آیت سے مرادیمی ہے کہ خداوند عالم چھوٹے گناہوں (گناہان صغیرہ) کومعاف کر دیے گا اوران کے لیے شفاعت کی ضرورت ہی نہیں' لیکن وہ مخص جس کا گناہ قیامت تک باقی رہے گا تو یقینا اس کا شار کبیرہ گناہ کا ارتکاب کرنے

والول میں ہوگا کیونکہ اگراس کا گناہ چھوٹا ہوتا تو معاف کردیا جاتا لہذااسے اپنے اس بڑے گناہ کی معافی کے لیے شفاعت کی ضرورت ہوگی اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ شفاعت انہی لوگوں کے لیے ہوگی جو''اصحاب یمین'' میں سے گناہان کبیرہ کے

مرتكب موئے موں چنانچياس سلسلے ميں پيغمبرا كرم صلى الله عليه وآله وسلم نے ارشاد فرمايا:

''میری شفاعت میری امت میں سے انہی لوگوں کوہی پہنچے گی جو کبیرہ گناہوں کے مرتکب ہوئے ہوں گے'اور جو نیک کام کرنے والے ہیں وہ کمی فتم کی پریثانی کا شکار نہ ہوں گے۔ (انما شفاعتی لا هل الکبائر من امتی

فأماالمحسنون فماعليهم منسبيل)

اور دوسری جانب بیر کدان افرادکو''اصحاب میمین' کے نام سے یاد کیا گیا ہے جبکہ ان کے مقابل میں دوسروں کو ''اصحاب ثال'' سے موسوم کیا گیا ہے جو کہ بدکارومعصیت کارہیں گویا''اصحاب ثال'' کے مقالبے میں ان لوگوں کو''اصحاب يمين "سے موسوم كيا گيا ہے اور بھى ان اصحاب يمين كو "اصحاب ميمنه" اور دوسروں كو" اصحاب مشمّه" بھى كہا گيا ہے سحاب میمند یعنی خوش قسمت اور اصحاب مشئمہ یعنی برقسمت لوگ) اور بیرتمام الفاظ دراصل قرآن مجید کی خاص طلاحات ہیں ان کی وجہ بظاہر بیہ ہے کہ قیامت کے دن کچھلوگوں گوان کے نامہءا عمال ان کے دائیں ہاتھ میں دیئے میں گئیں گئیں سے انہیں اصحاب یمین یعنی وائیں طرف والے کہا گیاہے اور پچھلوگوں کوان کے نامہءا عمال ان کے ہائیں میں دیئے جائیں گاس لیے انہیں 'اصحاب ثمال' یعنی بائیں طرف والے کہا گیاہے جبیبا کہ اس سلسلے میں خداوند عالم رشادگرامی ہے:

هء اسرنی،آیت ۷:

"يَوْمَنَدُعُواكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَنَنُ أُوْقِ كِتْبَةُ بِيَمِيْنِهِ فَأُولَإِكَ يَقْمُ وُوَكَتَبَهُمُ وَلا يُظْلَمُونَ
" ۞ وَمَنْ كَانَ فِي هُوْ وَقِ الْأُخِرَةِ اَعْلَى وَاضَلُّ سَبِيلًا" -

(یادکرواس دن کو جب ہم سب لوگوں کوان کے امام کے نام سے پکاریں گئے پس جن لوگوں کوان کے نامہ واعمال کے دائیں ہاتھ میں دیئے جائیں گے تو وہ اپنے نامہ واعمال کو پڑھیں گے اور دیکھیں گے کہ ان کے ساتھ ذرہ بھر ناانصافی ں ہوئی' اور جو شخص اس دنیا میں اندھا ہے ایسے لوگ آخرت میں بھی اندھے اور سب سے زیادہ گراہ ہوں گے )۔

اس آیت مبارکہ کی تغییر میں انشاء اللہ ہم عنقریب بیان کریں گے کہ داعیں ہاتھ میں نامہء اعمال دیئے جانے سے دان لوگوں کا امام برق کی بیروی کرنا ہے اور بائیں ہاتھ میں نامہء اعمال دیئے جانے سے مراد گمراہ لوگوں کی بیروی کرنا جیسا کہ خداوند عالم نے فرعون کے بارے میں ارشاد فرمایا:

ه و بود، آیت ۹۸:

﴿ يَقَيُّا مُرَقَوْمَهُ يَوْمَ الْقِلْمَةِ فَا وَهَا مَهُمُ النَّالَ ﴾

(قیامت کے دن فرعون اپنی قوم کے آ گے آ گے ہوگا اورسب کوجہنم میں گرادےگا)۔

خلاصه علام بیکه 'اصحاب یمین' کی وجرتسمیه خداوند عالم کاان کے دین واعتقاد سے راضی ہونا ہے جیسا کہ مذکورہ تکی بازگشت بھی اس امریعنی دین واعتقاد سے خداکی رضایت کی طرف ہے۔

ایک اور بات یہاں قابل ذکر ہے کہ خداوند عالم نے اپنے مقدس کلام میں ایک مقام پر یوں ارشا وفر مایا ہے: و وانبہا و ، آین شد ۲۸:

أُولايشْفَعُوْنَ لِاللَّهِ لِمَنِ الْهُ لَكِنِ الْهُ تَضْى "

(اوروہ کسی کی شفاعت نہیں کریں گے سوائے ان کے کہ جن سے خداراضی ہو)۔

اس آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے صرف انہی کے لیے شفاعت کو ثابت کیا ہے جن سے وہ راضی ہوا' اور تضاء' کینی راضی ہونے کوکس چیز کے ساتھ مشروط کر کے ذکر نہیں کیا اور یہ بیان نہیں کیا کہ ان لوگوں کے اعمال کیے ہوں گےاوران کی نشانیاں وصفات کیا ہیں؟ جبیا کہ ایک اور مقام پراس طرح بیان فر مایا ہے: سورہ وطر، آیت ۱۰۹:

\*" إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْلِنُ وَمَ ضِي لَهُ قَوْلًا"

(سوائے اس کے، کہ جے خدانے اجازت دی ہواوراس کی بات اسے پیندآئی ہو)۔

اس آیت مبارکہ میں بھی ان لوگوں کی نشانیاں ذکر نہیں کی گئیں تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے ''پیند افراد'' ہونے کی وجہ ان کے دین واعتقاد کا پیندیدہ ہوتا ہے نہ کہ ان کے اعمال کا پیندیدہ ہوتا' بہر حال اہل شفاعت وہی ج کہ خداجن کے دین واعتقاد سے راضی ہو لہٰذاس آیت سے بھی وہی پھے جھا جاتا ہے جو اس سے پہلے ذکر کی گئ آیات۔ سمجھا گیا ہے گویاسب کا مقصد ومرادایک ہی ہے۔

ايك اورمقام پرخداوندعالم في ارشادفر مايا:

سوره ءمريم ،آيت ٨٤:

\* "يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِيْنَ إِلَى الرَّحْلِنِ وَفَكَا فَي وَلَسُوقُ الْمُجْرِمِيْنَ إِلَى جَهَنَّمَ وِمُدًا ۞ لا يَمْلِمُوْ الشَّفَاعَةَ إِلَّامَنِ اتَّخَذَعِنْ مَلْنَ عَلِي الرَّحْلِنِ عَهْدًا "-

(اس دن ہم پر ہیز گاروں کواپئی رحمت کے دسترخوان پر اکٹھا کریں گے اور مجر مین وگنا ہگاروں کو تھنم میں ڈا۔ کے لیے گھسیٹ کرلائیں گے اور اس دن شفاعت ان کے اختیار میں نہیں ہوگی سوائے اس کے، کہ جس نے خدا کے پاس ع لے لیا ہو)۔

اس آیت میں شفاعت کالفظ دومصدر مبنی برمفعول واقع ہواہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس سے مرادشفاعہ حاصل کرنا ہے یعنی کوئی شخص شفاعت حاصل نہیں کرسکے گاسوائے اس کے، کہ جس نے خدا کے پاس عہد کرلیا ہواور شفاعت وعدہ لے لیا ہواور شام ہے وعدہ لے لیا ہواور بیام بھی واضح ہے کہ ہرمجرم کافر نہیں کیونکہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے:

سوره ءطه، آیت ۵۷:

﴿' إِنَّهُ مَنْ يَالُتِ مَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمُ لا يَمُوتُ فِيهَا وَلا يَحْلِي ﴿ وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَلْ عَدِ الصَّلِحْتِ فَأُولَإِكَ لَهُمُ الْأَسَ حِثُ الْعُلِلْ''-

(جوبھی خداکے پاس مجرم کے طور پرآیا تواس کے لیے جہنم مقرر ہے وہ اس میں مرے گا اور نہ ہی زندہ ہوگا' اور شخص ایمان کے ساتھ خدا کے حضور حاضر ہوا اور اس نے نیک اعمال بھی کئے ہوں تو ایسے لوگوں کے لیے بہت بلند درجار ہیں )۔

اس آیت سے بیربات بھی ثابت ہوتی ہے کہ ایمان کے بغیر عمل صالح کرنے والا بھی مجرم ہے خواہ وہ ایمان لایا ، ند ہویا ایمان تولایا ہولیکن عمل صالح ندکیا ہو دونوں برابر بین کیکن مجرمین میں سے پچھا یسے بھی ہیں جو دین حق پر ہوتے ہو۔ بنی ایمان لانے کے باوجود عمل صالح بھانہیں لائے جبکہ ان کا خدا کے پاس عبد ہے چنانچہ خدا کا ارشاد ہے: اس میں

موره *ءیس ،*آیت ۲۱:

﴿ اَلَمْ اَعْهَدُ إِلَيْكُمْ لِيَنِيَ اَدَمَ اَنَ لَا تَعْبُدُواالشَّيُطِنَ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُّبِينٌ ﴿ وَ اَنِ اعْبُدُونِي ۖ هٰ فَهَا الشَّيْطِنَ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُّبِينٌ ﴿ وَ اَنِ اعْبُدُونِي ۗ هٰ فَهَا السَّيْطِنَ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُّبِينٌ ﴿ وَ اَنِ اعْبُدُونِي ۗ هٰ فَهَا السَّيْطِينَ ﴾ -

آیا میں نے تم سے عہد نہیں لے لیا اے بنی آ دم! کہ تم شیطان کی پرستشش نہ کرنا کہ دہ تمہارا بہت بڑا دشمن ہے ورتم صرف میری عبادت کرنا یہی میر اسیدها راستہ ہے)۔

اس آیت میں جس عبد کا ذکر کیا گیا ہے وہ بہت ' ان اعبدونی '' یعنی تم صرف میری عباوت کرنا'اس میں ''عبد سے مراد التزام اور ذمہ داری قبول کرنا ہے کیونکہ ''صراطمتنقی'' سے مراد التزام اور ذمہ داری قبول کرنا ہے کیونکہ ''صراطمتنقی'' سے دت و نجات کے داست کی ہدایت پر مشتل ہے' پس اہل ایمان میں سے بیلوگ اپ گنا ہوں اور بدا عمالیوں کے سب جہنم کی مراب کی مطلب کی طرف کی جائی خداسے لیے ہوئے عہد کی بدولت شفاعت کے ذریعے جہنم سے نجات پالیں گئاسی مطلب کی طرف مور و بقر و کی آیت ۸۰ میں بھی اشارہ کیا گیا ہے:

\* تَالُوْالَنْ تَمَسَّنَا اللَّالُ اللَّالُ اللَّالُ اللَّالُ اللَّالُ اللَّالُ اللَّالُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللهِ عَلَى اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

پس بیتمام آیات ایک ہی مطلب کو بیان کرتی ہیں اور سب کی بازگشت ایک ہی امر کی طرف ہے اور سب اس بات کو ثابت کرتی ہیں کہ قیامت کے دن جن لوگوں کی شفاعت کی جائے گی وہ دینداروں میں سے ہی گنا ہگا رافراد ہیں 'یعنی جو ین حق پر ایمان لائے لیکن بدا عمالیوں کا شکار ہوئے اور گناہ کا ارتکاب کیا' اور وہی ہیں کہ خدانے جن کے دین واعتقاد کو پیشد کیا ہے۔

## ۴ کون شفاعت کرے گا؟

شفاعت کے سلسلے میں اب تک مذکورہ تمام مطالب کی روشتی میں آپ اس امرے آگاہ ہو چکے ہیں کہ شفاعت کی وقت میں آپ اس امرے آگاہ ہو چکے ہیں کہ شفاعت کی بابت واضح ہے کہ تمام آفاقی اسباب (عالم وجود میں پائے بانے والے اسباب) شفاعت کا کام دیتے ہیں کہ وہ سب خدااور دیگر تمام موجودات کے درمیان واسط کی حیثیت رکھتے ہیں واتشریعی شفاعت کہ جواحکا مات اور ان کی خلاف ورزیوں پر مقررہ سزاؤں کے سلسلے میں واقع ہوتی ہے اس کی دوسمیں

پہلی قشم: وہ شفاعت جس کا اثر دنیا ہی میں ظاہر ہوتا ہے اور اس کی بدولت دنیا ہی میں خدا کی طرف سے گنا ہوا کی بخشش ہوجاتی ہے یااس کی بارگاہ میں تقرب حاصل ہوجا تا ہے اس طرح کی شفاعت کی کئی صورتیں ہیں:

(١) \_ توبد السليطين خداوندعالم في ارشاوفرمايا:

سوره وزمر، آيت ١٩٥٠

( کہددیجے ایے میرے وہ بندو کہ جنہوں نے اپٹے او پر زیادتی کی ہے اللہ کی رحمت سے ناامید نہ ہوں خداونہ عالم تمام گنا ہوں کومعاف کردیئے والا ہے کہ وہی سب سے بڑا پخشش والا رحم کرنے والا ہے اور تم اپنے پروردگارے حضو تو یہ کرو)۔

اس آیت میں شرک سمیت تمام گناہوں کے بخشے جانے کا ذکر ہے بعنی توبہ کے ذریعے شرک سمیت تمام گناہوار اور خطاؤں کی مغفرت و بخشش ہوسکتی ہے۔

(٢) - ايمان أس سلسله مين خداوندعا كم فرمايا:

موره ء حديد، أيت ٢٨:

\* " امِنُوُابِرَسُولِهِ · · · وَيَغَفِرُلَكُمْ " (تم الله كرسول پرايمان لے آؤ ساورخداتمهارے گناه معاف كردے گا)۔

(٣) - برمل صالح ويناني خدان فرمايا:

سورهء ما نكره ، آيت 9:

\* " وَعَدَاللّهُ الّذِن لِنَ الْمَنُواْ وَعَهِلُواالصّلِحْتِ لَهُمْ مَّغُفِورَةٌ وَّا آجُرٌ عَظِيْمٌ "-(خدانے ان لوگوں سے دعرہ کیاہے جوامیان لاتے اور نیک اعمال کئے کہ ان کے لیے مغفرت اور بلندا جرہے )۔ اور ارشاد فرمایا:

سوره ء ما نکره ، آیت ۵ سا:

\* نَا يُهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوۤ الِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ "-

(اے ایمان والو تقوائے البی اختیار کرواوراس تک چینے کاوسیلہ تلاش کرو)۔

عمل صالح کے سلیلے میں کثرت کے ساتھ آیات موجود ہیں جن میں اسے مغفرت و بخشش کا ذریعہ قرار دیا گیا ہے۔ گویا وہ شفاعت کرنے والا ہے۔

#### (٣) \_ قرآن جيد خداوندعاكم فيارشاد فرمايا:

موره ء ما نکره ، آیت ۲۱:

﴿ ''يَّهُٰدِیُ بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلْمِ وَیُخْرِجُهُمْ مِِّنَ الظَّلُتِ اِلَى التُّوْمِ بِاِذُنِهِ وَیَهْٰدِیُهِمُ اِلْصِرَاطِمُّسْتَقِیْمٍ ''-

(خداوند عالم قرآن مجید کے ذریعے ان لوگوں کوسلامتی کے راستوں کی رہنمائی کرتا ہے جواس کی رضاوخوشنودی کے حصول میں کوشاں رہتے ہیں اور انہیں اندھیروں سے نکال کراپنے اذن سے روشنی کی طرف لاتا ہے اور انہیں''صراط منتقیم'' سیدھے راست سکی ہدایت کرتا ہے )۔

(۵)۔ ہروہ چیزجس کاتعلق عمل صالح سے ہے جیسے مساجد مقامات مقدسہ اور عظمت والے ایام۔

(۲)۔ انبیاءو پیغمبران اللی کہ وہ اپنی امتوں کے لیے استغفار اور گناہوں کی بخشش طلب کرتے ہیں جیسا کہ خدا وندعالم نے ارشاد فرمایا:

سوره ءنساء، آیت ۲۴:

 \* وَلَوْ أَنَّهُمُ إِذْ لَا أَنْفُسَهُمْ جَاّعُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَا 
 قَالَهُمُ الرَّسُولُ فَمَا اوا اللهَ تَتُوا اللهَ وَا اللهَ تَتُوا اللهَ تَتُوا اللهَ تَتُوا اللهَ تَتُوا اللهَ تَتُوا اللهَ تَتُوا اللهَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(اوراگروہ اپنے او پرظلم کر کے آپ کے پاس آئیں اور خداسے اپنے گنا ہوں کی معافی مانگیں اور رسول بھی ان کے لیے گنا ہوں کی معافی طلب کریں تو خداوند عالم کوتو بہ قبول کرنے والامہر بان پائیں گے )۔

(2)۔ فرضة كدوه الل ايمان كے ليے بخشش طلب كرتے ہيں جيسا كه خدانے ارشادفر مايا:

سوره ءِمومن،آیت که:

\* ` ٱلَّذِيْنَ يَخْمِنُوْنَ الْعَرُشَ وَمَنْ حَوْلَةُ يُسَيِّحُوْنَ بِحَمْدِ مَ لِيَهِمُ وَيُؤْمِنُوْنَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُوْنَ لِلَّذِيْنَ

امبوا"

(وہ فرشتے کہ جنہوں نے عرش کو اٹھا یا ہواہے اور جوعرش کے اردگر دہیں سب اپنے پر وردگار کی حقر کے ساتھ میں

لاتے ہیں اور اہل ایمان کے لیے استغفار کرتے ہیں )۔

سوره وشوري ، آيت ۵:

\* " وَ الْبَلَلِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ مَ بِيُسَتَّغُفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَثْرِضَ ۖ اَلَا ۚ إِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَفُ

الرَّحِيَّمُ"-

مروییم (فرشتے اپنے رب کی حمد کے ساتھ تھے بجالاتے ہیں اور زمین میں رہنے والوں کے لیے استغفار کرتے ہیں ، رکھیں کہ خداوند عالم سب سے بڑامغفرت کرنے والامہر بان ہے)۔

(٨) مومنین کروہ اپنے اور اپنے اہل ایمان بھائیوں کے لئے طلب مغفرت کرتے ہیں۔ چنا نچوان کے بار۔ میں خداوندعالم نے ارشاد فرمایا (کروہ کہتے ہیں):

سوره وبقره ،آیت ۲۸۷:

\*" وَاعْفُ عَنَّا اللَّهُ وَاغْفِرُ لَنَا اللَّهُ وَالْهَحُنَّا النَّا مُؤلَّلْنَا "

(ہم سے درگز رفر ما میں معاف کرد ے اورہم پررم کر کہ توبی ہمارا آ قاومولا ہے)۔

ببرحال بيآ محدامور، كنابول كى بخشش كے ليے شفاعت كا كام ديتے ہيں يعنى:

توبير\_

المان۔

ہر کمل صالح۔

قرآن مجيد ـ

عمل صالح ہے تعلق رکھنے والی ہر چیز ۔

فرشتوں کا ال ایمان کے لیے طلب مغفرت کرنا۔

انبیاءوم سلین کااپی امتوں کے لیے طلب مغفرت کرنا۔

ابل ایمان کااین اوراین الل ایمان بھائیوں کے لیے طلب مغفرت گرا۔

دوسری فتسم: شفاعت کی دوسری فتسم قیامت کے دن شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کرنا ہے کہ جس کے متعلق آپ آگاہ ہو چکے ہیں تو جولوگ قیامت کے دن شفاعت کریں گئان میں سے:

(ا)۔انبیاءٔ

ان کی شفاعت کے متعلق قرآن مجید میں ارشادالی ہے:

مورهءا نبياء، آيت ٢٩:

\* وَقَالُوااتَّخَذَالرَّحُلِنُ وَلَدَّالُسِبُطِنَهُ "بَلْ عِبَادٌهُمُّكُرَمُوْنَ • • وَلاَ يَشْفَعُوْنَ لَالِهَنِ الْهَقَٰى " (مشركين نے كہا كه خدانے بيٹا بناليا ہے خدا پاك ہاس بات سے كہ بيٹا بنائے بلكہ وہ (فرشتے) خداكے معزز ندے ہیں ....اوروہ كى كى شفاعت نہیں كرتے سوائے اس كے ، كہ جے خدا پیند فرمائے)۔

انہی میں سے آیک حضرت عیسیٰ بن مریم مم ہیں جو کہ نبی ہیں۔

ایک اورآیت میں ارشا وفر مایا:

*بوره ءزخز ف، آیت* ۸:

\*' وَلاَ يَمْلِكُ الَّذِينَ يَنْ عُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ اللَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعُلَمُونَ ''-(مشركين، خداكے علاوہ جن كوجمى پكارتے ہيں وہ شفاعت كے مالك نہيں صرف وہى لوگ شفاعت كے مالك ہيں ہوت كے مالك ہيں ہوت كے ساتھ گواہى ديتے ہيں جبكہ وہ سب كچھ جانتے ہيں )۔

بددونوں آیتیں انبیاء "کے شفع ہونے کے ساتھ ساتھ فرشتوں کے شفع ہونے کو بھی ثابت کرتی ہیں کیونکہ مشرکین فرشتوں کوخدا کی بیٹیاں سجھتے ہے (اور یہودیوں ونصرانیوں نے عیسیٰ علیہ السلام اور عزیر "کوخدا کے بیٹے قرار دیا تھا) لہذاان کے ان نظریات کی تر دید میں بی آیتیں فرشتوں "اور انبیاء "کے شفیع ہونے کو بیان کرتی ہیں۔

(۲)۔ فرشتے

ان كى شفاعت ك سليل مين خداوندعا لم في اسطرح ارشاد فرمايا:

موره عجم، آیت ۲۷:

\* "وَكَمْ مِّنُ مَّلَكٍ فِي السَّلُوتِ لاَتُغُنِى شَفَاعَتُهُمْ شَيَّا إِلَّامِنُ بَعْدِ اَنْ يَا ذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُو 
 "-

آ سانوں میں کتنے ایسے فرشتے ہیں جن کی شفاعت کوئی فائدہ نہیں دے گی مگر بعداس کے کہ خداجے جاہے اذن

دے اور راضی ہو)۔

سورهءطه،آيت ۱۱:

\* "يُوْمَيِنٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحُلُنُ وَمَضِى لَهُ قَوْلًا ﴿ يَعُلَمُ مَا بَيْنَ آيُويُهِمُ

بروبرود. حلفهم

(قیامت کے دن کسی کی شفاعت فائدہ نہ دے گی سوائے اس کے، کہ جسے خدائے رحمان نے اجازت دے اوراس کی بات کو پیندفر مالیا' خداوند عالم وہ سب کچھ جا نتا ہے جوان کے سمامنے ہے اور جوان کے چیچے ہے )۔

(۳)۔ شہداء

ان کی شفاعت کے متعلق خداوندعالم نے بوں ارشاد فرمایا:

سوره وزخرف، آیت ۸۲:

\* وَلاَ يَمْلِكُ الَّنِ يُنَ يَدُهُ وُنِ عِنْ دُونِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ "-(مشركين، خداكع علاوه جن لوگوں كو يكارتے ہيں وه شفاعت نہيں كركتے سوائے اس كے كہ جنہوں نے حق

ساتھ شہادت دی اوروہ جانتے بھی ہیں)۔

اس آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے ان کا تذکرہ کیا ہے جوئی کے ساتھ شہادت دیں اور ظاہر ہے کہ ہرگواہ حق کے ساتھ شہادت دیں اور ظاہر ہے کہ ہرگواہ حق کے ساتھ شہادت دیتا ہے وہ بھی قیامت کے دن شفتے ہوگا اور اس ' شہادت' کے سلیلے میں سورہ ء فاتحہ کی تفسیر میں بیاا چکا ہے اور سورہ ء بقرہ کی آیت ۱۳۳ (وگل لے کھ کا لیگ مُن اُلگ مُن اُلگ مُن اُلگ مُن اُلگ مُن اُلگ میں میں ہیں کی ساتھ کیا جائے گا کہ اس سے مرادا عمال کی گواہی ہے نہ کہ میدان جنگ میں قبل ہونا۔

اس بیان سے ریجی ظاہر ہوتا ہے کہ قیامت کے دن مونین بھی شفاعت کریں گے کیونکہ خداوند عالم نے فرما، کہ قیامت کے دن مونین بھی شہداء کے ساتھ ہوں گئے چنانچیار شاوہوا:

سوره ءحدید، آیت ۱:

\* وَالَّذِيْنَ الْمَنُوْا بِاللَّهِ وَمُسُلِمَ الْوَلِيَكَ هُمُ الصِّدِيقُوْنَ وَالشُّهَدَ آعُعِنُ مَ مَ يَهِمُ (وه لوگ جوخدااوراس كرسول پرايمان لائے وہى سچاور شہداء ہیں اپنے پروردگار كے پاس!)۔ اس آيت كي تغير ميں مزيد مطالب عنقريب ذكر كئے جائيں گے۔

# (۵) شفاعت کاتعلق کس چیز سے ہے؟

آ پاس امرے آگاہ ہو بچے ہیں کہ شفاعت کی دو شمیں ہیں ایک تکوینی اور دوسری تشریعی ۔

تکوینی شفاعت کا تعلق عالم اسباب میں پائے جانے والے ہر سبب سے ہاور تشریعی شفاعت کا تعلق تواب و
عقاب سے ہاور اس تشریعی شفاعت کی دو شمیں ہیں ایک کا تعلق شرک سمیت تمام چھوٹے بڑے گناہوں سے ہے لیتی وہ
تمام مینا ہوں کی بخشش میں موثر ہے جیسے تو بداور ایمان کہ بدونوں ہر طرح کے گناہ کی بخشش کا سبب ہیں بشر طبیکہ بدونوں ای
دنیا ہی میں وقوع پڈیر ہوں یعنی قیامت کے دن سے پہلے اور دوسری قسم کا تعلق بعض گناہوں کے آثار سے ہے جیسے بعض
دیا ہی میں وقوع پڈیر ہوں یعنی قیامت کے دن سے پہلے اور دوسری قسم کا تعلق بعض گناہوں کے آثار کو تم کر دینے کا سبب ہیں اس کے علاوہ وہ شفاعت کہ جو متاز عد ہے وہ انبیاء اور دیگر
حضرات کی شفاعت ہے کہ جو قیامت کے دن اس مخض کی سز امعاف کرنے سے متعلق ہے جواس دن اسپے اعمال کے عاسبہ
میں سز اکا ستی قرار پایا جائے اس سلسلے میں آپ اس بحث کی تیسری شق (شفاعت کن لوگوں کی ہوگ؟) میں آگاہ ہو چکے
میں سردا کا ستی قرار پایا جائے اور ان کا دین خدا کے زدیک پہند یدہ ہوگا۔

میں کہ وہ شفاعت ان لوگوں کے بارے میں ہوگی جو بڑے بڑے گنا ہوں کے مرتک ہوئے ہوں گے اور ان لوگوں میں
سے ہوں گے جن کا عقیدہ میچے اور ان کا دین خدا کے زدیک پہند یدہ ہوگا۔

# (۲)۔شفاعت کب فائدہ دے گی؟

اس بحث میں بھی شفاعت سے مراد گناہوں کی سز ااور عذاب کو دور کر دینے والی شفاعت ہے چنانچہار شادی تعالی

سوره، مرشر،آیت ۲۳:

\* 'كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ مَهِيْنَةٌ ﴿ إِلَّا اَ فِيْهِ الْيَبِيْنِ ﴿ فِيْ جَنْتٍ ﴿ يَتَسَاءَلُونَ ﴿ عَنِ الْيَبِيْنِ ﴿ فَا سَلَكُمُ فَي سَلَا اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِي اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلْمَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمَ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ

( ہر خض اپنے کئے کا گروہے سوائے اصحاب یمین کے کہ وہ بہشت میں مجر مین و گنا ہگاروں سے پوچھیں گے کہ کس چیز نے تمہیں جہنم میں ڈالاہے؟ )۔

اس آیت کی بابت پہلے ذکر ہو چکا ہے کہ اس میں قیامت کے دن شفاعت سے بہرہ مند ہونے والوں اور اس سے محروم افراد کی نشاند ہی کی گئی ہے البتداس آیت سے صرف میشابت ہوتا ہے کہ قیامت کے دن شفاعت عذاب کی سختیوں اور دوز خ کے زندان میں ہمیشہ قیدی ہوکرر ہے ہے آزادی اور نجات دلانے میں کام آئے گیکن اس سے پہلے قیامت کے د کا خوف ہولنا کیاں اور اس کی تختیاں شفاعت کے ذریعے ہر گرختم نہیں ہوں گی لیخی شفاعت کا اثر اس کے علاوہ کچھنہیں اس کے سبب گنا ہگار کو جہنم میں ہمیشہ رہنے سے نجات مل جائے گی لیکن قیامت کے دن اور حساب و کتاب کا خوف اور سختیا اسے جھیلنی پڑیں گی اور وہ شفاعت کے ذریعے ہر گرختم نہیں ہوں گی۔

یہاں بیام معلوم رہے کہ سورہ مدر کی مذکورہ آیات سے بیسمجھا جاسکتا ہے کہ 'اصحاب نیمین' کا جہنم میں ڈا۔
جانے والوں سے سوال وجواب اس وقت ہوگا جب حساب و کتاب کا مرحلہ طے ہوجائے گا اور بہشت والے بہشت میں ا
دوزخ والے دوزخ میں جا چے ہوں گے تواس وقت بعض گنا ہگاروں کو کہ جواپنے گنا ہوں کی وجہ سے جہنم میں ہوں۔
شفاعت کے ذریعے جہنم کے عذاب سے نجات مل جائے گی لیمنی شفاعت اس وقت کام آئے گی جب وہ لوگ حساب و کتا،
کے مراحل سے گذر چے ہوں گے اور اپنے اپنے ٹھکا نوں میں جا چے ہوں گے جیسا کہ خدانے فرمایا ہے' فی جنات' (بہشہ میس خاص کے جیسا کہ خدانے فرمایا ہے' فی جنات' (بہشہ میس خاص کے جیسا کہ خدانے فرمایا ہے' فی جنات' (بہشہ

میں ) ۔ تواس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ لوگ بہشت میں داخل ہو چکے ہوں گے۔

"مَاسَلَكُمُ " سُس چیز نے مہیں جہنم میں ڈالا ہے سیالفاظ یعن "مَاسَلَكُمُ " اس بات كا ثبوت فرا کرتے ہیں كہ گنا ہگا ہے میں داخل ہو چکے ہوں گے كيونكہ عربی زبان میں اسلوك كالفظى ترجمہ " چلنا" اور اس مناسب سے بہاں اس كا مطلب " ڈالنا" ، داخل كرنا ہے كين ہر ڈالنا ور داخل كرنا مراذ نہيں بلكہ ترتیب اور نظم و نظام كے ساتھ دُ مقصود ہے (جبیا كرتي كے دانوں كوا يك خاص ترتیب كے ساتھ ڈالا جاتا ہے ) اور اس طرح كے ڈالنے اور داخل كرنے ! استقر اركامعنى يا يا جاتا ہے ۔

۔ سر ارق ن پایا ہے۔ ای طرح آیت شریفہ میں '' فَہَانَتَنْفَعُهُمُ'' (انہیں فائدہ نہیں دے گی) کے الفاظ بھی ہمارے مدعاء کوثا: کرتے ہیں کیونکہ لفظ''ما''نفی حال کے لیے استعمال کیا جاتا ہے (مزید غور کریں)۔

اب رہی برزخ کی بات ' تواس سلسلے میں جوروایات اس امرکوبیان کرتی ہیں کہ حضرت پیٹیمرا کرم صلی اللہ علیہ وآ وسلم اور آئم ساطہار ' مرنے والے کے پاس موت کے وقت اور قبر میں سوال وجواب کے وقت تشریف لاتے ہیں اوراس مدد کرتے ہیں تا کہ موت کی بختی اور سوال وجواب کے بوجھ کی وجہ سے اس پرکوئی پریشانی نیدا کے جنا مچھار شاہ ہوا:

سوره ءنساءآيت ۱۵۸:

\* وَ إِنْ مِّنَ اَهُلِ الْكِتْبِ إِلَّا لَيُؤُمِنَنَّ بِهِ " (الل كتاب مِس سے كوئى نہ ہوگا گريہ كداس پرائيان لائے گا)۔

اں آیت کی تفسیر میں بیان کیا جائے گا کہ حضرت پینجبرا کرم ملی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آئمہ اطہار علیہم السلام کامو کے وقت اور قبر میں سوال وجواب کے وقت تشریف لانے کا تعلق خدا کے ہال شفاعت کرنے سے ہرگر نہیں 'بلکہ بیاس اختب اقتدارے استفادہ کرنے کے ممن میں آتا ہے جوخداوند عالم نے انہیں عطافر مایا ہے تا کہوہ خدا کے اذن واجازت کی بنیاد پر جوچا ہیں کر سکیں چنانچے ارشاد ہوا:

سوره واعراف، آیات ۲۵ تا ۲۹:

\* وَعَلَى الْاَعْرَافِ مِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيلِمهُمْ ۚ وَنَادَوَا اَصْحَبَ الْجَنَّةِ اَنَ سَلَمْ عَلَيْكُمْ ۗ لَمُ لَيَ خُلُوهَا وَهُمْ يَظِيعُونَ وَنَا وَفَا الْمَعْمَ الْمَا عَلَيْكُمْ مَعْ الْمَعْمَ اللهُ عِلَيْكُمْ مِعْمُ عُلَمْ مَعْمُ عَلَيْكُمْ وَلَا وَمَا كُنْتُمْ تَشْمُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ عِرَحُمَةً اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا وَمَا كُنْتُمْ تَعْمُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَالْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَالْمُعْلِقُولُوا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ المُعْلِقُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ

(اعراف سیسبہشت اور دوز تے کے درمیان ایک جگہ کا نام ۔ پرایسے لوگ ہوں گے جوسب کوان کی نشانیوں سے پہا نیں گے اور بہشت والوں کو بلند آ واز سے پکار کرسلام کریں گے جبکہ وہ خود ابھی تک بہشت میں واخل نہیں ہوئے ہوں گے بلکہ بہشت میں جانے کے امید وار بہول گے ۔۔۔۔۔۔اعراف کے مقام پر بیٹے ہوئے لوگ ان لوگوں کو پکار کر کہیں گے کہ جنہیں وہ ان کی نشانیوں سے پہچانتے ہوں گے کہ تم نے دیکھ لیا کہ تمہاری کثیر تعداد کہ جس پرتم فخر کیا کرتے ہے اس نے تمہیں کوئی فائدہ انہیں پہنچایا۔ آیا یہ وہ بی لوگ نہیں ہیں کہ جن کے متعلق تم قسم کھا کر کہتے ہے کہ یہ خدا کی رحمت سے بہرہ ورنہیں ہوں گے لیکن وہی آج بہشت میں داخل ہوئے ہیں (پھر بہشت والوں سے ناطب ہو کر کہیں گے) اب تم پرکوئی خوف نہ ہوگا اور نہ بی تم خزن وغم میں بتلا ہوگے)۔

اس طرح ارشادی تعالی ہے:

سورهءاسري،آيت اك:

\* يَوْمَنَكُ عُوَاكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ قَمَنُ أُونِ كِلْبَةَ بِيَدِيْنِهِ... "

(اس دن ہم سب لوگوں کوان کے اماموں کے ساتھ بلائیں گئیں جس شخص کواس کا نامہ واعمال اس کے دائیں اتھ میں دیا جائے گاوہ .....)۔ استحد میں دیا جائے گاوہ .....)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ امام لوگوں کے بلائے جانے اور انہیں نامہ واعمال کے دائیں ہاتھ میں دیتے جانے کی بابت واسطہ و ذریعہ کی حیثیت رکھتا ہے اور بیاس سبب سے ہے کہ خداوند عالم نے امام و پیشوا کو اختیار واقتد ارعطافر مایا ہے وراس اختیار واقتد ارکی بدولت وہ خدااور مخلوق کے درمیان واسطہ کا کام دیتا ہے۔

پس شفاعت کے سلیلے میں فرکورتمام مطالب سے یہ نتیجہ حاصل ہوا کہ شفاعت قیامت کے دن سب سے آخری مرحلہ میں واقع ہوگی اور اس کے سبب یا تو گنا ہمگار کومعاف کر کے اسے جہنم کے عذاب سے نجات مل جائے گی اور وہ دوزخ میں نہیں ڈالا ائے گا اور دوزخ میں ہمیشہ رہنے سے نجات پائے گا یا ہیر کہ جہنم میں ڈالے جانے کے بعد شفاعت کے ذریعے

وہاں سے باہر نکالا جائے گا اور دوزخ میں ہمیشہ رہنے سے نجات پالے گا' گویا خداوند عالم شفاعت کی وجہ سے اپنی رحمت دامن پھیلا دے گایا شفاعت کرنے والے کے احترام میں گنا ہگارکومعاف کردے گا۔

# روايات پرايك نظر

شفاعت کی بابت فرمان نبوگ

فیخ صدوق کی کتاب' امالی' میں حسین بن خالد کے حوالہ سے امام رضاعلیہ السلام کاارشادگرامی فدکور ہے کہ آ ہے نے اپنے آ باء کرام علیم السلام کے حوالے سے حضرت امیر الموثنین علیہ السلام کا میہ بیان ذکر کیا ہے کہ انہوں نے کہا حضر پنج براکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

(من لم يومن بحوض فلا اوردة الله حوض و من لم يومن بشفاعتى فلا اناله الشفاعتى، ثم قال (ص) انما شفاعتى لاهل الكبائر من امتى، فاما المحسنون منهم فعليهم من سبيل)

" بوقض میرے وض کور پرایمان نہ لائے تو خدااسے میرا دوخی نعیب نہیں کرے گا اور جوفض میری شفاعت ایمان نہ لائے تو خداوند عالم اسے میری شفاعت سے بہرہ و رنہیں فرمائے گا"۔ اس کے بعد آ محضرت نے فرمایا: میں شفاعت میری امت میں سے صرف انہی لوگوں کو حاصل ہوگی جو بڑے بڑے گناہوں کے مرتکب ہوئے ہوں گلیکن شفاعت میری امت میں سے نیک اعمال کرنے والے افراد کی طرح کی پریشانی کا شکار نہیں ہوں گے"۔ بیان کر حسین بن خالد نے کہا کہ میں مصرت امام رضاعلیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہا ہے فرز ندر سول! بیفر مائے کہ خدا کے اس ارشاد گرای کا مطلب کیا۔ "وکا کیشفعٹون الوگو لیکن اٹر نیکن اٹر تھی کہ وہ شفاعت نہیں کریں گے گراس کی ، کہ جے خدا پند فرمائے ؟) تو امام رضاء السلام نے ارشاد فرمایا: اس سے مرادیہ ہے کہ دہ کسی کی شفاعت نہیں کریں گے سوائے اس کے ، کہ جس کے دین کو خدا۔ السلام نے ارشاد فرمایا: اس سے مرادیہ ہے کہ دہ کسی کی شفاعت نہیں کریں گے سوائے اس کے ، کہ جس کے دین کو خدا۔

پندفر مالیا ہو۔ آنحضرت کا بیارشادگرامی کہ' میری شفاعت انہی لوگوں کو حاصل ہوگی جو کبیرہ گنا ہوں کے مرتکب ہوئے ہ گئ'الخ .....تواسے شیعہ وسی دونوں کی کتب میں متعدد راویوں کے حوالوں سے ذکر کیا گیا ہے اور شفاعت کی بحث میر آیات ذکر ہوچکی ہیں ان سے بھی اس روایت کے معنی ومفہوم کی تصدیق ہوتی ہے۔

پغیبراسلام کے لیے خدا کی خاص عنایت

تفیرالعیاشی میں ایک روایت ذکری گئی ہے کہ عامدین مہران نے کہا کہ ابوابرا جیم حضرت امام موٹی کاظم علیہ السلام نے خداوند عالم کے اس ارشادگرامی (عَلَى مَا نَیْبُعَثُكَ مَ بُنْكَ مَقَالًما مَّحْمُودًا) عنقریب تیرا پروردگار تجھے نہایت پسندیدہ مقام ۔ محمود۔۔عطافر مائے گا) کی تفییر میں ارشاد فرمایا:

(يقوم الناس يوم القيامة مقدار اربعين عاماًة ويومر الشبس فيركب على ووس العبادويلجمهم العرق، يومر الارض لا تقبل من عرفهم شيئاً قيائتون آدم فيستشفعون منه فيدلهم على نوح ويدلهم نوح على ابراهيم ،ويدلهم ابراهيم على موسى، ويدلهم موسى على عيسى، ويدلهم عيسى فيقول: عليكم بمحمد (ص) ختم البشر ، فيقول محمد (ص): انالها ، فينطلق حتيلياتي باب الجنة فيدق فيقال له: من هذا ؟ والله اعلم فيقول: محد ، فيقال : افتحوا له ، فاذا فتح الباباستقبل ربه فخر ساجداً وفلا رفع راسه حتى يقال له: تكلم و سل تعط واشفع تشفع ، فيرفع راسه و ساجداً وفي قداحرق النار فما احدمن الناس يومالقيامة في جميع الامم اوجه من محمد (ص) ، وهو قول الله العالى: عسى ان يبعثك مقاماً وهو قول الله

'' قیامت کے دن سب لوگ چالیس سال کی مدت کے برابر کھڑے دہیں گاور خداوند عالم سورج کو کم دے گا کہ ان کے بروں پراس طرح نزد یک سے چھاجائے کہ سب لوگ بہتے ہیں شرا پور ہوجا کیں اور زہن کو کم دے گا کہ ان کے بروں پراس طرح نزد یک سے چھاجائے کہ سب لوگ اس وقت حضرت آ دم علیہ السلام کی خدمت ہیں حاضر ہوں کے اور ان سے مدد کی درخواست کریں گے اور شفاعت طلب کریں گئے حضرت آ دم علیہ السلام لوگوں کو حضرت نوح علیہ السلام انہیں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پائ اور حضرت عندی علیہ السلام کے پائ دور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پائ اور حضرت عندی علیہ السلام کے پائ اور حضرت عندی علیہ السلام کے پائ دور حضرت عمرت میں علیہ السلام کے پائ دور حضرت میں علیہ السلام کے پائ دور حضرت عمرات میں علیہ السلام کے بائ دور حضرت عمرات میں علیہ السلام کے بائ دور تو میں گئاں وقت حضرت میں گائی دور وازہ کھول کہ ان اس کام کے لیے تیار ہوں اور میں ان لوگوں کی شفاعت کرتا ہوں 'چین چے دو اکھ کھڑے جب دروازہ کون ہے! خدا بہتر جانتا ہے کہ کون ہے! خدا بہتر جانتا ہے کہ کون ہے! حضرت میں گئات ہیں دو ما گئیں آ ہے کہ ایک کہ بیت کہ بیت کہ بیا جب دروازہ کھول و یا جائے 'جب دروازہ کول کی خور ہو چاہتے ہیں دو ما گئیں آ ہے کا مراد پوری کی جائے گائو میں گئاتی کے جب تک کہ بینہ کہاجائے گا کہ آ ہوات کریں اور جو چاہتے ہیں دو ما گئیں آ ہے کی مراد پوری کی جائے گا

اورآپ جس کی شفاعت کریں وہ مورد قبول واقع ہوگی'اس کے بعد آنحضرت سجدے سے سراٹھا کیں گے اور خدا کی طرفہ متوجہ ہوکراس کی عظمت کے سبب دوبارہ سجدے میں گرجا کیں گے یہاں تک کہ چروہ ہی پچھ کہا جائے گاجو پہلے کہا گیا تھا لیے شفاعت کی اجازت دی جائے گئ تب آنحضرت اس قدر شفاعت کریں گے کہ آپ کی شفاعت کا دائرہ ان لوگوں تک پڑ شفاعت کی اجازت دی جائے گئ جوجہنم کی آگ میں جل رہے ہوں گے اور سب کے لیے خدا سے طلب مغفرت کریں گے ۔ پس قیامت کے دن تما لوگوں اور تمام امتوں میں سے کوئی ایسانہ ہوگا جوآئے مخضرت سے بلند مقام ومرتبہ کا حامل ہوا اور بہی مقام مراد ہے خدا کے المفر فرمان سے کہ '' عَلَى آنَ بَیْبُونَکُ آنَ بَیْبُونَکُ آنَ بَیْبُونَکُ آنَ بَیْبُونَکُ آنَ بَیْبُونَکُ آنَ بَیْبُونُ مَقَامًا مَا مُحْہُودً اَ '' (عنقریب تیرا دب مجھے نہایت بہند بیدہ مقام عطافر ما ۔ گا)۔

بیمطلب متعدد روایات میں مخضر اور مفصل دونوں طور پر شیعہ وسی کتب میں مذکور ہے اور ان تمام روایات ۔ واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ آیت شریفہ میں ' مُقَامًا مَّحُہُودًا'' (پسندیدہ ترین مقام ومرتبہ) سے مراد مقام شفاعت ۔ تاہم اس کا مطلب پنہیں کہ آنحضرت کے علاوہ دیگر انبیاء کیہم السلام اور اولیاء و آئمہ شفاعت نہیں کر سکیں گے لہٰذان اا روایات سے دیگر انبیاء کی شفاعت کی نفی نہیں ہوتی کیونکہ عین ممکن ہے کہ ان سب کی شفاعت آنحضرت کی شفاعت کی فر، ہواور شفاعت کا آغاز آنحضرت سے ہو۔

اس طرح تفیر العیاشی میں حضرت امام محمد باقر علیه السلام یا حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے منقول ہے ا آپ " نے اس آیت شریف " عَلَى اَنْ يَّبُعَثَكَ مَ بَاكُ مَقَامًا مَّحْمُوْدًا" كَيْفِير مِين ارشاد فرما يا كه اس سے مراد مقا شفاعت ہے۔

### شفاعت کے بارے میں امام جعفر صادق کا ارشاد

تفیرالعیاش میں عبیدین زرارہ کی روایت مذکور ہے انہوں نے کہا کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے بوچ گیا کہ آیا قیامت کے دن مومن کے لیے شفاعت ہے؟ امام سے نوب کا کہ آیا قیامت کے دن مومن بھی قیامت کے دن حضرت محمد کی شفاعت کا مختاج ہوگا؟ آپ نے فرمایا: ہاں کی وکلہ مونین کا خطاف اور گنا ہوں کے مرتکب ہوتے ہیں کوئی ایبانہیں جو آخضرت کی شفاعت کا مختاج نہ ہوراوی کہتا ہے کہ اس وقت خطاف اور گنا ہوں کے مرتکب ہوتے ہیں کوئی ایبانہیں جو آخضرت کی شفاعت کا مختاج نہ ہوراوی کہتا ہے کہ اس وقت ایک شخص نے امام سے بوچھا کہ حضرت پیغیرا کرم سلی للہ علیہ والہ المراس ارشادگرامی کا کیام طلب ہے کہ "انا سدیہ ولا اقدر ولا فخر" (میں بنی نوع آدم کا سردار ہول کیکن اس پر جھے فخر ( تکبر ) نہیں؟) امام سے فرمایا کہ ہاں ہیں آ ہے تہضرت کا دروازہ کھول کرا ہے پروردگار کے حضور سجدے میں گرجا کیں گا اور اس وقت خداوند عالم ارشا فرمائے گا کہ "ار فع ر اُسٹ اشفع تشفع اطلب تعط" (اپنا سرسجدے سے اٹھا کیں اور جس کے لیا شفاعت کریں آپ کی شفاعت قبول ہوگی اور جو ماگئیں گوہ عطا کیا جائے گا)۔ آخضرت سمجد۔

ہے سرا تھا تیں گے اور پھر سجدے میں گرجا تیں گے اور پھر خداوند عالم فرمائے گا:

"أرفع رأسك اشفع تشفع، اطلب تعط" (ا پناسر بجدے سے اٹھا عیں اور شفاعت كريں آپ كى شفاعت قبول ہوگى اور جو مائليں آپ كوعطا كيا جائے گا)۔ تب آنخضرت شفاعت كريں گے اور آپ كى شفاعت كوقبول كيا جائے گا اور آپ جو بھى مائليں گے وہ عطا كيا جائے گا۔

<del>اب سے زیادہ امید دلانے والی آیت</del>

تفیر''فرات''کوفی میں محمد بن قاسم بن عبید کے حوالہ سے تمام راویوں کے ناموں کا ذکر کرتے ہوئے بشر بن شرت کے بھری سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت محمد بن علی علیه السلام کی خدمت میں عرض کی کرتر آن مجید میں کون می آیت سب سے زیادہ امید دلانے والی ہے؟ امام "نے فرمایا کہ تمہاری قوم اس سلسلے میں کیا کہتی ہے؟ سب نے جواب دیا کہ وہ اس آیت کو پیش کرتے ہیں:

سوره وزمر، آیت ۵۳:

\* " لِعِبَادِى الَّذِينَ اَسْرَفُو اعَلَّى اَنْفُسِهِمُ لا تَقْتَطُوْ امِنْ مَّ حَمَةِ اللهِ "

(اے میرے وہ بندو کہ جنہوں نے اپنے او پرزیا دتی کی ہے اللہ کی رحمت سے ناامید نہ ہو)۔

امام " نے فرمایا کہ ہم اہل بیت " بینیس کہتے! (راوی کہتا ہے کہ) میں نے عرض کی: چرآ پ کس آیت کوسب سے زیادہ امید دلانے والی آیت مجھتے ہیں؟ امام نے جواب دیا: ہم اس آیت کوزیادہ امیدوسہارا دلانے والی آیت سجھتے ہیں: سورہ ضحیٰ آیت ۵:

× ' وَلَسَوْفَ يُعْطِيْكَ مَ ابُّكَ فَآثَرُ ضَى ''-

(عنقریب مجھے تیرا پروردگارعطافر مائے گاکہ توراضی ہوگا)۔

خدا کی قسم اس سے مراد شفاعت ہے خدا کی قسم وہ شفاعت ہے خدا کی قسم اس سے مراد شفاعت ہے۔

آیت شریفه "علمی آن بینینک کربیک مقاماً مقدودا" مین "مقام محمود" سے مقام شفاعت مراد لینے کی وجہ ان متعددروایات کے علاوہ کہ جن میں آن مخضرت نے فرمایا کر"اس سے مراد مقام شفاعت ہے"، عین ممکن ہے کہ آیت کے الفاظ بھی اس کا ثبوت ہوں اور وہ یہ کہ خداوند عالم نے فرمایا ہے: "آن بینینک " مطلق ہے جمدد کے اس سے تابت ہوتا ہے کہ وہ مقام قیامت کے دن آن محضرت کوعطا کیا جائے گا اور لفظ "محمود" مطلق ہے برطرح کی جداس میں آتی ہے کیونکہ اس کے کہ وہ مقام تعام تعدد کے دن آن محمود کی خداس میں آتی ہے کیونکہ اس کی خاص حد کے ساتھ مقید کر کے ذکر نہیں کیا گیا البندااس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ ایسامقام ہے کہ اولین و آخرین میں

سے سب لوگوں کے نزدیک پندیدہ ہے اور سب اس کی حمد وتعریف کریں گئے '۔ اور حمد چونکہ اس تعریف کو کہتے ہیں جو کہ اسے تابر اسے کہ تحضرت قیامت کے دن ایک ایسا کارنامہ سرانجام دیں گے جس سے سب لوگ بہرہ مند ہوں گے اور سب السلط کی معتمد میں تابر اس کے ۔ کہ عبید بن زرارہ کی فدکورہ روایت میں ذکر ہو چکا ہے کہ امام "۔ کام پران کی حمد وتعریف کریں گے اور اسے سراہیں گے ۔ کہ عبید بن زرارہ کی فدکورہ روایت میں ذکر ہو چکا ہے کہ امام "۔ ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن ہر محض معزت جم میل اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شفاعت کا محتاج ہوگا' بہر حال اس سلسلے میں مز وضاحت عنقریب کی جائے گی۔

اور جہاں تک قرآن مجید میں سب سے زیادہ امید دلانے والی آیت کا تعلق ہے کہ بیآیت شریفہ: "وَلَسَوْهُ يُعْطِيْكَ مَ بُّكُ فَكَّرُ فَى "سب سے زیادہ امید دلانے والی ہے نہ کہ آیت " نیجادی الَّنِ بْنَ اَسُرَ فُوْا عَلَ اَنْفُوهِمُ تَعْطِیْكَ مَ بُّكَ فَكَرُ فَى "سب سے زیادہ امید دلانے والی ہے نہ کہ آیت " نیجادی الَّنِ بْنَ اَسُرَ فُوْا عَلَ اَنْفُوهِمُ تَعْمُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

اور بيآيت مباركه "فُلُ لِعِبَادِى الَّذِينَ اَسْرَفُوا عَلَى اَنْفُسِهِم لَا تَقْدَطُوا مِنْ تَحْدَةِ اللهِ النَّالَةِ يَعُهُ اللهُ اللهَ يَعُهُ اللهُ اللهُ يَعُهُ اللهُ الل

آخری جملے '' وَاَنِیْبُیُوۤ اِلّی مَ بِیُکُمُ'' میں تو بہ کرنے اور خدا کے حضور سرتسلیم ٹم کر دینے اور احکام الی کی بیروی کرنے کا آ وے کراس بات کو واضح طور پر بیان کر دیا گیا ہے کہ جس بندے نے خدا کی نافر مانی کر کے اپنے او پرظلم کیا اسے خدا کی رحمہ سے ناامیز نہیں ہونا چاہیے اور جب وہ تو بہ کر کے خدا کے حضور سرتسلیم ٹم کرتے ہوئے دین اسلام کی تھانیت پر پہنتہ یقین کے ساتھ دیک ایمال بجالا سکتا ہے تو اسے جا ہے کہ وہ ایسا کرلے اور اس طرح اپنے گنا ہوں کی بخشش کا راستہ ہموار کرے۔ بہرحال اس آیت میں جس "رجت" کی امید دلائی گئی ہے وہ شروط ومقید ہے اور خدانے تھم دیا ہے کہ اگر کوئی اس کے مختص اپنے گنا ہوں کی معافی چاہتا ہے تو وہ تو بہر کے خلوص دل کے ساتھ نیک اعمال بجالائے تو اس کی بخشش ہوسکتی ہے لہذا مغفرت و بخشش کو چند امور کے ساتھ مشروط کر دیا گیا ہے اس لیے اسے عام وغیر مشروط بخشش نہیں سجھنا چاہے ۔ البُتہ جس رحت کا وعدہ خداوند عالم نے پنج برا کرم سلی اللہ علیہ وا کہ دسلم سے کیا ہے اور فر مایا کہ "ہم نے آپ کو عالمین کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے" تو اس سے مراد خدا کی عام اور غیر مشروط (مطلق وغیر مقید) رحمت ہے اور بی آخصرت کی نوشی اور انہیں مسرت و مرور قلب عطاکر نے کے لیے دی گئی ہے جیسا کہ خداوند عالم نے ارشا وفر مایا "" وَکَسُونَ یُعْطِیُكُ مَ بُنُكُ فَاتُدُ فَی "کہ مور قلب عطاکر نے کے لیے دی گئی ہے جیسا کہ خداوند عالم نے ارشا وفر مایا "" وَکَسُونَ یُعْطِیُكُ مَ بُنُكُ فَاتُدُ فی "کہ عظریب تیرا پروردگار تھے (وہ کچھ) عطافر مائے گا کہ (جس سے) توخوش ہوجائے گا۔

اس کی وضاحت ایوں ہے کہ بیآ بت شریفہ ''وکسکوف بیٹ طایٹ کی بنگ فَاکٹر ضی '' خدا کی طرف سے پیغیمرا کرم صلی
الله علیہ وآلہ وسلم پر خاص عنایت واحسان کے ذکر پر شمل ہے اوراس میں ایک ایسے وعدے کا تذکرہ ہے جوآ محضرت کے
ساتھ مختص وخصوص ہے اوراس طرح کا وعدہ خداوئد عالم نے اپنی پوری مخلوق میں سے کسی کے ساتھ بھی نہیں کیا اور بیضدا کی
طرف سے آمخضرت پر خاص عطیہ وعنایت ہے خدانے اس عطیہ وعنایت کو کسی چیز کے ساتھ مشروط ومقیز نہیں کیا ( بعنی بینیں
کہا کہا گہا گہا گہا ہے فال کام کریں گے تو آپ کو بیرعطا کروں گا) بلکہ وہ مطلق یعنی ہر طرح کی شرط وقید سے خالی وعدہ ہے اس طرح کی اس طرف وقید سے خالی وعدہ ہے اس طرح کی اس اور دورہ کی شرط وقید سے خالی وعدہ ہے اس طرح کی اس میں ایس کیا ہے جو اہل بہشت ہیں چنانچے ارشا دہوا:

سوره وشوريٰ، آيت ٢٢:

"لَهُمُ مَّا يَشَاءُونَ عِنْدَى مَ يِهِمُ "

(بہشت میں ان کے پروردگار کے پاس ان کے لیےوہ سب پھھ ہے جووہ چاہیں گے)

سوره ءقءآيت ٣٥:

" لَهُمُ مَّا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِينًا"

(بہشت میں وہ جو کچھ چاہیں گے انہیں ملے گااور مارے پاس اس سے بھی زیادہ ہے)

اس آیت سے بیجی ثابت ہوتا ہے کہ ان لوگوں کے لیے بہشت میں ان کی چاہت سے بھی زیادہ فعتیں موجود ہوں گی اور میدامرواضح ہے کہ ' چاہت'' .....مثیت ..... ہراس خیروسعادت ..... سے تعلق پکڑتی ہے جوانسان کے دل میں آئے' کی مید بھی معلوم ہوا کہ بہشت میں جوخیروسعادت انسان کے لیے موجود ہے وہ اس کے قبلی احساسات سے ماوراء اور بالا تر حبیبا کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا:

سوره وسحده، آیت کا:

" فَلَاتَعْلَمُنَفُسُمَّا أُخْفِى لَهُمْ مِّنْ قُرَّةٍ وَأَعْيُنٍ "

(كونى شخص ينبين جانما كدان كے ليے جوآ تكھوں كى شندك ....خيروسعادت ....جھيا كے ركھى كئى ہوہ كيا ہے!

بنابرایں جب خداوندعالم نے اپنے مومن اوراعمال صالحہ بحالانے والے بندوں کے لیےان کے دائر ہ افکارے بالاتر نعتنين مقرر كرركهي بين توجو كجهابية حبيب اورتمام انبياء "كيمر دار حفزت ختمي مرتبت محم مصطفى صلى الله عليه وآله وسلم خاص عنایت واحسان کے طور پرعطافر مائے گاوہ یقینائمام نعتوں سے برتر عظیم اوروسیع تراورزیادہ ہوگا۔ (غورفر مائیں) یہ ہے خداوند عالم کی عطاوعنایت کا بیان اب دیکھنا ہیہ ہے کہ حضرت پینمبرا کرم محم<sup>مصطفی</sup> صلی اللہ علیہ وآ کہ وسلم کر رضایت وخوشنودی کی صورت کیا ہے! اس مقام پریہ بات واضح اور نا قابل انکار ہے کداس رضایت سے خدا کے فیصلوں اور اس کی تضاء وقدر اور نقد پر پرراضی مونا مراد نیس کیوتکه وه امرالی کے باب سے ہے اور خداتو مالک اور ہر لحاظ سے غنی و ب نیاز ہے جبکہ بندہ سرایا نیاز واحتیاج ہے اور اس کے پاس فقر و نا داری اور حاجتمندی کے سوا کچھ بھی نہیں وہ ہر چیز میں ہر لحاز ہے اور ہر لحد احتیاج رکھتا ہے لہذااس کے لیے ضروری ہے کہ وہ خدا کی دی ہوئی ہر چیز پر راضی ہوخواہ وہ تھوڑی ہویا زیادہ او وہ ہراس فیصلے اور تقذیر برراضی ہوجواس کا بروردگاراس کے لیےمقرر کردیئ خواہ اسے وہ فیصلہ اور تقذیر اچھی لگے یا برک وونوں صورتوں میں اسے اپنے مالک و پروردگار کے فیصلوں اور قضاء وقدر پر راضی ہونا ضروری ہے تو بیصورت حال عام بندول اورابل ایمان کی ہے اور پنجبرا کرم محمصطفی صلی الله علیه وآله وسلم اس امر سے دوسرول کی نسبت زیادہ آگاہ اوراس پ عمل کرنے والے ہیں اوروہ اس کے سوا کچھ بھی نہیں چاہتے جوخداان کے لیے چاہتا ہے ان کی چاہت خدا کی چاہت کے سو كيچينيں ليكن جس رضا و چاہت اورخوشى كا ذكراس آيت شريفه '' وَ لَسَوْفَ يُعْطِينُكَ مَابُّكَ فَاتَرْضَى '' ..... كه خدا تج عنقریب وہ کچھ دے گاجس سے توراضی وخوش ہوگا میں کیا گیا ہے اس سے مرادوہ عام رضایت نہیں جوایک بندہ ،خد کے فیصلوں اور نقذیر پر کرتا ہے کیونکہ پینجمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآ کہ وسلم اپنے پروردگار سے ہرحال میں راضی ہیں خواہ وہ کیج وے یا نہ دے جبکہ اس آیت شریفہ میں آنحضرت کی رضایت کا ذکر اس عطیہ کے ساتھ کیا گیا ہے جوخدا کی طرف ت آ محضرت وديا جائے گا' تواس سے بيمعن مجهاجاتا ہے كه' تيرا پروردگار تجھاس قدرعطافرمائے گا يہاں تك كتوراضى ب جائے'' گویا بیاس طرح پر ہے کہ جیسے کسی فقیر سے کہا جائے کہ میں تجھے اتنا مال دوں گا کہ پھر تجھے کوئی احتیاج باقی ندر ہے' کسی بھو کے سے کہا جائے کہ میں مختجے اس قدر کھانا کھلا وُں گا کہ توسیر ہوجائے' تواس صورت میں مال دینے یا کھانا کھلانے ک کوئی صدمقر رنہیں ہوئی بلکہ عطید احتیاج کی آخری حد تک وسیع ہوگا اور آخضرت کوخدا کی طرف سے جو پچھد یا جائے گااس حال بھی یہی ہے کہ پھراحتیاج کا کوئی پہلوباتی ندرہے گااس لیے اس عطیہ کی تحدیداوراندازہ گیری بھی نہیں ہوسکتی اورقر آ ﴿ آیات کےمطالعہ سے ریجی معلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے اس طرح کے وسیع عطید کا وعدہ اپنے بندول میں سے پچھلوگور

سورهء بينه، آيت 2:

كساته كياب چنانجدار شادى تعالى ب:

ُ إِنَّالَّذِيْنَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحَةِ الْوَلَيِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ فَ جَزَآ وُهُمْ عِنْدَ مَنْ عَدْتِ الْفَاعِدُ اللهِ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ مَا عَنْهُمُ عَنْهُمُ مَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمِنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمِنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمِنْ عَنْهُمُ وَاعْمُوا مُعَنْهُمُ وَاعْمُ فَاعْمُ مِنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمَنْ عَنْهُمُ وَمُ عَنْهُمُ وَمُنْ عَنْهُمُ وَمِنْ عَنْهُمُ وَمُنْ عَنْهُمُ وَا عَنْهُمُ وَمُنْ عَنْهُ عَنْهُمُ وَاللَّهُمُ وَمُنْ عَنْهُمُ وَاللَّهُمُ وَاعْمُ مُنْ عَنْهُمُ وَاللَّهُمُ وَمُنْ عَنْهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ عَنْهُمُ الْمُنْ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ عَنْهُمُ مُعُلِمُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُمُ عَلَا عُلْمُ عَلَيْهُمُ عَلَا مُعْمُ عَلَيْهُمُ مُعْمُوا مُنْ عَلَامُ مُنْ عَلَامُ مُعُلِمُ عَلَامُ عَلَالِهُمُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ

(جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کئے وہی'' خیر البریہ'' (ساری مخلوق سے بہتر) ہیں ان کی جزاوا جران کے پروردگار کے پاس وہ باغات عدن ہیں کہ جن کے نیچ نہریں جاری ہیں وہ انہی میں ہمیشہ رہیں گئے خداوند عالم ان سے راضی و خوش ہیں۔ یہ سب کچھاس محفل کے لیے ہے جواپنے پروردگار کی خشیت میں ہو)۔

اس آیت مبارکہ میں جس تظیم عطیہ کا ذکر کیا گیا ہے وہ بھی خدا کی طرف سے خصوصی احسان وانعام کے طور پر ہے لہذا پیضروری ہے کہ وہ عام مونین کو دیئے جانے والے اجر سے کہیں زیادہ عظیم اور وسیع تر ہو ور نداس کی خصوصیت اور التیازی حیثیت ختم ہوکررہ جائے گی اور پھرید کہ خداوند عالم نے حضرت پیٹیبراکرم صلی الله علیه وآله وسلم کے بارے میں اس طرح ارشاد فرمايا: " بِالْمُوْمِنِيْنَ مَاءُوْفٌ مَّرِيدُم "....سوره، توبه آيت ١٢٨ ... (وهمونين كماتهرا فت اور مہر مانی کرنے والے ہیں) گو یا خداوند عالم نے اس امر کو واضح طور پر بیان کر دیا ہے کہ میرارسول اہل ایمان پرمہر بان ہے البذاآ تحضرت کی رافت ورحت کے واضح ذکر کے بعد یہ کیونگرممکن ہے کہ وہ خودتو بہشت کی فعتوں سے اچھی طرح بہرہ ور موں اور جنت کی نہایت یا کیزہ وخوشگوار فضا سے لطف اندوز ہوں جبکہ ان کے دین وآ کین پرایمان لانے والول میں سے ایک گروہ جہنم کی پستیوں میں گرا ہواور آ گ کے شعلے زنجیروں کی طرح انہیں جکڑ نے ہوئے ہوں حالانکہ وہ خدا کی ربوبیت لة محضرت "كي نبوت وشريعت كوتسليم اوراس پرايمان واعتقاد كا واضح الفاظ ميں اظہار كر يچے ہوں ليكن جہالت كى تاريك را ہوں میں گم ہونے کی وجہ سے شیطان نے انہیں اپنے دام تزویر میں پھنسادیا جس کے نتیجے میں وہ کچھ گنا ہوں کاار تکا ب کر بیٹھے تا ہم ان کا ایسا کرنا کسی عناد و تکبر کے سبب نہیں تھا' اور حقیقت سیے ہے کہ اگر ہم میں سے کوئی ایک بھی اپنے ماضی کا ملاحظہ كر اورا بنى زندگى كرر سے ہوئے ايام پرنظر ڈالے اوراس بات پرغوركرے كداس نے كتنے كمالات اور بلندمراتب ے حصول میں کوتا ہی کی اور کتنی رفعتوں اور عظمتوں سے بہرہ ور ہوتا اس کے لیے مکن تھا مگر اپنی بے توجہی کے سبب وہ ان سے محروم ہوا تو اس صورت میں وہ اپنے آپ کو ملامت کئے بغیر نہیں رہتا اور اپنی زیادتی کا اپنے تیس اعتراف کرتے ہوئے اس تلخ ونا گوار حقیقت کوتسلیم کرلیتا ہے کہاس نے حصول کمالات میں اپنی توانا ئیاں صرف نہیں کیں وہ اس وقت اپنی جوانی کی نادانیوں ادر ٹاتجر بہ کاربوں سے آگاہ ہوکرا پنے او پر اپنے غصے کی بھڑ کتی ہوئی آگ پر قابو یاتے ہوئے آپ کومورد ملامت قراردین اور برا بھلا کہنے کی بجائے اپنے او پررحم کرنے لگتا ہے اسے اپنی حالت زار پررحم آتا ہے اس کا ساس اورا بناو پررجم کھاناای معمولی وناچیز قوت رحمت کے سبب سے ہوتا ہے جو خداوندعالم نے اس کی فطرت میں ور یعت فرمادی ہے توجب خدا کی عطا کی ہوئی فطری رحمت انسان کے وجود میں اتنابڑ ااحساس وانقلاب پیدا کرسکتی ہے تو پھراس کریم ورحیم یروردگار عالم اور کا کنات کے مالک کی رحت کتنی عظیم ہوگی کہ جس کے سامنے انسان اپنی جہالت و نا دانی اور کمزور یول کے ساتھ رحت کی امید لیے کھڑا ہواور اپنے نبی کی رافت ومہر بانی اوراس عظیم شخصیت کی عنایت وکرم نوازی کی آس لگائے

ہوئے ہوکہ جوجسم رحمت کردگار ہیں،اس کی حالت زار پرکردگارعالم اورارحم الراحمین کی رحمت کے دروازے کیونکر بند ہوسکتے ہیں اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ ایک موس کی اس کیفیت اور قابل رحم حالت پر ٹبی کریم کی رحمت جوش میں نہ آئے اوراسے تخت ترین و ناگوار حال اور موت کی تلخ صورت سے لے کرقیا مت کے مولنا کے منظر تک کی دشوارگز ارکیفیتوں میں جتلا دیکھنے ک با وجو در حمد للعالمین کی عنایت اس پر سامی گئی نہ ہو؟

شفاعت کے وسیع دائرہ کا تذکرہ

تفیراتی میں آیت شریفہ ''وکا تنفی خالشفا کے نوٹ کا آزاد کردہ فلام کے کا م' کا نوٹ کئی'' کی تغیر میں فرکیا گیا ہے کہ ابوالعباس مکبر نے کہا کہ حضرت علی بن الحسین علیہ السلام کی ایک زوجہ کا آزاد کردہ فلام کرجس کا نام'' ابوا یکن'' تھا ایک داز امام ابوجھ طیا السلام کی خدمت اقدل میں آیا اور کہنے لگا کہ آپ، لوگوں کو فوٹ فہنی میں جٹلا کرنے اور آئیس دھو کہ دیے کے لیے بھیٹ شفاعت جھ شفاعت جھ یا ودلاتے رہتے ہیں! بین کر حضرت امام ابوجھ طیاب اللام خت خفینا ک ہوئے اور آپ کے چیرے کا در گئی سرخ ہوگیا' ای حالت میں امام علیہ السلام نے فرمایا: تبھی پر بخت افسوں ہے اے ابوا بین! توا پنے آپ عفت و پاکدامنی کا حال جھتے ہوئے فلا فہنی کا شکار ہے جس کے نتیج میں تواس قدر جسارت کر دہا ہے' یا در کھ کہ تو جب قیامت کے جواناک منظر کو دیکھے گا تواس وقت تجھے معلوم ہوگا کہ تو حضرت تحتی مرجنت تھی مصطفی صلی اللہ علیہ وآلد وسلم کی شفاعت کا کر قدر حالت کریں گئی جواپئے گنا ہوں اور نافر ما نیوں کے ہواناک منظر کو دیکھے گا تواس وقت تحقیم معلق میں کی شفاعت کریں گے جواپئے گنا ہوں اور نافر ما نیوں کے ہواناک منظر کو دیکھے گئی ہوگا جو حضرت تو ختی مرجنت جھی مصطفی صلی اللہ علیہ وآلد وسلم کی شفاعت کا حق مربن کی شفاعت کریں گے دور اور کی کی شفاعت کریں گے اور ہمیں اپنے شیموں و بیروکاروں کی شفاعت کا حق حاصرت ہو تی مصلی الشرعلیہ وآلد وسلم اپنی ساری امت کی شفاعت کریں گے اور ہمیں اپنے شیموں و بیروکاروں کی شفاعت کرے گا اور موس کے دو بزرگ قبیلوں کے سردار) چھے لوگوں کی شفاعت کرے گا اور موس کے دو بزرگ قبیلوں کے سردار) جھے لوگوں کی شفاعت کرے گا اور موس کے دو بزرگ قبیلوں کے سرداری کے تاہوں کو معاف خرماوں کی خدمت گزاری کا پورا پو جس کو دو میں دور دور کو کر وخاور کی دوروگا دراس خض نے میری خدمت گزاری کا پورا پو کی اور موس کے دورون کی کر درت کی کا اس کے تاہوں کو معاف خرماوں کی خدمت گزاری کا پورا پو کی دورون کی میں دورون کی کورون کی کورون کورون کورون کورون کورون کی دورون کی میں دورون کی معاف خرماوں کی خدمت گزاری کورون کی میں کورون کورون کورون کی کورون کورون کی دورون کورون کورون کی کورون کورون

اس روایت میں امام علیہ السلام کا پیفر مانا کہ'' قیامت کے دن اولین و آخرین میں سے کوئی ایسانہ ہوگا جو حضرت مج مصطفی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی شفاعت کا محتاج نہ ہو' اس سے بظاہریہ معلوم ہوتا ہے کہ پیمومی شفاعت ( یعنی وہ شفاعت کہ جو ہر ایک کے لیے ہوگی ) کے علاوہ ہے جس کا ذکر اس روایت کے ذیل میں ان الفاظ میں کیا گیا ہے:''اے ابوا یمن! خ شخصے بھے' کیا آنحضرت اس شخص کے علاوہ کسی کی شفاعت کریں گے جو اپنے گنا ہوں اور نافر مانیوں کے سب جہنم کی آگ مستحق قراریا چکا ہے۔'' یہی مطلب تفییر العیاشی کے حوالے سے عبید بن زراہ کی روایت میں حضرت امام جعفر صادق عل السلام کے فرمان میں ذکر کیا جاچکا ہے اور اس مطلب کوئی دیگرروا بات میں بھی ذکر کیا گیا ہے جو کہ عامدو خاصہ (سنی وشیعہ) دونوں کی کتب میں مذکور ہیں اور ان سب سے بالا ترقر آن مجید میں خداوند عالم کے ارشادگرا می سے بھی اس کا ثبوت ماتا ہے ، ملاحظہ ہو:

سوره وزخرف، آیت ۸۲:

''وَلاَ يَمُلِكُ الَّذِينَ يَنُ عُوْنَ مِنُ دُوْنِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعُلَمُوْنَ''-(اور بیرخدا کے علاوہ جن لوگوں کو پکارتے ہیں وہ شفاعت کے مالک نہ ہوں گے سوائے ان لوگوں کے، کہ جنہوں نے علم رکھتے ہوئے تن کی شہادت دی)۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ شفاعت کا معیار شہادت ( گوائی دینا) ہے لہذا شہداء ہی قیامت کے دن شفاعت کریں گے اور شفاعت ان کی ملکیت واختیار میں ہوگئ ہم عنقریب آیت شریفہ ' و گُلُ لِكَ جَعَلْنَكُمُ اُمَّةً وَّ سَطًا لِنَّا مُونَّ وَ اَسْطًا لِنَّا مِن وَ اَسْطًا لَمْ اَسْدَ وَ اَخْتِیار میں ہوگئ ہم عنقریب آیت شریف ' و گُلُ لِكَ جَعَلْنَكُمُ اُمَّةً وَ سَطًا لِنَّا مُن وَ اَسْطًا الله عَلَيْ الله مَنْ الله امرى وضاحت کریں گے کہ انبیاء "شہداء ہیں اور آ محضرت انبیاء " پرشہادت دینے والے ہیں لہذا حضرت پنجبرا کرم صلی الله علیه وآلہ و کم منام شبعوں کے شفع ہیں اور اگر ان شہداء کی شفاعت نہ ہوتی تو قیامت کا وجود ہی نہ ہوتا۔

## محمصطفع شفيع روز جزا

تفیرتی میں آیت مبارکہ "ولا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدُ کَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### شفاعت کرنے والے تین گروہ

کتاب خصال میں حضرت علی علیہ السلام سے معقول ہے کہ حضرت پینیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا وفر مایا: قیامت کے دن تین قسم کے لوگ شفاعت کریں گے اوران کی شفاعت قبول کی جائے گئی پہلے انبیاء " پھر علما کی 'پھرشہدا گ۔ بظاہراس روایت میں شہداء سے مراد'' ممیدان جنگ میں جان قربان کرنے والے " ہیں جیسا کہ عام طور پر آئمہ اطہار علیہم السلام کی روایات میں اس لفظ سے میدان جنگ میں قبل کئے جانے والے شہداء ہی مراد ہوتے ہیں نہ کہ وہ شہداء کہ

#### جواعمال کی گواہی ویے والے ہیں جو کہ قرآنی اصطلاح ہے۔

حديث الاربعة ماة سےاستناد

کتاب خصال میں مشہور ومعروف''حدیث الاربعۃ ماُ ق''میں ہے کہ حضرت امیر المومنین '' نے فرمایا کہ ہم بھی شفاعت کریں گےاور ہماری مودت رکھنے والے بھی شفاعت کریں گے۔

شفاعت کے باب میں متعددروایات ایس ہیں جن میں حضرت سیرہ نماء عالمین فاطمہ زہراء علیمااللام کی شفاعت اور آنجناب کی اس اولاد کی شفاعت کا ذکر ہے جو مقام امامت پر فائز نہیں ، اورمونین کی شفاعت کا بچہ فائر کر ہے یہاں تکہ کہ وہ بچہ جو سقط ہوجائے 'چنا نچاس سلطے میں مشہور ومعروف مدیث سے واضح طور پر اس حقیقت کا پید چاتا ہے کہ جس میر آنحضرت کا ارشاد گرامی ہے: '' تنا کھوا تنا سلوا فانی اباھی بکھ الاصمہ یوم القیامة ول بالسقط یقوم محبنط علی باب الجنة فیقال له ادخل فیقول لاحتی یں خل ابوای ' بالسقط یقوم محبنط علی باب الجنة فیقال له ادخل فیقول لاحتی یں خل ابوای ' (نکاح کرواور اپنی نسل کوزیادہ کروکہ میں قیامت کے دن تمہاری وجہ سے دومری امتوں کے مقابلے میں فخروم بابات کروں گاروں تک کرم ہا تک کرم ہا ہے گا اور اس سے کہا جائے گا کہ میں اس وقت تک بہشت میں داخل نہیں ہوں گا جب تک کہ میر سے والدین داخل نہ ہول گیا وہ اپ کہ ان باپ کی شفاعت کر ہے گا کہ میں اس وقت تک بہشت میں داخل نہیں ہوں گا جب تک کہ میر سے والدین داخل نہ ہول گیا وہ اپنی کی شفاعت کر ہے گا کہ میں اس وقت تک بہشت میں داخل نہیں ہوں گا جب تک کہ میں اس وقت تک بہشت میں داخل نہیں ہوں گا جب تک کہ میر سے والدین داخل نہ ہول گیا وہ اپنی کی شفاعت کر ہے گا کہ میں اس وقت تک بہشت میں داخل نہیں ہوں گا جب تک کہ میر سے والدین داخل نہ ہول گیا وہ اپنی کی شفاعت کر ہے گا کہ میں اس وقت تک بہشت میں داخل نہ ہول گا وہ بین کے میں اس ہوں گا جب تک کہ میں اس وقت تک بہشت میں داخل نہ ہول گا وہ بیا کہ کر ہے گا کہ میں اس وقت تک بہشت میں داخل نہ ہول

#### بہشت کے آٹھ دروازے

اسی طرح کتاب خصال میں ہے کہ حضرت ابوعبداللہ علیہ السلام نے اپنے والد بزرگوار اور دا دامحتر م کے حوالے سے بیان کیا ہے کہ حضرت امیر المونین علی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:

(ان للجنة ثمانية ابواب: بأب يدخل منه النبيون والصديقون، وبأب يدخل من الشهداء والصالحون، وخمسة ابواب يدخل منها شيعتنا و هجبونا، فلا ازال واقفاً وعلى الشهداء والصالحون، وخمسة ابواب يدخل منها شيعتنا و هجبونا، فلا ازال واقفاً والصراط الدعوا و اقول: رب سلم شيعتى و هجبى و انصارى و من تولانى فى دار الدنيا فاذا النداء من بطلان العرش: قد اجيبت دعوتك و شفعت فى شيعتك و يشفع كل من شيعتى و من تولانى و نصرنى و حارب من عادانى بفعل او قول فى سبعين الفا رجل من شيعتى و من تولانى و نصرنى و حارب من عادانى بفعل او قول فى سبعين الفا من جيرانه و اقرباء لا، وبأب يدخل منه ساير المسلمين عن يشهد ان لا اله الا الله و له يكن فى قلبه مقدار ذرة من بغضنا اهل البيت،

"بہشت کے آٹھ دروازے ہیں:

ایک دروازہ انبیاء اوصدیقین کے لیے ہے وہ اس سے بہشت میں داخل ہول گے۔ دوسرادروازہ شہداء وصالحین کے لیے ہے وہ اس سے بہشت میں داخل ہول گے۔

پانچ درواز ہے ہمارے شیعوں اور ہمیں دوست رکھنے والوں کے لیے ہیں وہ ان سے بہشت میں داخل ہوں گے اور میں بل صراط پر کھڑار ہوں گا اور بارگاہ الہی میں دعا کرتے ہوئے عرض کروں گا کہ اے میرے پروردگار! میرے شیعوں اور مجھ سے محبت کرنے والوں اور میرے مددگاروں اور ان تمام لوگوں کوسلامتی عطافر ما جو دنیا میں میری ولایت کا دم بھرتے سے اور آئیں جہنم میں گرنے سے محفوظ فر ما''۔اس وقت عرش سے آ واز آئے گی کہ''آپ کی دعا مستجاب ہوئی اور آپ کی شفاعت قبول ہوئی'' پس قیامت کے دن میرے شیعوں میرے مددگاروں میری محبت رکھنے والوں اور اپنے قول وقعل کے ذریعے میرے دشمنوں سے جنگ کرنے والوں میں سے ہرایک شخص اپنے ہمسایوں اور اپنے قریبیوں میں سے ستر ہزارافراد کی شفاعت کرےگا۔

ایک دروازہ ایہ اہوگاجس سے وہ دیگراہل اسلام اور کلمہ گویان تو حید بہشت میں داخل ہوں گے جن کے دلوں میں ہم اہل میت سے ذرہ بھر بغض نہیں ہوگا۔

امام جعفر صادق مكاكايك خط

کتاب کافی میں حفص موذن سے ایک روایت منقول ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے اپنے اصحاب کے نام ایک خط میں تحریر فرمایا:

(واعلموا انه ليس يغنى عنكم من الله احدامن خلقه لا ملك مقرب ولا نبى مرسل ولا من دون ذالك، من سرهان ينفعه شفاعة الشافعين عند الله فليطلب الى الله ان يرضى عنه)

''جان لوکہ پوری مخلوق میں سے کوئی بھی ایسانہیں ہے جو تمہیں خداسے بے نیاز کردے نہ کوئی مقرب فرشتہ اور نہ کوئی نبی ورسول اور نہ بی کوئی دوسرا' لہذا جو شخص شفاعت کرنے والوں کی شفاعت حاصل کرنے کا خواہشمند ہواور یہ چاہتا ہو کہ خدا کے پاس اس کے حق میں شفاعت قبول ہووہ خداوند عالم سے اس کی رضا وخوشنو دی طلب کرے اور اپنے قول وفعل کے ذریعے استدعا کرنے کہ خدا اس سے راضی ہو۔

سیدہ فاطمہ زہراء کی شفاعت کے بارے میں!

تفیر فرات کوفی میں مولف نے اپنے اسناد کے ساتھ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ

آ نجناب نے فرمایا کہ جابرانساری نے حضرت الوجھ مرام محمد ہا قرعلیہ السلام کی خدمت میں عرض کی: اے فرز ندرسول المیر اجاب نے جاب آپ پر قربان ہوآپ بھے اپنی جدہ محتر مہ حضرت فاطمہ زہراء علیہ السلام کے متعلق کچے بیان فرما کیں! جابرت نے امام علیہ السلام کے بیانات ذکر کئے جن میں آ نجناب نے قیامت کے دن حضرت فاطمہ زہراء علیہ السلام کی شفاعت کا تذکرہ کیا (او کہاں تک پنچ ) کہ امام ابوجھ محمد ہا قرعلیہ السلام نے فرمایا کہ خدا کی قتم ..... قیامت کے دن ..... اوگوں میں سے کوئی ہاتی نہر کہاں تک پنچ ) کہ امام ابوجھ محمد محمد المراب فرمایا کہ خدا کی قتم ..... قیامت کے دن ..... اوگوں میں سے کوئی ہاتی ہوگا گھریہ کہ یا دہ دین کے بارے میں شک کرنے والا ہوگا یا کا فرجوگا یا منا فتی ہوگا اور جب وہ سب جہنم میں ڈالے جا بھی ہوں گے تو وہاں فریا دکریں گے اور پکار کیا رکھ کر یہ کہاں فرمایا ہے ۔ (خداوند عالم نے ان کی پکار کوئر آن مجید میں یوں بیان فرمایا ہے ۔ (الا میں میں المومنی ن " (الا مشاحت کرنے والا نہیں اور نہیں کوئی ہمارا مخلف میں اگر ہمیں دوبار مشاحت کرنے والان بیں اور نہیں دوبار میں ہے کوئی ہماری شفاعت کرنے والانہیں اور نہیں کوئی ہمارا مخلف میں اگر ہمیں دوبار کی میں المومنی کی اسے انہیں دوبار کی بیا افرض آئیں و نیا میں واپس بھیجا بھی جائے تب بھی جن چیز وں سے آئیس روکا گیا ہے انہی کی طرف پلیا حاص کے اور اگر بالفرض آئیس و نیا میں واپس بھیجا بھی جائے تب بھی جن چیز وں سے آئیس روکا گیا ہے انہی کی طرف پلیا حاص کے اور وہ ہیں بی مجوب و لئے والے!۔

رح شفاعت کرنے والوں کی شفاعت سے بہرہ ور ہوتے) بنابرای بیآیت مبارکدان آیات میں سے ایک ہے جو فاعت کے وقوع پذیر ہونے کا ثبوت فراہم کرتی ہیں۔

فاعت پغیبر کا تذکره

كتاب توحيد (شيخ صدوق) ميس بى كدامام موى كاظم عليه السلام في اين پدر بزرگوار اورانهول في ايخ آباء ارام کے حوالے سے حضرت پیغیر اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد گرامی ذکر فرمایا ہے کہ آنحضرت نے فرمایا: انما شفاعتى لاهل الكبائر من امتى، فاما المحسنون فما عليهم من سبيل) "ميرى امت يس س ہری شفاعت صرف انبی لوگوں کو حاصل ہوگی جو کبیرہ گناہوں کے مرتکب ہوئے ہوں گے لیکن جن لوگوں نے تیک اعمال کے ہول کے انہیں شفاعت کی ضرورت ہی نہ ہوگی' امام "سے پوچھا گیا کہ اے فرزندرسول ایپیفر مایئے کہ کبیرہ گناہوں کا الكاب كرنے والے كيوكر شفاعت سے بہرہ ور مول كے جبكه خداوند عالم نے ارشاوفر مايا ہے "وَ لا يَشْفَعُونَ الاليمن اُں تضلی (اوروہ شفاعت نہیں کریں گراس کی ، کہ جے خدالپند فرمالے) اور بیربات واضح ہے کہ کیرہ گناہوں کا ارتکاب ارنے والے بھی خدا کے پیندیدہ افراد قرار نہیں پاسکتے امام موی کاظم علیدالسلام نے جواب دیا کہ: 'مومن جب بھی کی گناہ اارتکاب کرتا ہے تواس کا اپیا کرنا اسے د کھویتا ہے اوروہ اپنے کئے پر کف افسوس ملتا ہے اور اپنے تیسَ نا دم وپشیان ہوتا ہے رة مخضرت كاارشاد بكندامت ويشياني بي اصل من توبه بأوريجي تمخضرت كاارشاد ب: (من سرته حسنة سائته سيئة فهو مومن فن لمريندم على ذنب يرتكبه فليس عمومن ولمرتجب له أَلْشَفَاعَة و كَانَ ظَالَما أَوالله تعالى ذكره يقول: مَا لِلظِّلِينَ مِنْ حَبِيْمٍ وَّ لِإِ شَفِيْج يُّطَاعُ، ) كم ادن وہی ہے جواینے نیک عمل سے خوش ومسر ور اور اسنے برے عمل سے پریشان ومغموم ہو البذا جو مخص اینے ارتکاب گناہ سے نادم و پشیان نہ ہووہ مومن ہی تہیں اور وہ شفاعت سے ہرگز بہرہ ورنہ ہوگا بلکہ وہ ظالم ہے اور خداوند عالم نے انہی کے إُتعلن فرمايا ب: " مَالِلظَّلِيدِينَ مِنْ حَيِيمُم وَ لا شَفِيع يُطَاعُ - سوره عفافرآيت ٨ - ظالمون كا ندكو في مخلص دوست بود اندہی کوئی ان کی شفاعت کرنے والا ایسا ہے کہ جس کی بات مانی جاتی ہو پھر کسی نے امام علیہ السلام سے بوچھا کہ اے فرزند اول ایر کیونکر ہے کہ جو محض اینے ارتکاب گناہ سے نادم و پشیمان نہ ہووہ مومن ہی نہیں؟ امام " نے فر ما یا کہ اس کی وجہ بیہ ہے اُلہ کوئی مخص ایسانہیں جواس یقین کے باوجود کہ گناہ کے ارتکاب پرسز ااور عقاب ہوگا گناہ کا ارتکاب کرنے نے بعد سزا کے ف سے اس پرنادم و پشیمان نہ ہو (جس شخص کو یقین ہو کہ گناہ پر سزا ہوگی وہ یقیناً سزا کے خوف سے اپنے کئے پر پشیمان ہو ﴾) اور جول ہی وہ نادم و پشیمان ہوا گو پا اس نے توبہ کرلی اور توبہ کرنے والاشخص شفاعت کامستحق قراریا تا ہے کیکن اگروہ ا پیمان نه ہوتو وہ دوبارہ اس گناہ کا مرتکب ہوگا اور جو بار بار گناہ کر بے تو اس کی بخشش نہیں ہوسکتی کیونکہ اسے گناہ کی سز اپرایمان القین نہیں اگراہے اس پر ایمان ویقین ہوتا تو یقینا نادم و پشیمان ہوتا' اور حضرت پیغمبرا کرم صلی الله علیه وآله وسلم نے ارشاد فر مایا ہے کہ توبدواستغفار کے بعد کوئی کمیرہ گناہ باقی نہیں رہتا اور نہ ہی کوئی صغیرہ گناہ بار بارانجام دینے کے باوجود صغیرہ کہا ہے اور خداوند عالم کا بیفر مان کہ '' وکا کیشفٹٹوٹ اگر لیکن اٹرات کے '' (وہ شفاعت نہیں کریں گے مگر صرف اس کی جے خدا پند فر مالے ) تواس سے مرادیہ ہے کہ شفاعت کرنے والے قیامت کے دن کسی کی شفاعت نہیں کریں گے سوا۔ اس کے ، کہ جو خدا کے نزدیک پندیدہ دین رکھتا ہو۔ اور حقیقت امریہ ہے کہ دین ٹیک اعمال پر جزااور برے اعمال پر سزا اور برے اعمال پر سزا اور برے اعمال پر سزا اور برے اعمال پر سزا کے مقیدہ اور اقراد بی کا دوسرانام ہے۔ پس جو خص پیندیدہ دین رکھتا ہووہ یقینا اپنے گناہ پر نادم و پشیمان ہوگا کیونکہ وہ جانا۔ کہ گناہ کرنے والے کا قیامت کے دن کیا انجام ہوگا اور وہ اس پر ایمان بھی رکھتا ہے۔ ( کتاب التو حید ، صفحہ کے مسلم میں بیاب ۲۳)

#### روایت کی تشر تک

اورا ما معلیہ السلام کا بیفر ماٹا کہ'' جب وہ اپنے شین نادم دیشیمان ہوتو گویا اس نے توبہ کرلی اور وہ شفاعت کا مستقم ہما'' تو اس سے مراد بیہ ہے کہ وہ اپنے کئے پر ندامت و پشیمائی کے بعد پہندیدہ دین وعقیدہ کا حامل بن کر خداوند عالم کم طرف پلٹ آتا ہے اور اس طرح شفاعت کا استحقاق پالیتا ہے۔ لیکن اگرامام کے بیان میں' ندامت' سے مرادو ہی توبہ جائے جواصطلاح عام میں معروف ہے تو وہی توبہ اس کی شفاعت کرنے اور اسے جہنم سے نجات دلانے میں کا فی ہے، جائے جواصطلاح عام میں معروف ہے تو وہی توبہ اس کی شفاعت کرنے اور اسے جہنم سے نجات دلانے میں کا فی ہے،

اوراما م علیہ السلام کا بیفر مانا کہ'' پیغیبراکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ استغفار کے بعد کوئی کیرہ گناہ،

کیرہ نہیں رہتا'' تو دراصل اس جملے کے ذکر سے اس کے بعد والے جملے کی طرف توجہ مبذول کرانا مقصود تھا اور وہ یہ کہ ''کی صغیرہ گناہ کوبار بارانجام دیئے سے وہ صغیرہ ہونے کی حالت پر باقی نہیں رہتا'' کیونکہ چوخص معاد اور قیامت کا مکر ہے اور انام و پشیمان نہیں ہوتا وہ گناہ اس کی نسبت دوسراعنوان اختیار کرلیتا ہے اور وہ یہ کہ بیخض معاد اور قیامت کا مکر ہے اور آیات اللی کے ساتھ ظلم کرتا ہے لہذا اس کی بخشش نہیں ہوسکتی کیونکہ کسی گناہ کی بخشش اسی صورت میں ممکن ہے جب گناہ کا بخش آلی کے ساتھ ظلم کرتا ہے لہذا اس کی بخشش نہو ہو جب گناہ کا بخشش اسی صورت میں ممکن ہے جب گناہ کا است قابل مرتکب فضی آلی ہوجائے جبکہ دونوں صورتیں باز بارگناہ کرنے والے کی بابت قابل انصور نہیں بعنی جو حض بار بار معصیت کا ارتکاب کرتا ہے تو وہ نہ تو نام و پشیمان ہوتا ہے اور نہ بی تا تب'اسی طرح وہ شفاعت سے بھی بہرہ ورنہیں ہوتا کیونکہ شفاعت اسے حاصل ہوتی ہے جس کا دین وعقیدہ خدا کے نزدیک پندیدہ ہوتو وہ شفاعت اسے جس کا دین وعقیدہ خدا کے نزدیک پندیدہ نہوتو وہ شفاعت سے بھی محروم نزدیک کیونکر پندیدہ بوتو وہ شفاعت سے بھی محروم نزدیک کیونکر پندیدہ نہوتو وہ شفاعت سے بھی محروم نزدیک کیونکر پندیدہ نہوتو وہ شفاعت سے بھی محروم نزدیک کیونکر پندیدہ نہوتو وہ شفاعت سے بھی محروم نزدیک کیونکر پندیدہ نہوتو وہ شفاعت سے بھی محروم نزدیک کیونکر پندیدہ نہوتو وہ شفاعت سے بھی محروم نزدیک کیونکر پندیدہ نہوتو وہ شفاعت سے بھی محروم نے گائیں نہتو ہو اور بین وادہ موادر کرسکتی ہے۔

آتيا مت کے دن جمال ۽ پروردگار

کتاب خصال میں متعدد اسناد کے ساتھ حضرت امام رضا علیہ السلام کے حوالے سے مذکور ہے کہ آنجناب " نے ایٹ آباء کرام " کے حوالے سے پیغمبراکرم کاار شادگرامی بیان کیا کہ آنحضرت نے فرمایا ہے:

(اذا كأن يوم القيامة تجلى الله عزوجل لعبدة المومن فيوقفه على ذنوبه ذنباً ذنباً ثمر يغفر الله له لا يطلع الله له ملكاً مقرباً ولا نبياً مرسلاً ويسترعليه الم يقف عليه احد، ثمر يقول لسياته: كونى حسنات)

''قیامت کے دن خداوند عالم اپنے مومن بندے کے سامنے بخلی فرمائے گا (اپنی عظمت کا جلوہ و کھائے گا) او اسے اس کے تمام گنا ہوں سے آگاہ کرے گا اور پھراس کی مغفرت کرے گا'اور بیسب پھھاس لیے کرے گا کہ کوئی مقرر درگاہ فرشتہ اور نبی ورسول اس کے مومن بندے کی خطاؤں اور گنا ہوں سے آگاہ نہ ہونے پائے اور خداوند عالم اپنے موم بندے کی پردہ پوٹی فرمائے گا تا کہ کوئی اس کی لغز شوں کے آثار سے مطلع نہ ہونے پائے' اس کے بعد خداوند عالم اس کہ خطاؤں اور گنا ہوں کو تھے کہ دہ ویکیوں میں بدل جائیں۔

(اس روایت کی تمام تراسناد کے باوجوداس کے مندرجات کئی پہلووں سے قابل ت اُویل ہیں اوراس کے ظاہر اُ الفاظ وعبارات سے کسی اہم مطلب کا استناد درست نہ ہوگا۔ مترجم )۔

### پنیمبراسلام کاکھلکھلاکر ہنستا!

کتاب سی مسلم میں راویوں کے اساء گرامی ذکر کئے بغیر حضرت ابوذر غفاری سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں۔
کہا: حضرت پیغیبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فر ما یا ہے: '' قیامت کے دن ایک شخص کولا یا جائے گا اور حکم دیا جائے ' کہ اس کے سامنے اس کے صغیرہ گناہوں کو پیش کر واور اس کے کبیرہ گناہ اس سے دورر کھو پس جب اس کے سامنے اس کے صغیرہ گناہ پیش کئے جائیں گئے وہ ان تمام گناہوں ' صغیرہ گناہ پیش کئے جائیں گے اور کہا جائے گا کہ تو نے فلال دن یہ کام کیا اور فال دن یہ کام کیا تو وہ ان تمام گناہوں ' اعتر اف واقر ارکرے گا اور کسی ایک کا بھی انکار نہیں کرے گالیکن وہ صغیرہ گناہوں کے اقر ارواعتر اف کے ساتھ ساتھ ا کبیرہ گناہوں سے خوفز دہ ہوگا کہ کہیں وہ اس کے سامنے پیش نہ کئے جائیں پھر (اس کے اس خوف اور کبیرہ گناہوں کے پیش کئے جانے کی صورت میں احساس شرمندگی کی وجہ سے ) حکم دیا جائے گا کہ اس کی ہر خطا ولغرش کی جگہ ایک نیکی اسے دے د وہ خض کہے گا کہ میں نے تو بہت سے گناہ کئے متے مگر انہیں یہاں نہیں دیکھ رہا ہوں 'حضرت ابوذر نے کہا کہ آئحضرت ۔ جب بیدوا قعہ سنایا تو آپ کھکے کھلے کا کہ بس پڑے سے گناہ کئے متے مگر انہیں یہاں نہیں دیکھ رہا ہوں 'حضرت ابوذر نے کہا کہ آئحضرت ۔

(اس روایت میں بھی کتاب خصال میں مذکورراویت کی شاہت پائی جاتی ہے م)۔

## ابليس كى تمنائے شفاعت

كتاب امالى مين مذكور ب كه حضرت امام جعفر صادق عليه السلام في ارشاد فرمايا:

اذاكان يوم القيامة نشر الله تبارك وتعالى رحمته حتى يطبع ابليس في رحمته)

''جب قیامت کا دن ہوگا تو خداوند عالم اپنی رحمت کا دامن پھیلا دے گا اور خدا کی رحمت اس قدر وسعت اختیار کرے گی کہ شیطان بھی اس کے حصول کامتنی ہوجائے گا۔

#### فكسفيانه بحث

یدایک مسلمہ حقیقت ہے کہ معاد (قیامت) کے متعلق جو تفصیلی مطالب قرآن وسنت میں ذکر کئے گئے ہیں عقلی ولائل ان کے اثبات سے قاصر ہیں اس کی وجہ بقول ابوعلی سینا سیہ ہے کہ وہ بنیادی اصول (مقدمات) کہ جن کے ذریعے حقائق تک پہنچنا ممکن ہوتا ہے وہ انسانی عقل کی سترس سے باہر ہیں عقلی ولائل انہیں نہیں نہیں پاسکتے کیکن بدن سے روح کے نکل جانے کے بعد انسان جس عقلی ومثالی تجرد کا حال ہوتا ہے اس کے ثبوت پر عقلی دلائل موجود ہیں کہ جوان عقلی ومثالی کمالات کا بھی اوراک کر سکتے ہیں جن کا حصول سعادت وشقاوت کے دوراستوں میں سے کی ایک پر چلنے پر موقوف ہے۔

حقیقت بیہ کہ انسان ابتدائے امر ہی سے ایسا ہے کہ جب بھی کوئی کام انجام دیتا ہے تواس کے آغاز ہی میں اس کی بابت اس کی لوح دل وصفیح جاں پر سعادت و شقاوت کی ایک تصویر بن جاتی ہے اور سعادت و شقاوت کی ایک خاص حالت و کیفیت اس کے اندر پیدا ہوجاتی ہے بیا در ہے کہ یہال' سعادت' سے ہماری مراد ہروہ چیز ہے جو انسان ہونے کے ناطے اس کے لیے بہتر (خیر) ہے اور' شقاوت' سے مراداس کے برعس ہروہ چیز ہے جوانسان کے لیے انسان ہونے کے حوالے سے (شر) بری ہے' اب اگروہ اس کام کو بار بار انجام دے تواس کی وہ حالت و کیفیت شدت اختیار کر لیتی ہے اور اس کے باطن میں چھاجاتی ہے یہاں تک کہ اس کی جڑیں اس قدر مضبوط ہوجاتی ہیں کہ پھروہ انسان کی طبح کا ایک حصد بن جاتی

ایک دہ انسان کہ جوذات کے لحاظ سے سعادت مند ہے گیکن عمل وکر دار کے لحاظ سے شقی وبد بخت ہے۔ اور دوسرادہ کہ جوذات کے لحاظ سے شقی مگر عمل وکر دار کے حوالے سے نیک وسعادت مندہے۔

پہلی قشم کا انسان اس اعتبار سے اپنی ذات میں سعادت مند ہے کہ اس کا باطن سے اور ثابت وغیر متزلزل عقید۔
کا حامل ہے اور اعتقاد کی پاکیزگ اس کی ذات پر چھائی ہوئی ہے لیکن دنیا میں آ کرلباس بدن زیب تن کرنے اور آزاد کی اختیار سے بہرہ ور ہونے کے بعد گنا ہوں اور خطاؤں ولغز شوں کے انجام دینے کی وجہ سے اس کی لوح نفس پر شقاوت و بد پنخ کی کروہ تصویر میں نقش ہوگئی جیں اور چونکہ وہ سب تصویر میں اور نا پسند بدہ و مکروہ شکلیں ایسی ہیں کہ جو اس کی ذات کے ساتح کی محروہ تھا میں ہمرنگ نہیں لہٰ ذاان صور توں کا اس کی لوح نفس پر باقی رہ جانا بھی نا قابل قبول ہے بلکہ عقلی ولائل سے ،
می صورت میں بھی ہمرنگ نہیں لہٰ ذاان صور توں کا اس کی لوح نفس پر باقی رہ جانا بھی نا قابل قبول ہے بلکہ عقلی ولائل سے ،
امر ثابت ہے کہ جو چیز ذات سے ہمرنگ وہم آ ہنگ نہ ہوا سے بقاو دوام حاصل نہیں ہوتا بلکہ وہ ہر آن رو برز وال ہوتی ہے لہٰ

ا سر ماجت ہے کہ بو پیر وات سے سر ملت وہ م اسمیل شہوا سے بھا و دوام جا اس بیں ہونا بلندوہ ہرا ان روبہ رواں ہوی ہے ہہا بیتسلیم کرنا پڑے گا کہ وہ نفس بال آخر یا برزخ اور یا قیامت میں گنا ہوں کے انڑسے پیدا ہونے والی مکر وہ صور توں سے پاک ہوجائے گا'تا ہم بیسب چھاس امر برموقوف ہے کہ وہ صور تیں لوح نفس پر کس حد تک ثبت ہوچکی ہیں'

اس طرح اس کے برعس دوسری قتم کے انسان کا حال بھی یہی ہے کہ جوذات کے لحاظ سے شق و بد بخت ہے لیکر

اور بیام بھی عقلی دلاکل سے ثابت ہے کہ وجودی کمال ایک جیسانہیں بلکہ کمال وقتص اور شدت وضعف کے اعتبار
سے اس کے مراتب و درجات مختلف ہیں بعنی کسی میں کمال پایاجا تا ہے اور کسی ہیں تقص کسی میں شدت پائی جاتی ہے اور کسی
میں ضعف 'بیون امر ہے جے علمی اصطلاح ہیں'' تشکیک'' کہا جاتا ہے جس طرح نور کہ جس میں کمال وقتص اور شدت و
منعف کے مراتب مختلف ہوتے ہیں کہ وہ (نور) ایک ہی جراغ کا نور ہوتا ہے لیکن اس میں شدت وضعف کے درجات
منعف کے مراتب مختلف ہوتے ہیں کہ وہ (نور) ایک ہی جراغ کا نور ہوتا ہے لیکن اس میں شدت وضعف کے درجات
بائے جاتے ہیں کہیں زیادہ روثن ہوتی ہے اور دور ہونے کے حوالے سے مختلف مراتب و درجات کے حال ہوتے ہیں، پکھ
لیاء و منتہائے کمال (خدا) سے نز دیک اور دور ہونے کے حوالے سے مختلف مراتب و درجات کے حال ہوتے ہیں، پکھ
وگ ضدا سے قرب کی اس منزل پر فائز ہوتے ہیں کہ ارتقاء کے تمام مراحل طے کرنے میں کا میاب ہوجاتے ہیں اور پکھلوگ
نرب اللی سے اس صد تک محروم ہوتے ہیں کہ کہاں منزل تک بھی نہیں ہی جی بات ہوجاتے ہیں اور پکھلوگ
رسانی کی راہ میں'' واسط'' کی حیثیت رکھتی ہیں کہ جنہیں فلنی اصطلاح میں ''ما بھا ''کہا جاتا ہے ۔۔۔۔۔۔ کہ جو نیش
نوس کا ملہ اور خاص طور پروہ ہستیاں جو کمالات کے بلند ترین مراتب کو پا چکی ہیں اور اپنی صلاحی کو حصول کمال کی راہ میں
نور کو برطور پر عمل میں لاکر ارتقاء کی آخری منزل تک و پہنچ میں عملی کا میابی حاصل کر چکی ہیں تو اینے نفوس ، کم زور وضعیف اور
نور کی طرف میں کا در اور ان کو اس کے جو کشور کی کا میابی حاصل کر چکی ہیں تو اینے نفوس ، کم زور وضعیف اور
نور کی میں دو جارہ و نے والے نفوس کے اور مرچشمہ کمال ذات ذوا کھلال کے درمیان فیض رسانی کا وسیلہ ہیں تا کہ
نور کی درمیان فی کا درسانی کا وسیلہ ہیں تا کی درمیان فیض رسانی کا وسیلہ ہیں تا کہ
نور کی جو مورہ و نے والے نفوس کے اور مورچشمہ کمال ذات ذوا کھلال کے درمیان فیض رسانی کا وسیلہ ہیں تا کہ
نور کی درمیان فیضو معفر سے اور بھوٹ کے دور کی خوان ہی اور ان ہو ارکس کے درمیان فی کا دست کی عنور مورف کی دور خصوص کی گئی ہے۔
کی جو مورک کی دور و مورف کے دور کی خوان کی دور خصوص کی گئی ہے۔

# ایک معاشرتی بحث

ا جمّاعی ومعاشرتی اصولوں سے میدامر ثابت ہے کہ انسانی معاشرے کی بقاء واستحکام کاراز ان قوانین ہی میں مض ہوتا ہے جولوگوں کے درمیان رائج ونا فذاور معتبر وقابل احترام سمجھ جاتے ہوں اور وہ قوانین معاشرے کے تمام شعبول گران کی حیثیت رکھتے ہیں اور تمام افراد کے اعمال واحوال پرانہی قوانین کو حکمرانی و بالا دستی حاصل ہوتی ہے بشرطیکہ قوانین معاشرے کے فطری تقاضوں اور افراد کے معاشرتی مزاج کی بنیاد پر بنائے گئے ہوں اور ان میں معاشرے کے تر پہلووں اور حالات کو ملحوظ رکھا گیا ہو تو ان تو اندین کی روشنی میں معاشرے کے تمام افراداییے اپنے حالات کے مطابق ا۔ سفر حیات کو طے کرتے ہیں جس کے متیج میں معاشرہ ، کمال کی جانب رواں دواں ہوتا ہے اور سب لوگ باہمی تعاون ا ا جمّاعی صلاحیتوں کو بروئے کارلاتے ہوئے معاشرے میں عدل وانساف کے قیام کی راہ ہموار کردیتے ہیں اور بیامرمسل یا قابل انکار ہے کدافراد کے باہمی تعاون سے معاشرتی عدل وانساف کاحصول اس صورت میں ممکن ہے جب معاشرے حکمفر ما قوانین مادی اورمعنوی دونوں مصلحوں کی بنیاد پر بنائے گئے ہوں کیعنی ان قوانین میں معاشرے کے ان مار تقاضوں کے ساتھ ساتھ کہ جومعاشرتی ترقی میں کلیدی حیثیت رکھتے ہیں ان معنوی کمالات کو بھی محوظ رکھا گیا ہو جومعاشر۔ کی بھلائی و بہتری اور صلاح وفلاح کے لیے ضروری ہیں کیونکہ یہی اچھے اور یا کیزہ اعمال واخلاق ہی ہیں جومعاشرے " سچائی وفاداری خیرخوابی اورمعاہدول کی پاسداری وغیرہ جیسے اہم امور کی راہ ہموار کرتے ہیں اور انہی امور بی سے انس معاشرہ،عدل وانصاف کی روشی سے منور ہوجا تا ہے کلہذا پہلی بات ریہ ہے کہ وہ قوا نین ،معاشر ہے کی مادی ومعنوی مصلحتو اور نقاضوں کی روشی میں بنائے جانے جا ہیں کیونکہ اگرید دونوں پہلو محوظ نہ ہوئے تو معاشرے کی بقاء واستحکام کی ضانت ک صورت مین نهیں دی جاسکتی اور دوسری بات مید کہ چونکہ میسب قوانین اور معاشرتی ضوابط واحکام بنیا دی طور پر اپنی تاثیر " مستقل حیثیت کے حامل نہیں ہوتے بلکہ انسانی فکر کے وضع کردہ وہ تو انین اپنی انر آفرینی میں اس امرے محتاج ہوتے ؟ كه جزا ومزاكے بچھا حكام بھى ان كے ساتھ ساتھ وضع كئے جائيں تاكہ قانون كى پاسدارى واحترام نہ كرنے والوں اور نفسر خواہشات کی زنچیروں میں جکڑے ہوئے لوگوں کی قانون شکنی کے مقابلے میں قانون کی بالا دستی اور معاشرتی اصولوں ا ضوابط کے نفاذ کی مکمل صفانت فراہم ہوسکے اور اجتماعی قوانین کو تحفظ حاصل ہو کابندا جب معاشرے میں حکومت .....خواہ وہ ج طرح کی ہو ....این جزاوسزا کے توانین کے نفاذ واجراء کی بابت مضبوط وستحکم ہوتواس معاشرے کا سفر حیات جار ک ساری رہتا ہے اور کوئی فرداپنے اصلی راستہ اور مقصد حیات تک چیننے میں ٹاکام یا گمراہ نہیں ہوتا' اس کے برعکس اگر حکومت · وسزا کے قوانین کے نفاذ واجراء میں کمزور ہوتو معاشرے کے اندر ہرج ومرج اور بحرانی کیفیت پیدا ہوجائے گی اورمعا نا

ا پنے (اصلی رائے سے دور ہوجائے گا' )اس لیے ضروری ہے کہ معاشرے کے تمام افرادکو جزاد سزا کے قوانین سے آگاہ کیا جائے تا کہ سب لوگ متوجہ رہیں کہ معاشر ہے میں حکمفر ما قانون کی خلاف ورزی کی سر اکیا ہے! اور پیجھی ضروری ہے کہ لوگوں کے دلوں میں قانون کے احترام کا عقیدہ پیدا کیا جائے تا کہ وہ قانون کی بالا دستی پر پختہ یقین رکھتے ہوئے اس کے جملہ تقاضول کولمحظ رکھیں اوراس کی خلاف ورزی کے مرتکب نہ ہوں اوراس کے ساتھ ساتھ انہیں اس بات کا بھی یقین ولا پاجائے کہ قانون شکنی اور ضوابط واحکام کی خلاف ورزی پرجوسز امقرر کی گئی ہے وہ کسی صورت میں اس سے پی نہیں سکتے لینی نہوکسی کی سفارش انہیں قانون فکنی کی سز اسے بچاسکتی ہے اور نہ ہی رشوت یا دیگر حیلے اور ذرائع قانون کی خلاف ورزی پرمقرر کی گئ سزا سے نجات دلا سکتے ہیں اس لیے انہیں ہرصورت میں قانون کی بالا دی پریقین رکھتے ہوئے اس کا پورا پورااحترام کرنا ہوگا کیونکہ قانون شکنی اورا حکام کی خلاف ورزی کی صورت میں سزاسے چھٹکارے ہی کی غلط امید دلانے کی وجہ سے پوری دنیا میں عیسائی مسلک و مذہب کی مندمت کی جاتی ہے اور اس مسلک کے اصولوں کونا قابل قبول اور نا قابل عمل قرار دیا جاتا ہے کہ ان کا عقیدہ بیہ ہے کہ حضرت مسیح " نے تختہ واریرچڑھ کراپنی جان لوگوں کے گناہوں کے بدلے میں قربان کی اس لیے وہ لوگ قیامت کے دن اپنے گناہوں کی سزا کی بابت کوئی خوف دلوں میں نہیں رکھتے بلکہ حضرت سیح " پر بھروسہ کرتے ہیں جبکہ ظاہر ہے کہ اس طرح کا عقیدہ انسانیت کی جڑیں کھو کھلی کرنے اور معاشرتی تدن کو تباہ کردینے کا سبب ہے اور انسان کولیتی کی جانب لے جانے کا باعث ہے چنانچہ اب تک پیش کی جانے والی رپورٹیں اور دنیا بھر میں جرائم کی شاریات اس امر کوظاہر کرتی ہیں کہ جھوٹ بولنے والوں اور ٹاانصافی کرنے والوں میں زیادہ تر وہ لوگ ہیں جو'' دیندار'' ہیں جبکہ دین سے دورلوگ ایسے اعمال کے ارتکاب میں ان کی نسبت کم ہیں جوجھوٹ اور ناانصافیوں کے مرتکب ہوتے ہیں، اس کی وجداس کے علاوہ اور پچھنیس کہوہ اپنے دین ... مسجیت .... کی حقانیت پر پخته یقین اور قیامت کے دن اپنے لئے شفاعت وسفارش سے بہرہ ور ہونے کا بھر پوراعتادر کھتے ہیں للذاوہ اپنے فعل وعمل میں کسی چیز کی پرواہ نہیں کرتے اور اپنے کسی بھی کام کی بابت کسی طرح کا خوف ول میں نہیں لاتے ، جبکہ دوسرے لوگ ایبانہیں کرتے بلکہ وہ اپنی فطرت کے پاکیزہ اصولوں کی پاسداری کرتے ہوئے دین مسیحیت کے ان پیرو کاروں کے غلط طرز تفکر کو ہر گزنہیں اپناتے جواپنے افکار واعمال کو فطری اقدار سے ہم آ ہنگ نہیں کرتے بلکہ قانون کی بالا دی پر ممل یقین رکھتے ہوئے اس کی خلاف ورزی کو انسانیت کی تو ہین اور پا کیزہ معاشرے (مدینہ واضلہ) کی بنیادوں کو ہلادینے کاسب سجھتے ہیں۔

مسیحت کے پیروکاروں ہی کے فلط طرز تفکر کو بنیا دقر اردیتے ہوئے کی دانشوروں اور اہل بحث نے اسلام کے بیان کئے ہوئے مسئلہ شفاعت کی تقیقت سے بیان کئے جو کسی صورت میں شفاعت کی حقیقت سے ہم آ ہنگ نہیں جبکہ شفاعت کا مسئلہ ایک الیی پاکیزہ حقیقت ہے جسے قرآن مجید اور متواترہ روایات واحادیث میں وضاحت و صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ پس جومعانی ان حضرات نے وضع کئے ہیں ان کا اسلام سے دور کا بھی تعلق نہیں کیونکہ اسلام شفاعت کو قانون شکنی سے ہرگر تعبیر نہیں کرتا اور نہ ہی شفاعت کے سہارے پر ہر طرح کے اعمال کو کسی قسم کے خوف و

خطرکے بغیرانجام دینے کی تائید کرتا ہے۔ بنابرایں دین تھا کتی کی بابت بحث و تحقیق کرنے والوں کے لیے ضروری ہے کہ
اسلام کی مقدس تعلیمات اور علوم و معارف کوچے مصاور و منابع سے حاصل کر کے انہیں نیک وصالح اور پا کیزہ معاشرے پرائ
انداز میں منطبق کریں جس طرح اسلام کے بنیا دی اصولوں کا تقاضا ہے اور معاشر سے میں قانون کی بالا دس کی بنیا دپر شفاعت کا وعدہ کیا ہے وہ کیا ہے اور کب، کیونکر اور کس صورت میں تحقق پذیر ہوگی؟
اور اسلام کے دیگر معارف و حقائق میں اس کی حیثیت و مقام کیا ہے؟ اگر اس بنیا دپر شفاعت کے مسلکی تحقیق کریں تو انہیں معلوم ہوجائے گاکہ:

آخرت میں جزاد سزااور ثواب وعقاب کی خبر دے کر قانون کے احترام اور معاشرتی ضوابط واحکام کی پاسداری کے کام کو مزیدوسعت وقوت اور استحکام عطاکیا' پس اسلام نے اپنے تربیتی پرورگرام کی بنیاد مبداء و معادسے مربوط مطالب و معارف سے آگاہی پررکھی لینی خدائے قدوس کی ذات والاصفات اور قیامت کے دن اس کے حضور پیش ہونے کے عقیدہ ہی کواسلام کے تربیتی نظام کی بنیا وقر اردیا۔

یہ ہے وہ بنیادی نقطہ جواسلام کی مقدس دیا کیزہ تعلیمات کی اصل واساس اور دین اسلام کے اعلی ترین معارف کا خلاصه ہے اور یہی وہ عظیم چیز ہے جے حضرت ختمی مرتبت محم مصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لائے اور انہی مقدس تعلیمات کاعملی تجربهآ مخضرت كعهدمبارك اوراس كے بعد كے زمانے ميں مواليكن تاريخاس امرى گواه بكة تحضرت كے بعداموى سلطنت کے والیوں اوران کے رسوائے زمانہ حکمرانوں کے جیرہ خواروں نے اپنظلم واستبدار اور دین کے احکام کا مذاق اڑا كراسلامى تغليمات كى شكل وصورت بكا ژوى اور حدود البى اوردى سياست كى دهجيال بميردين اسلامى سياست كى جگه شيطانى حله بازیوں نے لے کی اور اس طرح اسلام اور اس کی یا کیزہ تعلیمات کا جوحشر ہواوہ کسی سے پوشیدہ نہیں اس کے متتج میں آج ملت اسلامیہ جن مشکلات سے دو چار ہے وہ کسی وضاحت کی مختاج نہیں۔ یہ بنی امیہ کے شیطان صفت حکمر انوں کی کارستانیوں ہی کا متیجہ ہے کہ اسلام کی عطا کی ہوئی مقدس آزادی پورپ کے فاسد مزاج اور پلیدا فکار کی جھینٹ چڑھ گئی اور انسانی معاشرہ، اسلامی تعلیمات کی بجائے غیر اسلامی تہذیب وتدن کو اپنانے کی راہ پر گامزن ہو گیا جس کے منتج میں مسلمانوں کے پاس دین اسلام صرف اس مقدار میں باقی رہ گیا جتنا کہ برتن کودھونے کے بعداس میں یانی کی تری باقی رہ جاتی ہے ٔ دینی سیاست کے غلط استعمال ہی کا واضح نتیجہ ہے کہ ان رجعت پیندمسلمانوں کی کوتاہ اندیثی اور مملی کمزوری اور ترقی کی بجائے تنزلی اور بلندی کی بجائے پستی کا راستداختیار کرنے کی وجدسے آج امت اسلامیففیلتوں کمالات یا کیزہ صفات اور پسندیده اخلاق و آواب سے متصف ہونے کی بجائے نفسانی خواہشات کہوولعب اور نہایت پست و گھٹیا کاموں اور ہر طرح کی برائیوں میں سرگرم ومصروف ہے بیسب پچھاال اسلام کی ہتک حرمت اور ہرفتیم کی عزت وقارے ہاتھ دھو بیٹھنے کا باعث ہواہے۔ یہاں تک کدان نام نہا دمسلما نوں کی غلط روش اور بداعمالی کے سامنے وہ لوگ بھی شرم سے سر جھکا لیتے ہیں جو دین کے پیردکارٹییں میدوہ سب امور ہیں جومسلمانوں کے انحطاط کا سبب بے اوران کی ترقی کی راہ میں رکاوٹ ثابت ہوئے نه كدديني تعليمات كه جن ميں سے بعض احكام ومعارف كى طرف نسبت وے كرمعترضين لب كشائى كرتے ہيں كيونكه ديني تعلیمات انسان کی سعاوت وخوش بخت کی صانت ویتی بین اور خداوند عالم نے ان تعلیمات پرعمل کرنے کا حکم دے کر انسان کو دنیاو آخرت میں کامیابی کی نوید دی ہے اور معرضین نے جن رپورٹوں کا ذکر کیا ہے اگران کے بارے میں اچھی طرح غور کیا جائے تومعلوم ہوجائے گا کہ جن'' دیندار''لوگوں کے اعمال کو بیان کیا گیا ہے وہ ایسے افراد ہیں جن کا نہ تو کوئی سرپرست ور ہبر ہے اور نہ ہی وہ کسی مضبوط نظام کے پیرو کارتھے بلکہ چند نام نہاداال دین کے اعمال کا تذکرہ کر دیا گیا کہ جن کا در حقیقت دین ئے کوئی تعلق ہی نہیں۔لہذا جور پورٹیں پیش کی گئی ہیں ان سے معترضین کا مقصد پورانہیں ہوتا اور وہ اپنے ان بیانات سے اییخ مدعا کوثابت نہیں کر سکتے ۔

0

0

0

0

#### آیات ۲۹ تا ۲۱

وَإِذْ نَجَّيْنَكُمْ قِنْ اللِ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُونَكُمْ سُوْء الْعَنَابِ يُنَابِّحُوْنَ اَبْنَا عَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فَالْهُ عَلِيْهُ وَالْعَنَابِ يُنَابِّحُوْنَ اَبْنَا عَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فَيُسَاّعَكُمْ عَظِيْمٌ وَعَلِيْمٌ عَظِيْمٌ وَعَلِيمٌ وَالْمُعُمْ عَظِيْمٌ وَالْمُعْ عَظِيمٌ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ

وَ إِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَآنَجَيْنَكُمُ وَآغُرَقْنَا ۖ إِلَى فِرْعَوْنَ وَ ٱنْتُمُ تَنْظُرُونَ ۞

وَ إِذْ وَعَدُنَا مُولَكِي آمُ بَعِيْنَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَنْتُمُ الْعِجْلَ مِنَّ بَعْدِم وَأَنْتُمْ ظَلِمُونَ ۞

ثُمَّ عَفَوْنَا عَنْكُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿

وَ إِذْ اتَيْنَا مُوْسَى الْكِتْبُ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿

وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ لِقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ اَنْفُسَكُمْ بِالتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوٓا إلى بَابِيلِمُ فَاقْتُلُوۡا اَنْفُسَكُمْ فَلَامُ خَيْرٌ تَكُمْ عِنْدَ بَابِيلِمُ فَتَابَ عَلَيْكُمُ إِنَّهُ هُوَ بَابِيلِمُ فَقَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيْمُ ﴿ فَتَابَ عَلَيْكُمْ أَ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيْمُ ﴿

وَ إِذْ قُلْتُمْ لِيُوسَى لَنَ ثُومِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً فَاَخَذَتْكُمُ الصَّعِقَةُ وَآنَتُمُ تَنْظُرُونَ

ثُمَّ بَعَثَنْكُمْ مِّنُ بَعْلِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشُكَّرُونَ ١٠٠٠

وَ ظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَانْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوٰى ۗ كُلُوْا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا مَزَقَنْكُمْ ۗ وَمَا ظَلَمُوْنَا وَلَكِنُ كَانُوا اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ ۞

وَ إِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَٰنِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ مَّغَمَّا وَّادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّمًا وَ وَلَا الْبَابَ سُجَّمًا وَ وَهُوَلُوا حِلَّةٌ تَغُولُوا مِنْهُمَ مَا فَيْكُمُ لَا الْبَابَ سُجَّمًا وَ سُنَوِيْنُ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿

- قَبَدَّلَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا قَولًا غَيْرَ الَّذِي قِيْلَ لَهُمْ فَانْزَلْنَا عَلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوا بِجُزًا
   قِنَ السَّمَآ عِبَا كَانُوا يَفُسُقُونَ ﴿
- وَإِذِ السَّشَفَى مُولِى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ لَ فَانْفَجَرَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَشَرَ لَهُمْ لَكُوا وَاشْرَبُوا مِنْ بِرَدُقِ اللهِ وَ لَا عَشَرَ لَهُ مَا كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ بِرَدُقِ اللهِ وَ لَا تَعْتَوُا فِي الْآبُونِ مُفْسِدِينَ 
   تَعْتَوُا فِي الْآبُونِ مُفْسِدِينَ
- وَ إِذْ قُلْتُمْ لِيُولِى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَّاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِثَا تُنْكِتُ الْإِنْ هُوَ الْإِنْ مُو الْآرَانُ مُن بَعْلِهَا وَقِثَآ بِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا \* قَالَ اَتَسْتَبُولُونَ الَّذِي هُو الْآرَى هُو الْآرَى مُو الْرَبِي مُو خَيْرٌ \* إِلَيْ مُو خَيْرٌ \* إِلَيْ مِن اللهِ \* وَلَيْ لَكُمْ مَّا سَالَتُمُ \* وَ ضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ اللّهِ لَا اللهِ وَ وَالْمَسْكَنَةُ \* وَ بَاعُو بِغَضْبٍ مِن اللهِ \* وَلِكَ بِانَتُهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِاللّهِ اللهِ وَ يَقْتُلُونَ النّبِينَ بِغَيْرِ الْحَقِ \* ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ اللّهِ وَ يَعْتُدُونَ النّبِيدِينَ بِغَيْرِ الْحَقِ \* ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ اللّهِ وَ يَقْتُلُونَ النّبِيدِينَ بِغَيْرِ الْحَقِ \* ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

### Z. Ž

| اورتم اس وقت کو یا دکروجب ہم نے تمہیں آل فرعون سے چھٹکاراعطا کیا کہوہ تمہیں سخت ترین   | 0        |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| کا شکار کئے ہوئے منے وہ تمہارے بیٹوں کو ذرج کردیتے تنے اور تمہاری خواتین کو زندہ چھوڑ  |          |
| تے اوراس میں تمہارے پروردگاری طرف سے تمہارے لیے خت آ زمائش تھی ۔ (۳۹)                  |          |
| اوراس وقت کوخاطر میں لاؤجب ہم نے تمہارے لیے در یا کو چیر دیا اور تمہیں ڈو بنے سے بچا   | 0        |
| بم في آل فرعون كوتمهارى آئكهول كسامندريا من خرق كرديا (۵٠)                             | لبإجبكه  |
| اوراس وقت کو یا دکروجب ہم نے موئی "سے چالیس راتوں کا وعدہ کیا تھا ' پھرتم نے ان کے     | 0        |
| کے بعدایک بچھڑے کی بوجاشروع کردی جبکہ تمہاراایا کرناظلم اور سراسرزیادتی تھا'۔ (۵۱)     | جائے۔    |
| پھرال پیب پچھے کے باوجودہم نے تہمیں معاف کردیا تا کہتم شکر گزار بن سکو۔ (۵۲)           |          |
| اوراس وقت کو یاد کروجب ہم نے مولی الوکتاب عطاکی اور حق وباطل کے درمیان تمیز کرنے       |          |
| ون دیا تا کهتم بدایت پاسکو۔ (۵۳)                                                       | والأقانو |
| اوراس وفت کوخاطر میں لاؤ جب مولی "نے اپنی قوم سے خطاب کرتے ہوئے کہا کہ اے              | 0        |
| مت! تم نے بچھڑے کی پوجا کر کے اپنے او پرظلم کیا ہے البذاتم اپنے بیدا کرنے والے برحق    |          |
| کے حضور توبہ کرواورا ہے آپ (ایک دوسرے) کو آل کر دؤای میں تمہارے خالق کے نزدیک          |          |
| ے لیے بہتری ہے تم نے ایسا بی کیا تو تمہارے پروردگار نے تمہاری توبہ قبول کر لی کہ حقیقت |          |
| اتوبہ قبول کرنے والا ،همريان ہے۔                                                       |          |
| اوراس وقت کو یا دکروجبتم نے مولی " سے کہا: اے مولی " اہم اس وقت تک آپ پرایمان          | 0        |
| میں گے جب تک کہ خدا کواپٹی آ تکھوں سے نہ دیکھ لیں ممہارے اس مطالبے کی وجہ ہے تم پر     | نہیں لا  |
| ی اورتم د مکھتے رہ گئے۔                                                                | بحل آپڑ  |
| فیم ہم نے تمهار سے مرحان کر لعد تمہیں دوبار واٹھا ایش کی تمشکر گذن مرسکہ (۸۷)          | 0        |

- اورہم نے تم پرابر کے ساتھ سامیہ کردیا' اور تمہارے لیے من وسلوی بھیجااور کہا کہ ہم نے تمہیں بورزق عطا کیا ہے اس میں ہے جو تہیں بیند آئے جی بھر کر کھاؤ' ان لوگوں نے ہم پرکوئی ظلم نہیں کیا بلکہ وہ خودا ہے او پرظلم کرتے رہے۔
   اوراس وقت کو یا دکروجب ہم نے تم سے کہا کہ تم اس بستی میں چلے جاؤ اوراس میں ہے جو
- اوراس وقت کو یا دکروجب ہم نے تم سے کہا کہ تم اس بتی میں چلے جاؤ اوراس میں سے جو چاہوں میں ہے جو چاہوں میں ہے جو چاہوں میں دوافل ہوتے ہوئے سجدہ ریز ہوکرا پی مغفرت کی دعا مانگو ہم تہاری سب خطا عیں معاف کردیں گئاور نیکی کرنے والوں کوزیا دہ سے ذیا دہ اجرعطا کریں گئا۔
  تہاری سب خطا عیں معاف کردیں گئاور نیکی کرنے والوں کوزیا دہ سے ذیا دہ اجرعطا کریں گئا۔
  (۵۸)
- پس جو پھھان سے کہا گیا تھا اسے ظالم لوگوں نے بدل دیا تو ہم نے ان (ظالم لوگوں) پران
   کے غلط کردار کی وجہ سے آسان سے عذاب نازل کیا۔
- اوراس وقت کوجھی یا دکرو جب موسی " نے اپنی قوم کے لیے پانی طلب کیا (بارش کی دعا کی) تو ہم نے ان سے کہا کہ تم اپنا عصا پھر پر مارؤ جب موسی " نے ایسا کیا تو پھر سے بارہ چشمے پھوٹ پڑے اور سب لوگوں نے اپنے اپنے گھاٹ کو جان لیا' اور ہم نے ان سے کہا کہ تم خدا کے عطا کے ہوئے رزق سے جی جر کر کھاؤاور پیؤلیکن زمین میں فساداور گڑ بڑنہ پھیلاؤ''۔ (۲۰)
- 0 اوراس وقت کو یا دکروجب تم نے موئی " سے کہا کہ ہم ایک ہی گھانے پر قناعت نہیں کر سکتے لہذا آپ ہمارے لیے اپنے پروردگار سے دعا کریں کہ وہ ہمارے لیے زمین سے سبزیاں اگائے مثلاً ترکاری کرئی اس والیں اور پیاز وغیرہ موئی " نے ان سے کہا آیا تم اچھی چیز (من وسلوگ) کی بچائے اونی شخ و چاہتے ہو؟ تو پھرتم کسی شہر میں چلے جاؤ وہاں تمہارے لیے دہ سب پچھ موجود ہے جو تم مانگ رہے ہواس طرح ان پر ذات ورسوائی اور نا داری وعتاجی مسلط کردی گئی اور وہ خدا کے غیض و غضب کا شکار ہو گئے اور بیسب اس لیے ہوا کے انہوں نے آیات الی کا اٹکار کر دیا تھا اور انبیاء " کو ناحق قبیر سب پچھان کی نافر مانیوں اور زیاد تیوں کی وجہ سے ہوا۔ (۱۲)

# تفسيرو بيان

آل فِرعون کےمظالم O" پر پردیا دورین

°° وَيَسْتَحُيُونَ نِسَاءَكُمْ ··· "

ینی وہ ان کی عورتوں کو زندہ رہے دیتے تھے تا کہ ان سے خدمت اور کام لے سکیں اور انہیں قبل نہیں کرتے تھے جبکہ ان کے بیٹوں کو فرخ کر دیتے تھے اس جملے میں ''استحیائ'' کا لفظ استعال ہوا ہے اس کالفظی معنی ''طلب حیات'' یعنی زندگی کو چاہنا ہے' اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کا معنی یہ ہو کہ وہ لوگ ان کے ساتھ ایسا سلوک کرتے تھے کہ ان عورتوں میں برائیوں کی بابت کسی فتنم کا احساس حیابی یا تی ندر ہے۔

''ریسُومُوْنَکُمْ" کامعنی سے کروہ تہمیں الٹالپٹادیے تھے۔

بن اسرائيل پرخدا ئى عنايت

oْ وَإِذْفَرَقْنَالِكُمُّالْبَحْرَ…"

عربی زبان میں ' فرق' بمقابل' جمع' ' آتا ہے۔' ' فرق' یعنی الگ الگ اور' جمع' کینی اکٹھا' جیسے' دفصل' (حدا) بمقابل' وصل' کیعنی ساتھ ساتھ ۔ جب' فرق' کالفظ دریا کے لیے استعمال کیا جائے تواس کامعنی چیرنا اور شگاف ڈالنا ہے اس آیت میں' بم' پر ہمزف ب سببیت کے لیے ہے یا ملابست کے لیے دونوں صورتیں صحیح ہیں اور معنی یوں ہوگا:

" دہم نے تمہاری نجات کے لیے دریا کو چرویا" (سبیت کی معنے میں) اور یا یوں ہوگا: "ہم نے تمہارے دریا میں

داخل ہونے کے ساتھ ہی اسے چیر دیا''۔ (ملابست کے معنے میں)۔

چالیس را توں کا وعدہ پرین

° وَإِذْ وْعَدُنَا مُوسَى أَمْ بَعِيْنَ لَيْلَةً ... " (اورجم في سے عاليس راتوں كاوعدہ كيا)۔

خداوندعالم نے حضرت موسی علیدالسلام سے کئے جانے والے وعدے کا تذکرہ سورہ اعراف آیت ۲ ۱۳۲ میں ان

الفاظ ميں كيا:

؞ ؙ ؙٷٵۼ٥ؙٮٞٵڡؙۏڛ۬ؿڷؿؽڹؘڶؽڶڐۘۊٵؿؠؠ۬ڶۿٳۼۺ۫ڔۣڣؘؾؠۧڡؚؽڨٵؿؙ؆ۑؚۨ؋ٙٲ؍ؠۼؚؽڽؘڶؽڶڐؙ

(اورہم نےموٹی سے تیس راتوں کا وعدہ کیا اور پھر دس راتوں کا اضافہ کر کے اسے کھمل کر دیا'اس طرح اس کے پروور دگار کا جالیس راتوں کا وعدہ کھمل ہوگیا)۔

مورد بحث آیت میں چالیس را توں کے وعدے کا تذکرہ یا تو تغلیب اور مجموعی طور پر وعدے کے ذکر کے طور ہے یا بیا کہ دراصل دو وعدے تھے ایک تیس را توں کا اور دوسرا دس را توں کا 'اور چالیس را توں کا ذکر دونوں وعدوں کو۔ َ صورت میں ذکر کرنے کے طور پر ہے جیسا کہ اس سلسلے میں وار دہونے والی روایت سے بھی معلوم ہوتا ہے۔



نوبه كأتحكم

°° قَتُوبُوَّا إِلَّى بَاسِ بِلْمُ ··· ، ''

البارئ خداوندعالم كاسماء هنى مين سايك ب جيها كسوره حشرة يت ٢٣ مين ارشادى تعالى ب: (هُوَاللهُ الْخَالِقُ الْبَاسِ عُ الْمُصَوِّمُ لَهُ الْاَسْمَاءُ الْحُسْلَى)

وہ اللہ خالق باری (موجد) اورصورتیں عطا کرنے والا ہے اس کے لیے ہیں اساء سنی ....

اس آیت میں ''باری'' کوخداوندعالم کےاساء حنیٰ میں ذکر کیا گیاہے۔

یه بات قابل ذکر ہے کہ خداوند عالم کا بیاسم مبارک'' باری'' قر آن مجید میں تین مرتبہ ذکر ہوا ہے' دومرتبہ ای آیر ای میت سدد چشکی زکر دیت ہیں (۲۶۷) میں نامیں تنام مرتزام اسٹی میں سیخصرص سے باتر اس سے مراک

میں اور ایک مرتبہ سورہ حشر کی فرکورہ آیت (۲۳) میں اس مقام پرتمام اساء حنیٰ میں سے خصوصیت کے ساتھ اس اسم مبارک (باری) کا ذکر شاید اس وجہ سے ہوکہ اس کا معنی خالق اور موجد سے ملتا جاتا ہے اس کا اشتقاق (لفظی بناوث

"ب-ر-ی" سے بالذاعر بی گرائمر میں (علم لغت وادب کی روسے) یوں کہا جاتا ہے: "بر عیبر عبواقا" اس کام

الگ كرنائ خداك لياس كااستعال اس لحاظ سے كدوه مخلوق كوعدم سے جدا كرتا ہے ( نكالي ہے ) انسان كوزين من مورد كرتا ك خداك كا استعال اس لحاظ ميك الله علم ميك الله الله علم ميك الله علم الله علم

دوسرے .....کول کردواگرچه بظاہر میتمهارے کیے دشواراور سخت حکم ہے لیکن تم غور کروکہ وہ خدا کہ جس نے تنہیں آپنے آپ

ختم کردینے کا حکم دیا ہے وہی ہے کہ جس نے تہمیں پیدا کیا ہے اور وجود عطا کیا ہے یعنی تہمیں عدم سے نکال کر وجود میں لا ہے تو اس وقت تہمیں وجود عطا کرنا تمہارے لیے بہتر تھا اور اب اس کی نظر میں تمہاری بہتری اپنے آپ ۔۔۔ ایک

ب وبن ویک ین درور علا و اور وہ تمہاری بہتری کے سواکوئی چیز کیونکر بہند کرسکتا ہے جبکہ وہ تمہارا ''باری'' یعنی موم

ہے 'پس اس سے معلوم ہوا کہ خدا کے لیے لوگوں کی طرف اضافت کے ساتھ (باً بِ پِکُٹم) لفظ'' باری'' کا استعال اس لیے گیا ہے کہ لوگوں کے دلوں میں اپنے پیدا کرنے والے اور وجو دعطا کرنے والے کے لیے حمیت کے احساسات جنم لیں۔



خدا کے نزد یک بہتری

O ذٰرِكُمُ خَيُرُ تَكُمُ عِنْدَ بَارِيلِكُمُ

اس آیت اوراس سے پہلے والی آیت سے بظاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ بیخطابات اور وہ زیاد تیاں ونافر مانیاں جوبی اسرائیل کی طرف نسبت دے کر ذکر کی گئی ہیں ان سب کا تعلق بوری قوم ..... بنی اسرائیل .... سے ہواوروہ تمام گناہ ان سب نے کئے جبکہ حقیقت حال بیہ ہے کہ پوری قوم نے ان تمام نا فرمانیوں اور گنا ہوں کا ارتکا بٹہیں کیا بلکہ ان میں سے چند لوگوں نے زیاد تیاں اور نافر مانیاں کیں لیکن ان اعمال کی نسبت سب کی طرف دی گئی اور سب کونخا طب قرار دے کر بات کی می تواس کی وجدید ہے کدوہ سب ایک بن کررہے تھے اور اتحاد و یکا نگت کے ساتھ زندگی بسر کرتے تھے اور یوری قوم ایک ہی راہ پر گامزن تھی اور قوم پرتی اس حد تک ان پرغالب تھی کہوہ ایک دوسرے کے کاموں کو اپنا کام کہتے اور ایک دوسرے کے اعمال کو پوری قوم کی طرف منسوب کرتے تھے وہ اپنی انفرادی حیثیت کی بجائے اجتماعی حیثیت کے قائل تھے اگران میں ے کوئی ایک ،کسی کام کوانجام دیتا تو پوری توم اس کام کواپنا کام کہتی تھی ور نہ تاریخ اس امر کی گواہ ہے کہ بنی اسرائیل کے تمام افراد نے بچھڑے کی پوجانہیں کی اور نہ ہی سب نے انبیاء " کوتل کیا اور نہ ہی سب نے زیاد تیاں اور نافر مانیاں کیں لہذا خداوندعالم كاليظم كم ''فَاقْتُلُو ٓا أَنْفُسَكُمْ " .... تم الليخ آپ (ايك دوسرك) كُوْل كردو ان كے ليے صادر مواجنهوں نِ بَهِرْ لَ كَي يُوجا كَ حِيما كِدَارِ ثَادِ اللَّي بِ: " إِنَّكُمْ ظَلْمُ تُمُ أَنْفُسَكُمْ بِالنَّحَاذِكُمُ الْعِجْلَ " ....تم ن بَهِم ل وَفدا مان كراسة او برظم كيا .... اوريدكم " ذُلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدًا بَاسِ بِكُمْ " (أيساكنا السيخ آب (ايك دوسر) كولل كرنا .....تمهارے پروردگاركے نزويك تمهارے ليے بہتر ہے) يہ جملے حضرت مولى عليه السلام كى گفتگو كے تذكرے كے تتمہ کے طور پر ہیں۔ اور '' فَتَابَ عَلَيْكُمْ " (اس في تمهاري توبة قبول كرلى) كاجملداس بات كى دليل ب كمانيس توب كاتكم دیا گیااوران کی توبہ قبول کی گئے۔روایات سے ریجی ثابت ہوتا ہے کہ تمام مجرمین کے قبل سے پہلے توبہ کا حکم آیا ، تواس سے ظاہر ہوتا ہے کتل کرنے کا تھم صرف انہیں آ زمانے کے لیے صاور ہوا تھا جس طرح حضرت ابراہیم علیه السلام کوخواب میں اساعيل " كَوْرَى كرن كاحكم ويا كيا تقااور بحران س كها كيا" يَّالِبُرُهِيمُ فَ قُلُ ذُقْتَ الرُّعُيا" (أعابرابيم! آپ نے خواب کوسچا کر دیا ..... جو تھم آپ کوخواب میں دیا گیا تھا آپ نے اسے انجام دے دیا) ..... سورہ صافات۔ ١٠٥ ... ١٠٠ طرح حضرت موى عليه السلام نے اپن امت سے كها: " فَتُوبُو ٓ اللَّ بَابِ بِكُمْ فَاقْتُلُوٓ ا أَنْفُسَكُمْ لَهُ لِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ عِنْدَ بَابِيدٍ كُمْ " .....تم الي خالق ك حضور توبه كرواورا في آب (ايك دوسر ف) كوقل كردو- يبي تمهار سي لي تمہارے خالق کے نز دیک بہتر ہے .....تو خداوند عالم نے حضرت موئی علیہ السلام کی بات کو پورا کردیا اور بعض لوگوں کے قتل كرنے كوسب كاعمل قراردے كرتوبه كاتكم ديااوران كى توبى قبول كرلى چنانچيار شاد ہوا: " فَتَابَ عَلَيْكُمْ " (اس نے تمہارى توبەقبول کرلی)۔

0" ي جُزَّ اقِنَ السَّمَاءِ اس مقام پر' د جو'' سے مرادعذاب ہے۔ 0"وَلاتَعْثَوُا عر لي زبان ميل' عيث''اور' عني'' دونوں كامعنیٰ'' سخت فه °" وَتِثَّا بِهَاوَنُوْمِهَا " قناء کامعنی کری اور فوم کامعنی لسن یا گندم ہے۔ 0" وَبَآءُوْبِغَضَبٍ" یعنی وہلوٹ گئے خدا کے غضب کی طرف۔ O" ذٰلِكَ بِٱنَّهُمُ كَالُوُا يَكُفُرُوْنَ" یہ جملہان کے اعمال کے سبب ( کفر) کو بیان کرتا ہے۔ °° ذٰلِكَ بِمَاعَصُوا '' یہ جملہان کے کفراختیار کرنے کے سبب (نافر مانی) کو بیان کرتا ہے گویاان کا نافر مانی کرنااور باربارزیا دتیاں کر بى ان كة يات اللي كا تكاراورانبياء كول كرن كاسبب بنا عيسا كه خداوندعالم في ارشاو فرمايا:

"ثُمَّرَكَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ آسَاءُ واالسُّو آي أَنَّ كُنَّ بُوْا بِاليِّتِ اللهِ وَكَانُوْا بِهَا يَسْتَهُ زِءُونَ

((10)

ازایا)۔

(پس جن لوگوں نے برے اعمال کے ان کا نتیجہ یہ موا کہ انہوں نے آیات الٰہی کی تکذیب کی اور ان کا غدار

انشاءاللدة كنده صفحات مين اس امركي وضاحت كي جائے گي كه معصيت كوكفر كاسب كيون قرار ديا كيا ہے۔

# روايات پرايك نظر

بدا كاايك مصداق

آيه وشريفه "وَإِذْ وْعَدُنَا مُولِلْي أَنْ بَعِينَ لَيْلَةً " كَي بابت تفير العياشي من حضرت امام الوجعفر عليه السلام -

معقول ہے آنجناب میں ارشاد فرمایا :علم ونقدیرالہی میں تیس راتیں ہی تھیں لیکن اس کے بعد خدا کو بدا ہوا تواس نے دس راتوں کا اضافہ کردیا'اس طرح خداوند عالم کا پہلا اور دوسرا' دونوں وعدے (چالیس راتیں) پورے ہوگئے۔ اس روایت سے سابقہ بیان کی تصدیق ہوتی ہے جس میں کہا گیا تھا کہ چالیس راتیں، دونوں وعدوں کے مجموعہ سے عبارت ہیں۔

ایک دوسرے کے <del>ل کا حک</del>م

تفیر در منتور میں آپیشریفہ ''و اِذْقَالَ مُوسلی لِقَوْمِه لِقَوْمِه لِقَوْمِ اِنْکُمْ ظَلَمْتُمْ اَنْفُسکُمْ · · '' کی تغییر میں نہوں نے نفور ہے کہ حضرت علی علیہ السلام نے فر مایا: بنی اسرائیل نے موسی " سے پوچھا کہ ہماری توبہ س طرح ممکن ہے؟ انہوں نے فر مایا: تمہاری توبہ اس طرح ہوسکتی ہے کہم ایک دوسرے کوئل کردؤ حضرت موسی علیہ السلام کا جواب بن کربنی اسرائیل نے چھریاں ہاتھ میں لے لیس اور ایک دوسرے کوئل کرنا شروع کردیا 'جھائی بھائی کوئل کوئا ہا ہے کہ کوئل کرد نے گئے کھر خدا وند عالم قبل کرنے گئے کسی کواس بات کی پرواہ ندر ہی کہ کون مار اجارہ ہے یہاں تک کے سر ہزار افراد فرا کے جانچے ہیں خدا نے انہیں علم دیں کہ ایک دوسرے کوئل کرنا بند کردیں کیونکہ جوئل کے جانچے ہیں خدا نے انہیں معاف کردیا ہے اور جوزندہ فیج گئے ہیں ان کی توبہ قبل ہو چکی ہے۔

دس ہزارا فراد کا قتل

 عِنْدَ بَابِ بِكُمْ الْفَتَابَ عَلَيْكُمْ النَّفَاهُوالتَّوَّابُ الرَّحِيْمُ " (يتمهارے ليتمهارے فالق كنزديك بهتر بَ لهر اس نے تمهارى توبقول كرلى ہے كدوہى توبقول كرنے والامهر بان ہے)-

آپ اس روایت کے الفاظ پرخورکریں تو معلوم ہوتا ہے کہ آیت مبارکہ میں جملہ '' ذٰلِکُمْ خَیْرٌ لَّکُمْ عِنْهُ بابِرِیِکُمْ '' (بیتمہارے خالق کے نزدیک تمہارے لیے بہتر ہے) کلام مونی '' بھی ہے اور کلام خدا بھی البذا بیتکم دراصل مونی علیہ السلام نے دیا تھا جے خداوند عالم نے نافذ العمل قرار دے دیا 'اور اس سے بیجی معلوم ہوتا ہے کہ بیتکم کممل تھا نہ ک

ناقص جیسا کہ ظاہری الفاظ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ حضرت موسی علیہ السلام نے سب کے آل کوان کے لیے ان کے خالق کے نزدیک بہتر قرار دیا جبکہ سب آل بیس ہوئے تاہم خداوند عالم نے اس مقدار میں قل ہونے والوں کوان کے لیے اس خیراو بہتری کا نام دیا جوموسی "نے ان سے کہی تھی (یا در ہے کہ اس سلسلے میں ہم پہلے بھی مطالب بیان کر چکے ہیں اور مورد بحن

موضوع کی بات ضروری وضاحت کر چکے ہیں)۔

### من وسلوي كانزول اور باره چشمول كا پھوٹنا

تفیر فی میں آیت مبارکہ ''وظالگذا عکیکُمُ الْغَمَامُ وَاَنْزَلْنَا عَلَیْکُمُ ... '' کاتفیر میں ہے کہ جب موسی عا السلام نے بنی اسرائیل کو دریا سے گزار دیا اور وہ لوگ ایک بیابان میں پہنچ گئے تو انہوں نے حضرت موسی علیہ السلام ہے کہ اے موسیٰ! تو نے جمیں تباہ کر دیا 'تو نے جمیں مار ڈالا اور جمیں آباد جگہ سے نکال باہر کر کے بیابان میں لے آیا کہ جہاں نہ کو سایہ ہے نہ در خت اور نہ بی پانی ہے تو دن میں انہیں دھوپ سے بچانے کے لیے بادل ان پر سابی آئن ہوتے تھے اور دات کھانے کے لیے آسان سے ''من' (مخصوص طعام) آتا تھا اور وہ گھاس' جھاڑیوں اور پھروں پر اترتا تھا جسے وہ لوگ خوب سیر ہوکر کھاتے تھے اور اسی طرح رات کے آخری پہر میں ''سلوگ'' (پرندے کا بھنا ہوا گوشت) ان کے دستر خوان آجاتا تھا اور جب وہ کھائی کر سیر ہوجاتے تو وہ پرندہ اڑجاتا تھا۔ اور حضرت موسیٰ "کے پاس ایک پھر تھا جے وہ ہر دو ذکھ او درمیان رکھ دیتے تھے اور اس پر اپنا عصا مارتے تو اس پھر سے پانی کے بارہ چشمے بچوٹ پڑتے تھے ....اس کا ذکر خداو عالم نے قرآن مجید میں فرمایا ہے .... اور بنی اسرائیل کے بارہ خاندانوں میں سے ہرایک کی طرف ایک چشمہ چلا جاتا تھا (ب

تنزيل كي مصداقي تصوير

رہے کہ بنی اسرائیل بارہ قبیلوں اورخاندانوں میں منقسم ہتھ)۔

ر المسال المن من آیت مبارکہ کے اس جملے '' وَ مَا ظَلَمُوْنَا وَلَكِنْ كَانُوَّا أَنْفُسَكُمْ يَظُلِمُوْنَ '' كى تغيير يُّ حضرت ابوالحن امام مولى بن جعفر الكاظم عليه السلام سے روایت كى گئى ہے كہ آنجنابٌ نے ارشا وفر مایا: خداوند عالم اس معنوں الله تا ہے كہ كوئى اس پرظم كر سكے يا وہ اپنی طرف ظلم كی نسبت و لے ليكن اس نے جمیں اپنے آپ سے اس قدر ملا دیا كہ جم

کئے جانے والے ظلم کواپنے اوپر ڈھایا جانے والاظلم اور ہماری ولایت کواپنی ولایت قرار دیا 'اس سلسلے میں قرآن مجید میں اپنے نبی حضرت محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوآگاہ فرماتے ہوئے ہیآیت نازل کی: '' وَ مَا ظَلَمُوْنَا وَلاَکِنْ کَانُنَوَا اَنْفُسَاهُمْ یَظُلِمُوْنَ ''۔راوی کہتا ہے میں نے امام '' سے پوچھا کہ آیا آپ کا بیار شادگرا می ہی قرآن مجید کے ظاہری معنے سے عبارت ہے؟ ( تنزیل )۔امام علیہ السلام نے فرمایا: ہال نیتزیل (وقی ) ہے

( یا در ہے کہ لفظ تنزیل وجی والہام اور کشف حقیقت کے معنے میں آتا ہے اس کا مقابل لفظ تاویل ہے جو باطنی معنی کے لیے استعمال ہوتا ہے )۔

ای طرح کی ایک روایت حضرت امام محمد با قر علیه السلام سے منقول ہے جس میں آپ سے ارشاد فرمایا کہ حضرت موکی بن جعفر الکاظم علیه السلام کابیفر مانا که 'خدااس سے بالاتر ہے کداس پرظلم کیا جاسکے' (مفعول کا صیغہ ..... انظلم .....) دراصل خدا کے اس قول کی تفسیر ہے جس میں اس نے فر مایا: '' و ماظلمونا'' (یعنی ان لوگوں نے ہم پرظلم نہیں کیا)۔ اسی طرح امام موسیٰ کاظم " کابیفر مانا که' خدااس سے بالاتر ہے کہ اپنی طرف ظلم کی نسبت دیے' بیرفاعل کا صیغہ ہے یعنی ظلم کرنے والا'اس کا مطلب میہ ہے کہ خدااس سے بالاتر ہے کہ کوئی اس پرظلم کرے یا وہ خود کسی پرظلم کرے۔اورا مام موتیٰ کاظم" کا پیفر مانا کضمیر''نا''استعال کرکے''اس نے ہمیں اپنے ساتھ اس قدر ملا دیا ہے .....'' تواس میں'' جمیں'' کے لفظ ے مرادتمام انبیاء "اوصیاء اور آئمہ بیں اوراس کا مطلب سے کہ خداوندعالم نے "مجھ پر" کے لفظ کے بجائے" ہم پر" کا انفظ اس لیے استعال کیا ہے تا کہ اس بات کو بیان کرے کہ بیسب میرے ہیں اور ان پرظم کرنا گویا مجھ پرظلم کرنا ہے اور ان کی ولایت کے سامنے سرتسلیم خم کرنا دراصل میری ولایت کوتسلیم کرنا ہے۔اورامام "کابیفرمانا کد 'بال بیآییت کا ظاہری معنی ہے'' تواس کی وجہ بیہ ہے کہاس طرح کے موارد میں کسی امر کی نفی کرنا تب صحیح ہوتا ہے جب اس کا اثبات بھی صحیح ہویا اس کے اثبات كے سيح ہونے كا مكان كيا جار ہا ہواس ليے بھى يون نہيں كہا جا تا كه ' ديوار نہيں ديكھتى' ياد يوار كسى پرظلم نہيں كرتى'' للنزاجب تك اس کی طرف' 'و کیھنے'' یا' دظلم کرنے'' کی نسبت دینے میں کوئی اہم مکتہ یاراز پوشیدہ نہ ہوا بیانہیں کہا جاسکتا (اس کی طرف بیہ نسبتیں نہیں دی جاسکتیں ) خداوند عالم اس سے بالاتر ہے کہا پنے مقدس کلام میں اپنے او پرظلم کئے جانے کے گمان کاعند بیہ دے یااسے اپنی بابت رواقر اردے اور جواہم نکتہ آیت کے جملے 'و واظلموٹا'' (انہوں نے ہم پرظلم نہیں کیا) میں موجود ہے وہی ہے جے امام موسیٰ کاظم علیه السلام نے ان الفاظ میں بیان فر ما یا ''اس نے جمیں اپنے آپ سے ملا دیا''اس لفظ'' ملانے'' پغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ چونکہ عام طور پر بزرگ افرادا پنے خدامت گزاروں اور ساتھیوں کواییخ ساتھ ملا کرجمع کا صیغه "بهم"استعال کرتے ہیں اس لیے خداوندعالم نے جمیں بینی اپنے انبیاء" واوصیاء" وآئمہ" کواپنے ساتھ ملا کر فرمایا کہ ''انہوں نے ہم پرظلم نہیں کیا۔(وَ مَاظَلَهُوْ نَا)۔

### انبياء تحل كي حقيقت

تفیرالعیاشی میں " ذلك بِانَّهُمُ كَانُوَا يَكُفُرُونَ بِالبِ اللهِ ٠٠٠ "كَانْفیر میں حضرت امام جعفر صادق علب السلام سے مروی ہے كہ جناب نے اس آیت ( ذلك بِانَّهُمُ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِالبِ اللهِ وَ يَقْتُلُونَ اللَّبِ بِنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ الْحَقِّ السلام سے مروی ہے كہ آنجناب نے اس آیت ( ذلك بِالَّهُمُ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِالبِي اللهِ وَ يَقْتُلُونَ اللَّبِ بِنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَ كَانُوا يَعْتَدُونَ ) كى تلاوت فر ماكراس كى تفيير میں ارشاد فر مایا: خداكی قسم ان لوگوں نے انبیاء گواروں نے شہید كیا بلكہ ان كی با تیں من كران كے دشموں كو بتا میں اوران وشمنوں لے اس باخر قال ان باتوں كی وجہ سے انبیاء "كون كیا ۔ اور انہیں اپنے مظالم كانشانہ بنایا "توبیقل حدسے تجاوز اور ایک مانح تھا۔

کتاب کانی میں بھی ای طرح کی ایک روایت حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے گویا امام " ۔

آیت کے الفاظ '' ذٰلِك بِهَا عَصُوْ اوَّ كَانُوْ ایکٹنگ وُن ''سے راز فاش كرنا (یا جاسوی كرنا) مرادلیا ہے ورخصرف عصیالا كو قتل بالخصوص انبیاء " كے آل اور آیات اللی کے انکار کا سب قرار نہیں دیا جاسكتا بلکہ حقیقت امراس کے برعس ہے كيونك قتل كفر میں عصیان کے مقابلہ میں زیادہ شدت پائی جاتی ہے لین اگر عصیان کا معنی راز فاش كرنا كیا جائے تو اس صورت میر اسے آل انبیاء "اور كفر آیات كا سب قرار دینا ممكن ہوگا۔

#### آيت ۲۲

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَالَّذِيْنَ هَادُوا وَالتَّصْرَى وَ الْصَّبِيِّيْنَ مَنْ امَنَ بِاللهِ
 وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَعَبِلَ صَالِحًا فَلَهُمُ آجُرُهُمْ عِنْدَ كَابِيهِمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ
 يَحْزَنُونَ

#### الآجمه

o وہ لوگ جو ایمان لائے اور وہ جو یہودی ہیں، نفرانی ہیں،صائبین (لاندہب یا بت پرست) ہیں جو بھی ایمان لے آئے خدا پر اور قیامت کے دن پر اور نیک اعمال بجالائے ،ایسے لوگوں کا اجران کے پروردگار کے پاس محفوظ .... ہے، وہ نہ خوف زدہ ہوں گے اور نہ ہی رنجیدہ خاطر ہوں گئے ۔...

# تفسيروبيان

اس آیت مبارکہ میں دومر تیدایمان لانے کا تذکرہ کیا گیاہے اُ بت کے سیاق کو کھوظ رکھتے ہوئے دومری مرتبہ ذکر

کتے جانے والے ''ایمان'' کی بابت ریکہا جاسکتا ہے کہ اس سے حقیقی معنی میں ایمان لانا مراد ہے اور پہلے ذکر کتے جانے والے"ایمان" سے مرادظا ہری طور پر ایمان لانا ہے کعنی پہلے جملہ "الَّذِينَ امَنْوا" (وہ لوگ جو ایمان لائے) مر ظاہرى طور يرايمان لاكرايينة آپكو "الل ايمان" كهلانے والے مقصود بين اوردوسرے جملة "مَنْ اَمَن " (جوايمان اِ آئے) میں ' حقیقی معنے میں ایمان لانے'' کا ذکر ہے لہذا آیت کامعنی بیہوگا کہ لوگوں کا اپنے آپ کواہل ایمان بیبودی عیساؤ اورصابئین کے نام سےموسوم کرتا ہی خدا کے نز دیک کسی اجروثواب کے حصول کا سبب یا سزا وعذاب سے نجات دلانے ا ذريعتبين بن سكتا جيما كه يهودي اورعيمائي كتب بين: "لايدخل الجنة الاهودًا او نصاري" كسوان یبود یوں اور نصرانیوں کے کوئی بھی بہشت میں نہیں جائے گا' بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ اجروثواب کے حصول اورسز اوعذاب سے نجات کا واحد معیار اور سعادت وعزت کی اصل بنیا دخدا پر ایمان لانا و تیامت کے دن پر ایمان لانا اور نیک اعمال کرنا : يبى وجدب كدخداوند عالم في "من الكروايان لاسك فرماياب شركة من امن منهم" (يعنى جو ان ميس = ایمان لائے) تو''منہم'' کے ذریعے''هم'' گی خمیر کو''الذین' کی طرف نہیں لوٹایا گیا جبکہ قواعدادب کی روسے ہر موصول کے لیے صلہ ضروری ہوتا ہے اور اس میں ضمیر کوموصول کی طرف لوٹا یا جاتا ہے مگر خداوند عالم نے اس آیت مبار کہ میں ضمیر 'نهم''کو'الذین' (موصول) کے صلہ میں ذکر نہ کر کے مذکورہ مذاهب کے بیروکاروں کی غلط فہی کا از الد کیا ہے کہ وہ اپ اس غلط نظرید پرقائم ویا تی ندر بین کهان کے ظاہری طور پرایمان لانے کی کوئی حیثیت ہے کیونکہ اگر خداوند عالم ایسانہ کرتااو "هم" كي ضميركو"الذين" كے صله ميں ذكر كرديتا تو وه لوگ كلام اللي سے اپنے غلط افكار اور اپنے آپ كونام كى حد تك ال مذا جب کے پیروکارکہلانے پراکتفاء کرتے ہوئے نجات وسعادت کے حصول کے دعویدار بنے رہتے 'لیکن خداوند عالم ف ان کے ظاہری عقیدے کی کفایت کے نظریہ کوایے مخصوص انداز سخن کے ذریعے خلط قرار دے دیا' یہا نداز بیان قرآن مجی میں متعدد مقامات میں اپنا یا گیا ہے اور اس بنیادیر اس حقیقت کو بیان کیا گیا ہے کہ سعادت و کامیابی اور کرامت و بزرگی آ معیار جقیقی عبودیت و بندگی کے سوا کی خیبیں بنابرایں ان نامول میں سے کوئی نام اور اوصاف کمال میں سے کوئی وصف کسی آ فائدہ نہیں پہنچاسکتا جب تک کہ اس کے ساتھ عبودیت و بندگی عملی طور پر جسم نہ ہوئیہ بات عام لوگوں ہی تک محدود نہیں بلکہ اس سلسلے میں عام افراد اور انبیاء "البی سب برابر ہیں تو جب خدا کے برگزیدہ افراد کے لیے نام کی حد تک ایمان واوصاف کمال فائدہ مند نہیں تو اس سے کمتر لوگوں اور عام افراد کے لیے نام کی حد تک اہل ایمان کہلا نا کیونکر فائدہ مند ہوسکتا ہے جنانچ قرآن جید میں خداوند عالم نے اپنے برگزیدہ افراد یعنی انبیاء کرام علیم السلام کے تذکر سے میں ان کے تمام تراوصاف و کمالات بیان کرنے کے بعد یوں ارشاد فرمایا:

سورهءانعام،آیت ۸۸:

"وَلَوْا شُرِكُوْ الْحَبِطَ عَنْهُمْ مَّا كَانُوْ ايَعْمَلُوْنَ"

(اگروہ شرک کریں توان کے تمام اعمال ضائع ہوجا ئیں گے)۔

اسی طرح خداوندعالم نے اصحاب پیغیمراور آ محضرت پرایمان لانے والوں کی قدر ومنزلت اورعظمت و بلند مقام کا وکر کرنے کے ساتھ ساتھ یوں ارشا وفر مایا:

سورهء فتح ،آيت ۲۹:

" وَعَدَا للهُ الَّذِينَ امَّنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ مِنْهُمْ مُّغْفِرَةً وَ السَّاعَظِيمًا

(خداوندعالم نے ایمان لانے والوں اور نیک اعمال بجالانے والوں میں سے بعض کے ساتھ بیوعدہ کیا ہے کہ ان کے لیے مغفرت و پخشش اور بہت عظیم اجرہے )

اس آیت میں ' مِنْهُمْ'' (ان میں سے) کے لفظ سے بیثابت ہوتا ہے کہ مغفرت اوراجرعظیم کا وعدہ تمام ایمان لانے والوں اور نیک اعمال بجالانے والوں سے نہیں کیا گیا'ائی طرح ان کے علاوہ ان کے بارے میں جنہیں آیات اللی عطا کی گئیں یوں ارشاد حق تعالیٰ ہوا:

سوره ءاعراف،آیت ۲ کا:

"وَلَوْشِئْنَالَهُ فَعُنْهُ بِهَاوَ لَكِنَّهُ آخُلَكَ إِلَى الْأَنْمِ ضَوَاتَّبَعَ هَوْمهُ"

(اگرہم چاہتے تواسے اپنی آیات کے ذریعے بلند مقام عطا کرتے کیکن وہ خود ہی زمین کی پہتیوں میں گر گیا اور اس نے اپنی خواہشات نفسانی کی پیروی کی )

بیاوراس طرح کی دیگر متعدد آیات میں وضاحت وصراحت کے ساتھداس امرکو بیان کیا گیا ہے کہ حقیقی معنی میں اعزت و ہزرگی اور سعادت و کامیا بی کا تعلق حقیقت سے ہے نہ کہ ظاہر سے بیعنی ظاہری طور پر ایمان لانے اور نیک اعمال بجالا نے کا کوئی فائدہ نہیں بلکہ حقیقی معنی میں ایمان لانا اور نیک اعمال بجالا کرعبودیت و بندگی کاعملی ثبوت فراہم کرنا ہی اجروثواب کے حصول اور نجات و سعادت یانے کا سبب ہے۔

## روايات پرايك نظر

سلمان فاری کے سوال کا جواب

اسلام) ساتھیوں کے مارے میں نازل ہوئی۔

تفیر در منثور میں حضرت سلمان فاریؒ سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت پینجبرا کرم سلی اللہ علیہ وآ ا وسلم سے ان اہل دین کے بارے میں پوچھاجن کے ساتھ میں پہلے تھا' تو آٹے خضرت نے ان کے متعلق بتانا شروع کیا اور الا کی نماز وروزہ کا تذکرہ کررہے تھے کہ ہیآ بیت نازل ہوئی: '' اِنَّ الَّذِیثَ اُمَنُوْ اُوَ الَّذِیثَ هَا دُوْل و اس آبیت کے شان نزول کی بابت متعدد روایات میں بیان کیا گیا ہے کہ بید حضرت سلمان فاریؒ کے (قبل ا

نصاري کی وجدتشمیه

کتاب معانی الا خبار میں ابن فضال سے مردی ہے کہ میں نے حضرت امام رضا علیہ السلام سے دریافت کیا کر نصاریٰ کونصاریٰ کیوں کہاجا تا ہے؟ امام " نے ارشا وفر مایا: اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ لوگ'' ناصرہ'' نامی بستی میں رہتے تھے:

کی مملکت شام میں واقع ہے اور میوہ بستی ہے جہاں مریم " اور حضرت عیسیٰ " نے مصر سے واپس آ کر قیام فر ما یا تھا۔

اس روایت کے بارے میں تفصیلی تذکرہ اور بحث سورہ ء آل عمران میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے واقعہ سے تعلق رکھنے والی آیات کی تفسیریں کریں گے۔

یہودیوں کی وجہ تسمید کی بابت ایک روایت میں ہے کہ انہیں اس کیے اس نام سے موسوم کیا جاتا ہے کہ وہ حضرت لیقوب کے بیٹے یہودا کی نسل سے بیں۔

صابئتین کا دین تفسیر فئی میں مذکور ہے کہ آمام علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: ''صابئین'' ایک قوم کا نام ہے جو نہ مجوی .....آتر پرست .... بین نہ یہودی اور نہ تھرانی بیں اور نہ ہی مسلمان ہیں بلکہ وہ شاروں اور سیاروں کے پوجاری ہیں۔ ''صابئین'' در حقیقت بت پرستوں ہی کا ایک گروہ ہے'البتہ بت پرتی کاعمل انہی سے مختص نہیں بلکہ ان کے علاوہ تھی بت پرستوں کے کئی گروہ ہیں' تا ہم بیر (صابئین ) بت پرسی کے ساتھ ساتھ ستاروں اور سیاروں کی پوجا بھی کرتے ہیں۔

### أيك تاريخي بحث

مشہور مورخ ابور یحان بیرونی نے اپنی کتاب'' اثار باتی' میں لکھاہے کہ نبوت کا دعویٰ کرنے والوں میں سے جس كانام سب سے بہلے تاریخ میں ذكر كيا كيا ہے وہ "يوذاسف" بے وہ" طبورث" كى سلطنت كے ايك سال بعدسرزمين انديس ظهور پذير موااوراس نے فارس رسم الخط كى بنياد والى اوراسى نے لوگوں كو' صابحين' كا مذہب اپنانے كى دعوت دى' چنانچہ کثیر تعداد میں لوگ اس کی پیروی کرنے گئے بلخ میں رہنے والے بیشدادی اور بعض کمانی بادشاہ سورج، چانداور ستاروں وغیرہ کی تعظیم وتفذیس کرتے تھے پہاں تک کہ' زردشت' ظہور پذیر ہوا یعنی' بشتا سب' کی حکومت کے تیس سال گزرجانے کے بعد'اوران ایام میں''صابئین'' میں سے جولوگ باقی رہ گئے تھےوہ''حیران'' میں تھے اور انہیں اس شہر کی نسبت سے المنتحراني "كهاجاتا تھا البته بعض مورخین كا كہناہے كہ حرانی كاانتساب حضرت ابراہيم عليه اسلام كے بھائی اور تارخ كے بيٹے ا' ہاران'' کی وجہ سے ہے' کیونکہ وہ حرانی حکمرانوں اور سرداروں میں سے اپنے دین میں سب سے زیادہ متعصب اور بنیاد إرست من اس كى بارے ميں نفراني مورخ ابن سنكلانے اپنى كتاب ميں "صابئين" كے نظريات كى رد كے ضمن ميں لطالب درج کئے ہیں اگر چیاس نے اس کتاب میں ان کے عقائد کو غلط ثابت کرنے کی کوشش کی ہے لیکن اس کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کدوہ کتاب جھوٹ اور بے بنیا دو من گھڑت باتوں کا مجموعہ ہے اس نے اس کتاب میں 'صابئین' کے عقائد كاذكركرتے ہوئے لكھاہے كدوه لوگ (حراني) بيعقيده ركھتے ہيں كەحفرت ابراہيم " ' حرانيوں' ميں سے تھے اور چونكه ان کے عضوتناسل کی جلد میں برص کا مرض پیدا ہو گیا تھااور حرانیوں کے عقیدے کے مطابق جو شخص اس مرض میں مبتلا ہوا سے جس المجماحاتا تقااورلوگ اس كے ساتھ رہناروانہيں سجھتے تھے بلكہ اس سے قطع تعلقی كر ليتے تھے'لہذاابراہيم'' ان سے دورہو گئے ورانہوں نے ختند کروایا اور پھرایک بت خانے میں گئے تو وہاں ایک بت سے بیآ وازشی: "اے ابراہیم! تو ایک عیب کے ل تھ ہم سے دور ہوا تھا اور اب واپس آیا تو دوعیب اپنے ساتھ لے آیا ہے لہذا اب ہم سے دور چلا جا اور ہمارے پاس ہرگز الى ندآنا''۔ابراميم كوبت كے بيالفاظان كرشد يدغصه آيااورانهوں نےاس بت كوياش ياش كرديا، پھرحرانيوں سے دور چلے گئے لیکن کچھ عرصہ کے بعد انہیں اپنے کئے پر ندامت ہوئی اور انہوں نے اپنی غلطی کی تلافی کے طور پر اپنے بیٹے کو ذرج اکرنے کا ارادہ کرلیا تا کہاہے''مشتری''نامی ستارے کے لیے قربان کردیں کیونکہ''صابئین''میں اپنی اولادکوستاروں کے ليقرباني كيطور يرذئ كرف كاعام رواح تفاكي جب ساره "مشترى" ابراجيم" كاراد يسة كاه مواكدوه صدق

ول سے اپنے کئے پر نادم ہیں اور تائب ہو چکے ہیں توان کی قربانی کو قبول کر کے ان کے بیٹے کی جگہ مینڈھے کوفد سے کردیا''۔ عبدالله بن اساعیل ہاشمی کی کتاب کے جواب میں عبدالت بن اسحاق کندی نے لکھا ہے کہ 'حرانی''لوگ انسانوار ذبح کرنے کے حوالہ سے مشہور ہیں لیکن عصر حاضر میں وہ علانبیطور پراہیانہیں کرسکتے تا ہم ان کے عقائد کے بارے میں ہم صرف يبي معلوم ہے كدوه ايك خداكى بوجاكرتے بين اور خداكى توحيدو يگا نگت كے قائل بين خداكو برطرح كے فتيج وناز امورسے پاک ومنزه سجھتے بیں اور خداکی توصیف، ایجاب کی بجائے نفی کے حوالے سے کرتے ہیں لینی خدا کے لیے صفا: ثابت کرنے گی بجائے اس سے ان صفات کی نفی کر کے اس کی توصیف کرتے ہیں جواس کے شایان شان نہیں ،مثلا وہ ۔ ہیں کہ خدامحدو ذہیں وہ ویکھانہیں جاسکتا' وہ کسی پرظلم نہیں کرتا' وہ کسی سے زیادتی و ناانصافی نہیں کرتا وغیرہ' اوروہ (حرالا خداوند عالم کے اساء سنی کے بارے میں میعقیدہ رکھتے ہیں کہ بیسب اساء مجازی ہیں کیونکدوہ قائل ہیں کہ دنیا میں کوئی صفت موجود ہی جین اوہ کا نئات کے امر تدبیر کی نسبت افلاک ونجوم کی طرف دیتے ہیں اوران افلاک ونجوم کی بابت معتقد کہ وہ زندہ ہیں' بولتے' سنتے اور دیکھتے ہیں۔وہ لوگ (حرانی) انوار یعنی روشنیوں کوعزت داحتر ام کی نظر سے دیکھتے ہیں' کے باتی ماندہ آثار میں سے ایک وہ گذیر ہے جودشت کی جامع مسجد کے محراب پر بنایا گیا ہے اس جگدوہ لوگ نمازیں اداکر تے اور تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بونان اور روم کے لوگ بھی انہی کے عقیدوں پر تھے۔ جس گنبد کا ذکر کمیا گیا وہ جگہ جب یہودیوں کے قبضہ میں آئی تو انہوں نے اسے اپنی عبادت گاہ قرار دے دیا' پھر اس پرنفرانیوں کا قبضہ ہوگ انہوں نے اسے گرجابنالیا' بالاخرجب اسلام ظہور پذیر ہوا تو اہل اسلام نے اسے مسجد قرار دے دیا' ''صابئین'' نے سو کے ناموں پر کئی مجسے اور بت بنار کھے تھے۔'ابومعشر بلنی نے اپنی کتاب''بیوت العبادات'' (عبادت گاہیں) میں الن شکا مجسموں اور بتوں کے بارے میں جو'صابئین' نے سورج کے نام پر بنار کھے تھے کھا ہے کہ ان بتوں میں سے ہرایک ایک خاص شکل تھی مثلا ' بعلبک' کامجسمہ سورج کے بت کے طور پرمشہورتھا' اور' قران 'کامجسمہ' قمر' (چاند) کے نام منسوب تماجے انہوں نے جاند کی شکل میں اس طرح بنایا تھا جیسے سراور کندھوں پر ڈالی جانے والی شال ہوتی ہے اور اس نزدیک دستمسین "نامی ایک گاؤں ہے جے زمانہ وقدیم میں دصنم سین "کے نام سے یاد کیا جاتا تھا لینی چاند کا بت دوسرے گاؤں کا نام "ترع عوز" ہے لین زہرہ کا دروازہ ۔اوروہ لوگ میجی کہتے ہیں کہ کعبدا وراس میں رکھے ہوئے بت انہی (صابئین ) کے تھے اور وہی (صابئین ) کعبہ میں عبادت کرتے تھے۔ اور لات وعزیٰ .... جو کہ مشہور ومعروف ؛ كے نام ہیں۔ میں سے لات ستارہ زحل كے نام پراورعزى ستارہ زهرہ كے نام پر بنائے گئے سے اوران میں متعدد انبیا ت جن میں سے اکثر یونان کے مشہور فلاسفر تھے جیسے ہرمس مصری 'اغاذیمون 'والیس فیثاغورث باباسوار (افلاطون کا اوران جیسے دیگر فلاسفر ، اور "ما بئین" میں سے کچھلوگ ایسے بھی تھے جو مچھلی کھانے کواس لیے حرام سجھتے تھے کم ممکز

اس میں جھا گ ہو،اور مرغ کو بھی حرام سمجھتے تھے کیونکہ وہ ہمیشہ گرم ہوتا ہے اور لسن کوائن کیے حرام قرار دیتے تھے کہ اس

کھائسی ہوتی ہے اور وہ خون کو یامنی کوجلا دیتا ہے کہ جس پر پوری انسانی کا ننات کا دار و مدار ہے با قلا (تھلیوں) کوالر

حرام قراردیتے تھے کہ وہ ذبین کو آلودہ (گندہ) کرتا ہے اور یہ کہ وہ سب سے پہلے ایک مردہ فض کی کھوپڑی میں اگا تھا 'نماز کے متعلق صابئین کا یہ عقیدہ تھا کہ شب وروز میں سرف تین نمازیں واجب ہیں: پہلی آٹھ رکھت 'سورج نکلنے کے وقت 'دوسری پائچ رکھت زوال آفاب کے وقت لینی اس وقت جب سورج وسط آسان سے جور کرتا ہے ان کی نماز وں میں ہر رکھت میں تین سجدے ہیں اس کے علاوہ وہ دن کے دواور نو ہج نماز نافلہ بھی بجالاتے ہیں 'تیسری نماز رات کے تیسرے پہر میں ہے وہ لوگ نماز کو طہارت و پاکیز گی کے ساتھ اور وضو کر کے بجالاتے ہیں 'قسل جنابت بھی کرتے ہیں اور وہ فتند بھی نہیں کرتے ۔ اس کے بارے میں ان کا عقیدہ یہ ہے کہ اس کی بابت کوئی تم صادر نہیں ہوا ان کے اکثر فسائی ادکام عام سلمانوں کے فقبی احکام کی ماند ہیں مثل نواں کے فقبی احکام کی ماند ہیں مثل نواں کے اس کے احکام کی ماند ہیں مثل نواں کے مقبی کرتے ہیں وہ اور دور تحزیرات وغیرہ البتہ میں میت اور اس طرح کے دیگر مسائل میں ان کے احکام تورات کے جانوروں کوان کے کا بمن (علای) اور اطباء ذک کرتے ہے اور وہ علاء واطباء کے ذریعے اس کام کو انجام دینے میں یہ عقیدہ رکھتے ہی کہ اس طرح سے متنتبل میں خدا کے لیند یہ وہ کام سے آگائی صاصل ہوتی ہے اور وہ (عالم وطبیب) اپنے عقیدہ رکھتے ہی کہ اس طرح سے متنتبل میں خدا کے لیند یہ والوں کے جوابور وہ کیا ہوا تا تھا کہ جے تورات میں اور دونوں 'نی برس کوادر اس بھی کہا جاتا تھا کہ جے تورات میں 'دونوٹ '' کے نام سے یا تا ہے اگر بھن مورضین کے خیال میں ''یوزاسف'' بی ہرس ہے ۔

بعض مورخین کا کہنا ہے کہ بیترانی لوگ حقیقت میں 'صابئین' نہیں بلکہ کتابوں میں انہیں 'حفائ' اور' وثنیہ'
کے نام سے یادکیا گیا ہے کیونکہ' صابئین' وہ لوگ ہیں جو' کورش' کے عہد میں بابل میں قیام پذیر ہوگئے تھے اور پھر ارطحشت
کے دور میں بیت المقدس چلے گئے اور وہاں جا کر انہوں نے مجوسیوں کے دین کو اپنالیا اور ان کی شریعت پرعمل ہیرا ہوگئے' پھر
وہ بخت نصر کے دین کے بیر وکار بن گئے انہوں نے مجوسیت اور یہودیت کے امتراج سے ایک تیسر الذہب بنالیا جیسا کہ شام
کے سامر یوں نے کیا تھا' ان کے اکثر افراد، واسط میں اور عراق کے دیمی علاقوں جعفر اور جامدہ میں موجود ہیں اور وہ اپنے
آپ کو' انوش بن شیٹ' کی نسل اور حرائیوں کے مخالف قرار دیتے ہیں اور حرائیوں کے بعض نظریات وعقا کہ کے علاوہ اکثر
عقا کم کو غلط و نا درست مجھتے ہیں' یہاں تک کہ وہ (صابئین) قطب شالی کی طرف منہ کرکے نماز اداکرتے ہیں جبکہ حرائی قطب
جنو تی کی طرف منہ کرکے نماز در جتے ہیں۔

جنوبی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے ہیں۔

البحض اہل کتاب کا کہنا ہے کہ متو کئے بن غیر کا ایک فرشتہ تھا جس کا نام''صابی'' تھا اور''صابئین'' کی نسبت اس کی طرف ہے ادیان وشریعتوں کے ظہور پذیر ہونے اور ''یوذ اسف'' کے قیام سے قبل لوگ مشر تی خطہ ءارضی میں سکونت پذیر شخصا در بتوں کی پوجا کرتے بھے انہی کے باقیماندہ افراداس زمانے میں ہندوستان بھین اور تغزغز میں موجود ہیں' اہل خراسان ان لوگوں کو' دشمنان' کے نام سے یاد کرتے ہیں' ان کے آثار قدیمہ میں سے کئی عبادت گاہیں' بت اور جمعے ہندوستان سے ملحقہ خراساں کے سرحدی علاقہ میں موجود ہیں' وہ لوگ عالم کے قدیم ہونے اور تناسخ ارواح ( اینی کی شخص کے مرنے کے بعد اس کی روح کے کسی دوسرے شخص میں منتقل ہونے ) اور فلک کے غیر متنا ہی فضا میں گرنے کی حالت میں ہونے کے قائل ہیں'

اور یہ کہ ذلک کے اس حالت میں ہونے کی وجہ سے اس میں حرکت پائی جاتی ہے لینی وہ گھومتار ہتا ہے کیونکہ ہر گول چیز جب او پر سے نیچے کی طرف گرتی ہے تو اس میں گھو منے جیسی حرکت پائی جاتی ہے بعض مورخین کے نزدیک ان لوگوں میں ایک گرو ایسا ہے جو عالم (کا نئات) کے حدوث کا قائل ہے اور وہ کہتے ہیں کہ کا نئات کو وجود میں آئے ہوئے ایک ملین برس گز کیے ہیں'۔

یے مورخ ابور بحان کی تحقیق جواس کی کتاب میں 'صابعین' کے بارے میں مذکورہے۔

''صابئین'' کے بارے میں بعض مورضین و محققین کی طرف منسوب کی گئی بدرائے بظاہر درست معلوم ہوتی ہے کہ ان کا فد ہب مجوسیت' یہودیت اور حرانیت کے بعض نظریات کا مجموعہ ہے اور بیرائے مورد بحث آیت مبارکہ کے موضوع ۔۔ ہم آ ہنگ بھی ہے کیونکہ اس کے سیاق میں اقوام' اویان و فدا ہب کے پیروکاروں کا شاریاتی تذکرہ کیا گیا ہے۔

(مترجم: مولّف نے ابور بحان اور دیگر مورخین کی نگار شات ذکر کی ہیں ان سے میہ ہرگز ثابت نہیں ہوتا کہ وہ اا تمام تحریروں سے اتفاق رائے رکھتے ہیں بلکہ تذکرہ ء تاری کے طور پران کوذکر کر دیا ہے جبکہ ان نگار شات میں متعدد مطالب کہ جن کی نسبت بعض انبیاءً کی طرف وی گئی ہے وہ خرافات کے سوا کچھ نہیں۔ اسی سے اس امر کا ثبوت ماتا ہے کہ تاریخ ک باتھوں سے کھی گئی اور عقائد ونظریات کے باب میں کس قدر خرافات موجود ہیں۔)

#### آیات ۳۳ تا ۱۲۲

- وَإِذْ أَخَذُنَا مِيْثَاقَكُمْ وَرَفَعُنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْرَا خُذُوا مَا التَيْنَكُمْ
   بِقُوَّةٍ وَ اذْكُرُوا مَا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُون ﴿
- ثُمَّ تَوَلَّيْتُمُ مِّنُ بَعْلِ ذٰلِكَ ۚ فَكُو لَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَاحْمَتُهُ لَكُو لَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَاحْمَتُهُ لَكُنْتُمْ مِّنَ الْخُسِرِيْنَ ﴿
   لَكُنْتُمْ مِّنَ الْخُسِرِيْنَ ﴿
- - فَجَعَلْنُهَا نَكَالًا لِبَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِيْنَ
- وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِ إِنَّ اللهَ يَامُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً لَا اللهَ يَامُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً لَا اللهِ اللهِ أَنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ أَنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ
- قَالُوا ادْعُ لَنَا مَا تَكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا هِيَ ۖ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ
   لَّا قَامِ ضٌ وَّلَا بِكُرُ ۚ عَوَانٌ بَيْنَ ذَٰلِكَ ۚ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ ۚ
- قَالُوا ادْعُ لَنَا مَ بَنَكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا لَوْنُهَا لَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ
   صَفْرَآءُ لَا قَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ النِّظِرِيْنَ ﴿
- قَالُوا ادْعُ لَنَا مَا ثِكَ يُنكِيِّ لَنَا مَا هِى لَا إِنَّ الْبَقَرَ تَشْبَهَ عَلَيْنَا لَا اللهُ لَهُ فَتَدُونَ ۞
   وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللهُ لَهُ فَتَدُونَ ۞

- قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولٌ تُثِيْرُ الْأَنْ مَ وَ لا تَسْقِى الْحَرْثَ مُسَلَّبَةٌ لَا شِيئة فِيهَا قَالُوا النَّنَ جِئْتَ بِالْحَقِّ فَلَبَحُوهَا وَ مَا كَادُوْا يَغْعَلُونَ هُ
   كَادُوْا يَغْعَلُونَ هُ
  - وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَالْاَرَءُتُمْ فِيهَا وَ اللَّهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنْتُمْ تَكُتُمُونَ ﴿
- قَعُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كُلْلِكَ يُحْيِ اللهُ الْبَوْتَى وَيُرِيكُمُ اليّبِهِ
   لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ
- ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِّنْ بَعْلِ ذَلِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ آوُ آشَكُ قَسُوتًا وَانَّ مِنْهَا لَهَا يَشَقَّتُ قَيَخُرُجُ
   وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَهَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْانْهُرُ وَإِنَّ مِنْهَا لَهَا يَشَقَّتُ فَيَخُرُجُ
   مِنْهُ الْهَا عُرْ وَمَا الله بِغَافِلٍ عَبَّا مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَمَا الله بِغَافِلٍ عَبَّا مَنْهُ الْهَا عُرْ فَشَيَةِ اللهِ وَمَا الله بِغَافِلٍ عَبَّا تَعْمَلُونَ

#### ترجمه

O''اس وقت کو یا دکرو جب ہم نے تم سے عہد لیا جبکہ کوہ طور کو تمہارے او پر آ ویز ال کردیا تھا کہ جو پچھ ہم نے تہمیں دیا ہے اسے مضبوطی سے لےلواور جو پچھاس میں ہےاسے اچھی طرح پر معو تاكةتم يرميز گار بوسكو''\_ (YF) O دو پھرتم نے عہد کرنے کے بعدال سے منہ موڑ لیا کیس اگرتم پر خدا کا فضل وکرم نہ ہوتا توتم سخت نقصان المحانے والوں میں سے ہوجاتے"۔ (Yr) O دو تم میں سے جن او گوں نے ہفتہ کے دن کے بارے میں تھ عدولی کی تم نے ان کے متعلق جان لیا کہ ہم نے ....ان کی اس نافر مانی پر ... ان سے کہا کہتم دھ کارے ہوئے بندر ہوجاؤ'' (4A) O'' اس عذاب کوہم نے اس وفت کے لوگول اور بعد میں آنے والوں کے لیے درس عبرت قراردیااورتقو کی اختیار کرنے والوں کے لیے نصیحت بنایا ''۔ (YY) O''اس وقت کوخاطر میں لا وُجب مویٰ نے اپنی قوم سے کہا کہ خدا تہمیں تھم دیتا ہے کہایک گائے کو ذرج کروانہوں نے جواب دیا: کیاتم مذاق اڑا رہے ہو؟ موکٰ نے کہا: خدا کی پناہ! کہ میں جابلوں میں سے ہوجاؤں '۔ (YZ) O" انہوں نے کہا ..... اگر ایسا ہے تو ..... ہمارے لیے اپنے پروردگار سے کہو کہ ہمیں وضاحت کے ساتھ بتائے کہ وہ گائے کیسی ہو؟ مولی نے کہا: خدا فرما تا ہے کہ وہ گائے نہ بہت بوڑھی اورنه جوان بلكه درمياني عمر كي ہوئيس جوته ہيں حكم ديا كيا ہے اس يرحمل كرؤ'۔ (AY)

O''انہوں نے کہا ہمارے لیےائیے پروردگار سے کہو کہ نمیں وضاحت کے ساتھ بتائے کہ اس گائے کارنگ کیسا ہو؟ موی نے کہا! خدا فرما تا ہے کہاس کارنگ زرد ہواس کارنگ و کیصف والول (44) کے دل بیندہو'۔ O''انہوں نے کہا: ہمارے لیےایئے بروردگارہے کہو کہ ہمیں وضاحت کے ساتھ بتائے کہ وہ گائے کیسی ہو کہ اس کی پیچان مارے لیے مشکل ہوگئی ہے اگر خدانے جاہا تو ہم ضرور ہدایت  $(2 \cdot)$ ماصل کریں گئے''۔ O" موی نے کہا: خدا فر ما تا ہے وہ گائے نداتن سدھائی ہوئی ہو کہ زمین جوتے اور ندھیتی سینے صیح وسالم ہواوراس برداغ دھبدنہ ہوانہوں نے کہا: ابتم نے واضح بات کی ہے پس انہول نے (41)وہ گائے ذریح کی جبکہ وہ ایسا کرنے پر مائل نہ تھے'۔ O''اس وقت کو یا دکروجبتم نے ایک شخص کولل کیا پھراس کی بابت تم آپس میں الجھ پڑے تا ہم خدانے اس بات کوظا ہر کردیا جسے تم چھیار ہے تھے'۔ (ZY) O" پھرہم نے تم سے کہا کہ اس گائے کا ایک مکڑااس (مقتول) سے مس کرؤ خداای طرح مردوں کوزندہ کرتا ہے اور تہمیں اپنی واضح نشانیاں دکھا تا ہے تا کہتم تجھ سکو'۔ (Zm) O'' پھراس کے بعد تمہارے دل پتھر کی طرح سخت ہو گئے یااس سے بھی زیادہ' کیونکہ کچھ پتھرا نیے ہیں جن سے نہریں پھوٹتی ہیں اور کچھ پتھرا لیے ہیں کہ جب ان میں شگاف پڑتا ہے توان میں سے یانی نکلتا ہے اور بعض پھر ایسے ہیں جوخوف خدا میں بلندی سے نیچ گر پڑتے ہیں یا در کھوخدا تمہارےاعمال سے ہرگز غافل نہیں''۔ (ZM)

## تفسيروبيان

كوه طور كاتذكره

0 وَمَ نَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْمَ "

طورايك بها رُكانام مِعَ چِنا نِحِهُ فداوند عالم في اس كم تعلق سوره اعراف كي آيت ا كا مين يون ارشاوفر ما يا: "وَإِذْ نَتَقَفْ الْجَبَلَ فَوْقَهُمُ كَانَّهُ ظُلَّةً"

(اورجم نے ان کے او پر پہاڑکوسائبان کی طرح مسلط کردیا)

(۱) سب سے پہلے عہدو پیان کینے کا ذکر۔

(٢) اس كے بعد كوه طوركوان كي مرول پر مسلط كرنے كا ذكر

(٣) اورآ خرمین احکام الی پیمل کرنے کے حکم کاذکر۔

ان مطالب كيتذكر مے كى ترتيب برغوركيا جائے تومعلوم ہوتا ہے كي عبد و بيان لينے كے بعد بہاڑكوان كيروں

پرآ ویزاں کرنے کی وجہ اس کے علاوہ کیا ہوسکتی ہے کہ خداوند عالم انہیں اپنی عظیم قدرت کا نمونہ دکھا کرعہد و بیان کی خلاف ورزی سے باز رہنے کی تاکید کرنا چاہتا تھا اور انہیں معصیت و نافر مانی کے تباہ کن آثار و نتائج سے ڈرانا چاہتا تھا ، نہ یہ کہ انہیں اپنی تعلیمات و احکام پر مجبور کرنا چاہتا تھا کیونکہ اگر اس کا مقصد ان لوگوں کو جبری طور پر اپنی تعلیمات و احکام پر محمل کر و انا ہوتا تو انہیں اپنے احکام پر عمل کرنے پر مجبور کرنے کے لیے پہلے ہی سے پہاڑکوان پر مسلط کر ویتا جس سے وہ خواہ ناخواہ اس کے احکام پر عمل کرتے کیا تا کہ منظیم قدرت کے مظاہر سے سے پہلے ان سے وعدہ لیا تا کا وور ' خدا' سے کئے ہوئے وعدے کی پاسداری کریں اور اس کی خلاف ورزی سے اجتناب کریں۔

ایک غلطفهی اوراس کااز اله

بن اسرائیل کے سروں پرکوہ طور کوآ ویزال کرنے کے بارے میں بیکہا گیا ہے کہ بیا ایک مجزہ کے طور پر تھا تا کہ اس کے ذریعے لوگوں کوایمان لانے اور تعلیمات اللی پرعمل کرنے پرمجبور کیا جا سکے جبکہ خداود عالم نے عقیدہ وعمل میں آزاد کا کے سلسلے میں واضح طور پرارشا وفر مایا ہے:

سوره ء بقره ، آيت ۲۵۷:

"لا وكراة في الرين " (وين يس كوكى جرواكراه نيس)

سوره ولونس، آيت ٩٩:

" أَفَا نَتَ نَكُرِ وُ النَّاسَ حَثَى يَكُونُوا مُؤْمِنِيْنَ " (آياتم لوگوں كواس بات يرمجبور كرسكتے موكدوہ ايمان لے آئيں)

لیکن یہ تول درست نہیں کیونکہ آیت مبار کہ کے سلسلے میں عرض کیا جاچکا ہے کہاس سے ان لوگوں کو سے خدا کہ نافر مانی اور وعدہ خلافی کرنے سے ۔۔۔۔۔ ڈرانا مقصود تھا تا کہ وہ خدا سے کئے ہوئے عہد و پیان سے سرتا بی نہ کریں' پہاڑ کوان کے سروں پرمسلط کرنا نہیں ایمان وعمل پرمجبور کرنے کے معنے میں لیا جائے تو پھر حضرت موکی'' کے اکثر معجزات کے

بہاروں سے مروں پر مسلط رہا ہیں ہیں ہوں ہوں ہوں ہوں ہے۔ اس میں جانے رہار سرت رہ سے اس سے سر مراہ سے عبار مند بارے ٹیں بھی یہی تسلیم کرنا پڑے گا جبکہ میہ ہر گڑ درست نہیں کیونکہ میہ بات آیت کے ظاہری معانی سے روگر دانی سے عبار مند

یے کہنا بھی صحیح نہیں کہ بنی اسرائیل پہاڑ کے دامن میں منصے اورایک زلزلہ آیا جس سے پہاڑ لرز اٹھااوران کے سروا پراس طرح سے آویزاں ہوگیا کہ انہوں نے سمجھا کہ اب بیان پرگرنے والا ہے اس واقعہ کوقر آن مجید میں اس طرح بیان ک

عمیا:'' جم نے ان پر پہاڑکومسلط کردیااوراہے سائبان کی طرح ان کے سرول پڑآ ویزاں کردیا''۔ '' میں ماری کا میں اسلام کردیا اور اسے سائبان کی طرح ان کے سرول پڑآ ویزاں کردیا''۔

(یہ بات اس لیے سیح قرار نہیں دی جاسکتی) کہ اس سے بجزات اور خارق العادت امور کی نفی وا نکار لازم آتا۔ جبکہ ہم اس موضوع (معجزات) کے بارے میں تفصیلی تذکرہ کر بیکے ہیں اور عقلی دلائل سے اسے ثابت کر پیکے ہیں آیات۔

Presented by www.ziaraat.com

بارے میں اس طرح کی ت اُویلیں کرنے سے کلام اللی کا ظاہر متاثر ہوتا ہے اور آیات کے ظاہری معانی کی کوئی قدرو قیت ورحیثیت باتی نہیں رہتی اور نہ ہی کلام کی فصاحت و بلاغت کی بنیاد قائم رہ سکتی ہے بنا برایں کلام اللی کی عظمت اور مجزات و خارتی العادت امور کی حقیقت اس امر کی متقاضی ہے کہ پہاڑ کے مسلط کرنے کو کسی قشم کے ڈرانے دھمکانے کاعمل قرار نہ دیا جائے بلکداس سے قدرت اللی کا مظاہرہ اور عہد و پیان کی پاسداری کا تاکیدی اشارہ مراد لیں صحیح ہوگا۔

تقوی کے حصول کی ترغیب

٥ "لَعَلَّكُمْ تَتَقَقُونَ "

عربی زبان میں لفظ دلعل امید وآرزو کے لئے استعال ہوتا ہے۔ کسی چیزی امید وآرزوکر نے میں بیام ضروری ہے کہ کلام میں اس کا ظہار درست ہوخواہ اس امید وآرز و کرنے والا ...... متعلم ..... کلام کی اظہار درست ہوخواہ اس امید وآرز و کرنے والا ..... متعلم ..... کلام کیا جارہا ہو ..... یا مخاص کی متعام تخن اس کا متعاضی ہوکہ امید کے انداز میں بات کی جائے چونکہ بنیا دی طور پر امید جہل و ناوانی و مستقبل سے ناآگاہی کی وجہ سے جنم لیتی ہے لہذا کلام اللی میں اس کا تصور متعلم کے حوالہ سے ہوئی نہیں سکتا اور امید یا آرزو و کی نسبت خداکی طرف کسی صورت میں صحیح نہیں کیونکہ وہ مستقبل کاعلم رکھتا ہے اور تمام امور کے نتائج سے پوری طرح آگاہ کی نسبت خداکی لام میں امید ورجاء دراصل خاطب یا مقام سخن کے حوالہ سے ہے۔

راغب اصفهانی نے اپنی کتاب "المفردات "میں بھی اس کی وضاحت اس طرح کی ہے جس طرح ہم نے بیان کیا

"كُوْنُوْاقِرَ دَلَّا لَحْسِرِيْنَ"

''خاسئين''يعني ذليل وخواراورب قدرو قيت\_

"نَجَعَلْنُهَانَكَالًا…'

لینی ہم نے انہیں مسنح کر کے دوسروں کے لیے اسے درس عبرت قرار دیا' (تا کہ کوئی دوسرااس طرح سے خدا کے اتھ کتے ہوئے عہد و پیان کی خلاف ورزی نہ کرنے یائے )۔

عربی زبان میں لفظ'' نکال'' سے مراد کسی مختص کے ساتھ ایسا تو ہین آمیز اور ذلت خیز سلوک کرنا ہے جس سے وسرے عبرت حاصل کریں۔

كائے ذرج كرنے كا حكم

(ق اِذْقَالَ مُولِسَى لِقَوْمِ إِنَّ اللَّهَ يَامُوكُمُ أَنْ تَنْ بَحُوْا بَقَرَةً . . . "
 بہال بن اسرائیل کی گائے کا واقعہ ذکر ہوا ہے اور ای حوالہ سے اس سورہ کوسورہ و بقرہ (گائے والی سورے) کے بہاں بن اسرائیل کی گائے والی سورے)

نام سے موسوم کیا گیا ہے'۔ بن اسرائیل کی گائے کے واقعہ کا تذکرہ جس انداز ہیں قرآن مجید ہیں کیا گیا ہے وہ اپنی نوعیت ہی مفروہ مجیب ہے اوروہ پول کہ واقعہ کے تذکرے ہیں تسلسل کی بجائے مربوط مطالب کو علیحہ وہ اور ایک دوسرے۔

الگ مقامات ہیں مختلف و مخصوص انداز شخن کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے مشاؤ واقعہ کی ابتداء ہیں حضرت پی فیبراسلام سے مخاطب کر ارشاد فرمایا: ''۔۔وَ إِذْ قَالَ مُوسلی لِقَوْمِ ہے ۔ '' (یاد کرواس وقت کو جب موکل ٹے اپنی قوم سے کہا ۔۔۔۔) اک کر ارشاد فرمایا: ''۔۔وَ إِذْ قَالَ مُوسلی لِقَوْمِ ہے۔ '' (یاد کرواس وقت کو جب موکل ٹے اپنی قوم سے کہا ۔۔۔۔) اکہ بعدار شاد فرمایا: ''۔۔وَ إِذْ قَالَ مُوسلی لِقَوْمِ ہے۔ '' (یاد کرواس وقت کو جب موکل ٹے اپنی قوم سے کہا ۔۔۔۔) اللہ کے بعدار شاد فرکر کردیا اور پھر دوبارہ واقعہ کا ابتدائی اللہ کے میں ذکر کردیا اور پھر دوبارہ واقعہ کا ابتدائی اللہ کے میں فرکر کردیا اور پھر دوبارہ واقعہ کا ابتدائی اللہ کے میں فرکر کردیا اور پھر دوبارہ واقعہ کا ابتدائی اللہ کے بعدا تمار کی کو خاطب قرار دی کریا ہے گائی تی اس کے بعدا نماؤ خواطب قرار دی کریا ہے کہ کو کا طبقہ کردیا ہے کہ کئی گیرو وہ ان کہ کا کہ اس کی کو خاطب تر اور جب تم نے اس کی اس کی کو خاطب تر دیا ہے۔ کہ بعدا نماؤ خواطب قرار دی کریوں کہا گیا: ''اور جب تم نے ایک خض کو قل کردیا اور اس جو کہ بیات کی گئی پھر دوبارہ بنی اسرائیل کو مخاطب قرار دی کریوں کہا گیا: ''اور جب تم نے ایک خض کوقل کردیا اور اس جو کہ بیات کی گئی پھر دوبارہ بنی اسرائیل کو مخاطب قرار دی کریوں کہا گیا: ''اور جب تم نے ایک خض کوقل کردیا اور اس جو کہ بیات کی گئی پھر دوبارہ بنی اسرائیل کو مخاطب قرار دی کریوں کہا گیا: ''اور جب تم نے ایک خض کوقل کردیا اور اس جو تعرب موکل تا کی قوم کے لفظ کی بجائے ''تم ''کا لفظ استعمال کیا گیا جو انداز تحقی ہیں میں وا '

اب سوال ہیہ ہے کہ ایسا کیوں کیا گیا اور ایک ہی واقعہ کے تذکرے میں مخاطب سے غائب اور پھر غائب ۔ مخاطب کے انداز بیان کو کیوں اپنایا گیا؟

اس کا جواب سے کہ عام طور پر کسی واقعہ کے بیان کے لیے مقدمہ وتمہید کی ضرورت ہوتی ہے اور خداوند عالا ارشادگرامی: '' وَإِذْ قَالَ مُولِی لِقَوْصِ ہِ اِنَّاللَّهُ یَا مُرکُمُ اَنْ تَکُ بَحُوْا بَقَدَدٌ تَا '' (جب مولی نے اپنی توم سے کہا کہ متہیں علم دیتا ہے کہ گائے کو ذیح کرو) مقدمہ وتمہید کے طور پر ہے اور اس کے خاطب حضرت پینجبرا کرم محمصلی الله علیہ وا اسلم ہیں اور بیام بیں اور بیام بیں اور بیام بین اور کے جانے والے مطالب کی طرف متوجہ کرنے کے لیے ہے، جبکہ گائے کے ذی کرنے کا اور گائے کی نشانیوں کا تذکرہ اصل واقعہ سے مربوط ہے نبی وجہ ہے کہ اس کے بعد واقعہ کے اصل کردار لینی بنی اسرائیلر مخاطب کر کے ارشادالی ہوا:

بدونوں آیتیں واقعہ سے پہلے ذکر کی جانے والی آیات کے باب میں آتی ہیں اور یہ پانچ آیتیں لینی آیت اُ ۱۹۸۷،۷۷ کے ۱۷ (وَ إِذْ قَالَ مُوسَلى ٠٠٠ سے لے كروَ هَا كَادُوْ اَيَفْعَلُوْنَ كَ ) يورے واقعہ كے تذكرے اُ "جملہ معرض" کی حیثیت رکھتی ہیں۔ (جملہ معرض کلام کے وسط میں موضوع سخن سے مربوط جہات کی وضاحت یا ان کے درمیان پائی جانے والی نسبت کو بیان کرتا ہے) تو بیآ یات بعد والے نطاب کے معنے کی وضاحت بھی کرتی ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ اس امر کو بھی بیان کرتی ہیں کہ بنی اسرائیل کس قدر ہے اوب بداخلاق اپنے نبی کو اذبیت و آزار دینے والے اپنے نبی کی طرف غیر ضروری وفضول با تیں کرنے اور ہے معنی وہبم گفتگو کرنے کی نسبت دینے والے بات بات میں اور کے اور احکامات اور انبیاء کی ہم السلام کے واضح بیانات کی وضاحت طلب کرنے کے اپنے نبی کا خداق ارتفاز اپنانے والے اور خدا کے اور کے علی ان کی بد باطنی اور خدا و تھا م منزلت کی بیانات کی وضاحت طلب کرنے کے ایک ابات آئیز انداز اپنانے والے مقان کے ایسا کرنے میں ان کی بد باطنی اور خدا و تھا م کے بلند و بالا مقام و منزلت کی بخراتی کا درتا ہے کا شوت ماتا ہے ملاحظ فر ما تیں:

حضرت مولى على السلام نے ان سے كہا: " • • • إنَّ اللهَ يَاْهُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوْ ابَقَرَقَ • • " (خداتمهيں عظم ديتا ہے كہتم گائے كوذنج كرو)۔

انہوں نے اس کے جواب میں حضرت مولی علیہ السلام سے کہا: " ادْعُ لَنَا مَ بَنَكِ يُبَيِّنُ لَّنَا مَا هِيَ ٠٠٠ " (اپنے پروردگارے کہوکہ وہ میں گائے کے بارے میں واضح طور پر بتائے)۔

اس کے بعددوبارہ حضرت مولی علیہ السلام ہے کہا: ''ادُعُ لَنَاسَ بَّكَ يُبَدِّنُ لَنَا مَالُونُهَا · · · '' (اپنے پروردگار ہے کہوکہ وہ ہمیں واضح طور پر بتائے کہ وہ گائے کس رنگ کی ہے )۔

پرتیسری مرتبهای اندازیس کها: "ادْعُ لَنَا مَ بَالَ يُبَرِّقُ لَنَا مَاهِی لَا إِنَّ الْبَقَرَ تَشْبَهُ عَلَيْنَا . . . " (اپ رب سے کہوکدوہ جمیں واضح طور پر بتائے کدوہ گائے کیسی ہے کیونکہ جم اس کی بابت اشتباہ کا شکار ہوگئے ہیں۔وہ ہمارے لیے مشتبہ جمہم ہوگئ ہے )۔

مذکورہ تمام بیانات میں انہوں نے '' رہنا'' (ہمارے رب) کے بجائے '' کَرَبَّكَ '' (اپنے رب) كالفظ استعال كيا ہے اس سے ان كى بے اد في اور اہانت آميز انداز سخن كاواضح ثبوت ماتا ہے۔

اس کے علاوہ یہ کہ انہوں نے بار بار کہا کہ گائے کا مسئلہ ہمارے لیے واضح نہیں ہوااور ہم یہ نہیں ہجھ پائے کہ وہ کیا ہے جبکہ حقیقت امریہ ہے کہ خداوند عالم نے واضح طور پراس کے متعلق بیان کردیا تھا'اگروہ کہتے کہ: (ہم ہجھ نہیں سکے کہ وہ کون کا گائے ہے) توشایدان کے بیانات کی تاویل کی جاسکی تھی لیکن انہوں نے کہا کہ''وہ کیا ہے''؟ یعنی ہم گائے کے لفظ سے پچھ نہیں سمجھ سکے' اپنے اس انداز سخن اور طرز کلام میں انہوں نے خداوند عالم اور اپنے نبی حضرت موئی علیہ السلام کے بیانات کے واضح ترین الفاظ کو بہم اور غیر واضح قر اردے کر کہا کہ''اس سے مقصد ومطلوب کی وضاحت نہیں ہوتی اور چونکہ مردے کو زندہ کر کے اس سے قاتل کا سراغ پانے کا کام ہرگائے سے نہیں لیا جا سکتا اس لیے ہم گائے کے لفظ سے پچھ نہیں سمجھ سکتے'' ۔ حالا تکہ خداوند عالم نے انہیں کسی خاص اور مخصوص گائے کے ذرئے کرنے کا تکم ٹمیں دیا تھا بلکہ صرف'' گائے'' کا لفظ (بقرہ) استعال کیا جس سے کسی خاص گائے کا اشارہ ہی نہیں ملتا کیونکہ گائے کسی مردے کو کیونکر زندہ کر سکتی ہے ہی توصرف ایک

ذر بعدوطریقد کے طور پر کہا گیا تھا' بیکام تو خداوند عالم کے ساتھ مخصوص ہے نہ کہ گائے یا کسی اور چیز کے ساتھ ' یعنی گائے کو ذر' کر کے اس کا ایک گلزام تقول محض کے ساتھ مس کرنے سے اس میں زندگی کا آجانا خدا کی طرف سے تھا، نہ کہ گائے میں کو آ ایک قوت تھی کہ اس کا اثر ایسا ہو' حق تو بیتھا کہ وہ خدا کے تھم پر گائے کو ذرج کر دیتے اور جس طرح ان سے کہا گیا تھا اس طر عمل کرتے اور بار بارگائے کے بارے میں سوال کرنا اور اس کی بابت اشتباہ وابہام کا اظہار کرنا کلام الہی کو مہم وغیر واضح قر ا دینے کے متر ادف ہے۔

اس کے علاوہ یہ بھی ملاحظہ کریں کہ انہوں نے حضرت موسی علیہ السلام کی طرف جہالت اور فضول و بے معنی ہاتیر کرنے کی نسبت بھی دی چنا نچے جب حضرت موسی علیہ السلام نے کہا کہ: (خدا تہمیں تھم دیتا ہے کہ تم گائے کوذن کرو) تو انہور نے کہا: آیا تو ہمار سے ساتھ مذاق کرتا ہے! (اَتَ تَنْخِنُ نَا هُزُوًا) حضرت موسی علیہ السلام نے ان کی طرف سے اس طرز کے عمل (مذاق کرنے) کی نفی میں فرمایا: ''اُنُوُ ذُبِ اللّٰهِ اَنَ اَکُونَ مِنَ الْہِ اِللّٰہِ اَنَ اللّٰہِ اِللّٰہِ اَنَ اللّٰہِ اِللّٰہِ اَنَ اللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ

سندید این به دو این به دول کوخاطب قرار دیا گیا البته به بات قائل توجه به که تورات میں ایک تیم کے بیان کے خمن می تبدیل کر کے دوبارہ یہودیوں کوخاطب قرار دیا گیا البته به بات قائل توجه به که تورات میں ایک تیم کے بیان کے خمن می پچھمطالب ذکر کئے گئے ہیں جن سے گائے کے واقعہ کے وقوع پذیر ہونے کا ثبوت ماتا ہے تورات کی اصل عبارت ملاحظہ

*y* 

سفر "تشنیة الا شتراع" کی فصل ۲۱ ش مذکور ہے کہ "اگر تواس سرز مین میں جو تھے تیرا پروردگارعطا کرے کسی مقتول کی لاش پائے کہ جو صحرا میں پڑی ہواور اس کا قاتل معلوم نہ ہوتو تیرے مشائخ و ہزرگ افراد اور قاضی حضرات جائے وقوعہ پر جاکر اس کے اردگر دکے قریبی شہروں اور حادثہ کے وقوع پذیر ہونے کی جگہ کے درمیان فاصلے کی پیائش کریں پس جوشہر سب سے زیادہ نزدیک ہواس کے بزرگ ومعمر افرادگائے کے ایک پچھڑے کو اس جگہ لے جاسمیں جہاں زراعت وکیتی باڑی نہ ہوئی ہؤاور وہ بزرگ ومعمر افراداس بچھڑے کوئدی پرلے جاکراس کی گردن توڑیں (ذیح کریں)
اس وقت بنی لاوی قبیلہ کے کا بمن (علاء) آئیں کیونکہ تیرے پروردگار ومعبود نے آئییں اس کام کے لیے منتف کیا ہے تا کہ وہ اس کی خدمت کریں اور پروردگار کے نام سے برکت پائیں لہٰ فاان کے تعم کے مطابق جھڑے ونزاع کا فیصلہ ہؤاور جائے وقوعہ سے نزدیک ترین شہر کے بزرگ ومعمر افراداس ذرح کی ہوئی گائے پراپنے ہاتھ دھو تیں اور بلند آ واز سے کہیں: ''بھارے ہاتھوں سے بیخون نہیں دیکھا' پروردگارا اپنی ملت ہاتھوں سے بیخون نہیں بہا سسبہم نے اسے تل نہیں کیا سساور ہماری آئھوں نے ایسا ہوتے نہیں دیکھا' پروردگارا اپنی ملت اس اس کی معاف کردے اور اپنی قوم اس ائیل میں بیخون ناحق قرار شددے' پس اگر وہ اس طرح عمل کریں تو ان سے وہ خون (قبل) معاف کردیا جائے گا۔

فقدان اور تکبروخوت اور سرکشی کے رتجانات کے سبب سے تھا' گویا وہ یہ بات باور کرانے کی کوشش کر رہے تھے کہ وہ ہرگا اندھی تقلید کے قائل نہیں اور جب تک کسی چیز کا مشاہدہ نہ کرلیں اسے تسلیم نہیں کر سکتے' جیسا کہ انہوں نے خدا پر ایمان لا سے کہا تھا۔ ''لُنُ نُوُّونَ لَکُ حَتَّی نَدی اللّٰه جَهْرَةٌ گُنْ (ہم تیرے کہنے پر ہرگا ایمان نہیں لا تیں گے جب تک کہ خدا کو اپنی آ تھوں سے ظاہر بظاہر نہ دیکھ لیں )' حقیقت امریہ ہے کہ وہ اس غلط و نا در سر خطر ذَنَّ اللّٰ کَا اللّٰ کے اللّٰ کے اللّٰ کہ کہ کہ کہ وہ اس غلط و نا در سر کے طرز نظار کا فران کی اس کے خوا اللہ کہا اور اللّٰ کے اللّٰ کہ کہ اللّٰ کہ کہ کہ اللہ کہا اور کہا:

اس کے نتیج میں انہوں نے حضرت مولی علیہ السلام سے ظاہر بظاہر دیکھے جا سکنے والے خدا کا مطالبہ کیا اور کہا:
سورہ ءاعراف، آیت ۸ سا ا:

" يُنُوْسَى اجْعَلُ لَّنَآ إِلهَا كَمَالَهُمُ الْمِهَةُ عَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُوْنَ " (اےموکی ایمارے لیے ایسا خدا بنا جیسے اور لوگوں کے خدا ہیں موکی نے کہاتم لوگ جاہل و ناوان ہو...

جہالت میں ہی رہنا چاہتے ہو)۔

وہ لوگ اپنے نبی کواپنے ہی جیما سیمھتے تھے اور میدگمان کرتے تھے کہ وہ ان کی طرح ہوں پرست فننول گواو شیخیاں مارنے والا ہے چنانچہ انہوں نے اپنے نبی (حضرت موٹی علیہ السلام) کواستہزاء ومذاق اڑانے مزاح کرنے نا دانی بیقو فی اور جہالت کی نسبت دینے سے بھی در لیخ نہیں کیا اور کہا کہ''آیا تو ہم سے مزاح کرتا ہے ہمارامذاق اڑاتا ہے؟''۔

بال آخر حضرت موی علیه السلام کوان کے اس الزام اور غلط نسبت کے جواب میں بیر کہنا پڑا: ''اُ عُوْدُ بِاللّٰهِ اَر اَ کُوْنَ مِنَ الْبِهِ لِيْنَ '' (میں خداکی بناہ چاہتا ہوں اس سے کہ جاہلوں میں سے ہوجاؤں)۔ حضرت مولی علیہ السلام خداکی بناہ طلب کی اس سے کہ انہیں جاہلوں میں شار کیا جائے نیٹییں کہا کہ: میں جاہل نہیں'' کیونکہ آنجنابؓ نے جاہلوں میر

سے شار نہ کئے جانے کے لیے خدا کی عصمت و پناہ کا سہارالیا کہ جس میں کی طرح کی تبدیلی واقع نہیں ہوسکتی (جوخدا کی پنہیں ہودہ کی ہے۔ میں ہووہ کبھی گمراہ نہیں ہوسکتا' جہالت کی تاریکی میں نہیں گرسکتا ) جبکہ مخلوق کی حکمت و دانائی میں تبدیلیوں کے امکانات یا۔

جاتے ہیں (علم پرعمل نہ کرنے کی صورتیں پیدا ہوتی رہتی ہیں)۔

بنی اسرائیل اس بات کے معتقد تھے کہ'' کوئی بات دلیل کے بغیرتسلیم نہیں کی جاسکتی''۔اگرچہ یہ نظریہ تھے ودرسہ: ر

ہے اوراس کی صحت میں کوئی کلام نہیں لیکن وہ اس اصول کی بنیاد پرجس غلط نبی کا شکار ہوئے وہ بیٹھی کہ انہوں نے گمان کرلیا کہ انسان کو ہر چیز کی تفصیلی دلیل سے اچھی طرح آگا ہی حاصل کرنا ضروری ہے اور اجمالی بیان کافی نہیں اسی وجہ سے انہوں گائے کے اوصاف ونشانیوں کی تفصیلات بیان کرنے کا مطالبہ کیا کیونکہ ان کی نظر میں یہ تھا کہ'' گائے میں کسی کوزندہ کرنے ک

Presented by www.ziaraat.com

عربی زبان 'دعوان'' عورتوں اور مادہ چو پایوں میں سے اسے کہتے ہیں جو درمیانی عمر میں ہو لیعنی با کرہ پن اور بوڑھا یے کے درمیانی من میں ہو۔

اس کے بعد خداوند عالم نے ان پررخم فرماتے ہوئے انہیں نفیحت کی کہ گائے کے بارے میں زیادہ سوالات نہ کریں اورا پیٹے آپ کونگی و پریشانی میں مبتلانہ کریں بلکہ جونشانیاں بتائی گئی ہیں انہیں کافی سجھتے ہوئے جونکم انہیں دیا گیا ہے اس برعمل کریں چنا نچے ارشاد ہوا:

"فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ " (پس جَوَمَمْ مهين ديا گيا باس بِمُل كرو)-

کیکن وہ اپنی بد باطنی کے اظہار سے بازنہ آئے اورخدا کی نقیحت پر کان نہ دھرتے ہوئے دوبارہ حضرت موکیٰ علیہ م سے کہنے لگے:

''اُدُعُ لَنَا مَ بَّكَ يُبَيِّنَ لَّنَامَا لَوْنُهَا ' قَالَ إِنَّهَ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَآءُ ' فَاقِعُ لَّوْنُهَا تَسُرُّا لِنُظِرِينَ (اپنے پروردگارے کہووہ ہمیں وضاحت کے ساتھ بتائے کہ اس گائے کارنگ کیسا ہے؟ مویٰ یہ نے کہا: خدافر ما تا ہے اس کارنگ گرا چکدارزرد ہے جود کھنے والوں کوخش کردیتا ہے)۔

اس بیان سے گائے کے تمام اوصاف اورنشانیاں واضح ہوگئ تھیں اور معلوم ہوگیا تھا کہ وہ گائے کیسی ہے اور اس کا رتگ کیسا ہے لیکن اس کے باوجود بنی اسرائیل مطمئن نہ ہوئے اور اپنی ڈھٹائی پر قائم رہے چنانچ کسی شرم وحیا کے بغیر دوبارہ حضرت موگ ہے اپنی پہلی باتیں دھرانے گے اور کہا:

"ادُعُ لَنَامَ بَّكَ يُبَيِّنَ لَّنَامَاهِي لِإِنَّ الْبَقَرَتُشْبَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّ آنَ شَاءَا للهُ لَهُ هُتَ هُونَ "

(اپنے پروردگار سے کہو کہ وہ ہمیں گائے کی مزید پہچپان کروائے کہ وہ کس طرح کی ہے کیونکہ ہم ابھی تک اسے اچھی طرح پہچپان نہیں سکے اور ہم انشاءاللہ ضرور ہدایت یالیں گے )۔

چنانچ حضرت موی علیه السلام نے ایک بار پھران کے جواب میں گائے کی مزید نشانیاں اوراس کارنگ بتایا اوراس

طرح ارشا دفر مایا:

" إِنَّاهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَّا ذَلُولٌ تُثِيرُ الاَ مُضَوَلا تَشْقِى الْحَرُثَ مُسَلَّمَةٌ لَّا شِيَةَ فِيهَا"

(خدافرما تاہے کہوہ گائے اتن کمزورند ہوکہ زمین جوتے اور ندھیتی سینے صحیح وسالم .....تدرست .....اور صاف

ستقری و بے داغ ہو)۔

یں جب گائے کی تمام نشانیاں مکمل طور پر بیان ہو گئیں اوراب ان کے پاس کرنے کی کوئی بات ندری اور مزید

کھے یو چھنے کی تخواکش باتی ندر ہی۔ کہ جس سے بہانہ جوئی کی راہ محوار ہوسکے ..... توانہوں نے کہا:

"الْنُنَجِئْتَ بِالْحَقِّ" كابآب نَصِحُ اب كى ب

ان کا یہ کہنا اس شخص کی مانند تھا جونہایت ٹھوں دلائل کے سامنے بے بس ہوکر حقیقت کا اعتراف کرنے پر مجبور ہو

جاتا ہے اور کسی صورت میں اس کا افکار نہیں کر سکتا تو خواہ ونا خواہ حق وحقیقت کے سامنے سرتسلیم خم کر دیتا ہے اور پھر اسے کی طرح سے لب کشائی کی جرائے نہیں ہوتی جبکہ وہ دل سے اسے تسلیم نہیں کرتا بلکہ مضبوط دلائل کے سامنے عاجز و ب بس ہوکر

اعتراف کرلیتا ہے۔ بن اسرائیل کے بے بس ہوکر حضرت مولی علیہ السلام کی بات کو سی کسیم کرتے ہوئے گائے کو ذرج کرنے کی دلیل آیت کا آخری جملہ ہے:

" "فَنَا يَحُونُ هَا وَمَا كَادُوْ ايَفْعَلُوْنَ

(انہوں نے گائے کوذی تو کیالیکن وہ ایسا کرنے والے نہ تھے)

اس جملے میں ان کے باطن اور دل کے حال کی خبر دی گئی ہے جو کہ ان کی طرف سے بار بار سوالات کرنے سے ظاہر تھا، گو یا وہ اپنی تمام تر ڈھٹائی کے باوجو دی کوتسلیم کئے بغیر ندرہ سکے اور اس کا اٹکار کرنے کی کوئی صورت ان کے لیے باتی نہ رہی لہذا انہوں نے گائے کو ذرج کیا۔

بنی اسرائیل کاقتل کی بابت تنازع

O "وَإِذْ قَتَالُتُمْ نَفْسًا فَالْاَيَّ ءُتُمُ فِيهَا..." الارتيات ساصل واقعه كرة كر بركاتي ذا: معط سرّة،

اس آیت سے اصل واقعہ کے تذکر سے کا آغاز ہوتا ہے خدانے فر مایا: "جبتم نے ایک خص کوتل کردیا پھرائر کے سے قاتل کے سے اس الیے کے سے قاتل کے سے بات کوایک میں الجھ گئے سے 'عربی زبان میں' تدار ء' کا معنی جھڑ ہے وتنازعہ میں بات کوایک دوسر سے پر الزام تراثی کرنا) لفت میں اس کی لفظی اصل' دری' ہے جس کا معنی دفع کر: اور دور پھینکنا ہے' اس مقام پر آیت مبار کہ میں' فَالدُّیَ ءُ تُمْ '' کا صینداس لیے استعال کیا گیا ہے کہ بنی اس انتیال نے ایک فضی کوتل کردیا تھا اور ان میں سے ہرگروہ اس قبل کا الزام اپنے سے دور کر کے دوسر سے پر لگار ہاتھا' یعنی اپنے آپ کو برک

الذمة قرارد ب كردوسرول كوموردالزام تظهرار ہاتھا البذاخدانے فرمایا كە تىم آپس میں الجھ پڑے ایعنی ایک دوسرے كومورد الزام تظهرانے لگئے توخدانے چاہا كه حقیقت امر كااظهار ہواور جس بات كودہ چپار ہے تھے وہ آشكار ہو' (وَاللّٰهُ مُخْرِجُهُا كُنْتُنْهُ كُنْتُونَ) خدااس امر كوظا ہر كرنے والا ہے جسے تم چھپار ہے ہو۔

#### قاتل كاسراغ لكاني كاطريقه

O "فَقُلْنَااضْرِبُولُهُ بِبَغْضِهَا..."

''اضربوہ''میں ضمیر(ہ) کی ہازگشت' و اِ ذَفَتَلَتُهُ نَفْسًا'' میں فذکور' نفس' کی طرف ہوتی ہے۔ اس مقام پرایک ادبی سوال ممکن ہے اوروہ یہ کہ عربی زبان میں لفظ ' نفس' مونث ہے تو اس کے لیے ضمیر فذکر (ہ) کیوں ذکر کی گئی ہے؟

اس کا جواب بیہ کے دونفس' سے مراد مقتول .....قتیل .... ہے جو کہ فدکر ہے اس لیے لفظ دنفس' سے مرادی معنے کی بنیا دپر ضمیر کو فذکر ذکر کیا گیا ہے۔

اور' بِبَعْضِها'' میں ضمیر (ها) کی بازگشت' بقرہ'' کی طرف ہے'اس آیت کے بارے میں ایک قول یہ ہے کہ اس واقعہ کے تذکرے کا اصل مقصد ایک شرع تھم کے اصول کو بیان کرنا ہے (ایک قانون کی تدوین کے پس منظر کا تذکرہ) تاکہ اس کی تظبیق تورات میں مذکورہ تھم پر کی جاسکے۔۔۔۔ تورات میں مذکور تھم کے بارے میں ہم پہلے بیان کر چکے ہیں ۔۔۔۔اوروہ یہ کہ اس اصول کی بنیاد پر قاتل کا سراغ لگایا جاسکتا ہے تاکہ تل جسے غیر انسانی فعل کا ارتکاب کرنے والے کی شاخت ہوسکے اور واقعہ کے اصل پہلووں سے آگای حاصل ہو' جیسا کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں قصاص کے بارے میں ارشاوفر مایا: اور واقعہ کے اصل پہلووں سے آگائی حاصل ہو' جیسا کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں قصاص کے بارے میں ارشاوفر مایا:

'' وَلَكُمُّ فِي الْقِصَاصِ حَلِوةٌ '' (تمهارے ليے قصاص ميں زندگي ہے)
للندا گائے کوذن کر کے مقتول کواس کے ساتھ مس کرنے سے مقتول کا زندہ ہوجانا مجزہ کے طور پر ہر گرنہيں تھا۔
ليکن آپ اس امر سے بخوبی آگاہ ہیں کہ سیات کلام بالخصوص آیت '' فَقُلْنَا اَضْدِ بُوتُ هُ بِبَعْضِهَا 'گُلُ لِكَ يُحْيِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ کُلُ اللّٰهُ کُلُ اللّٰهُ کُلُ اللّٰهُ کُلُ اللّٰهُ کُلُ اللّٰهُ کُلُ اللّٰہُ کُلُ اللّٰہُ اللّٰہُ مِن کہ اِس اللّٰہُ اللّٰہُ کُلُ اللّٰہُ کُلُ اللّٰہُ کُلُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ ہُولًا ہے۔

بني اسرائيل كى سنگدلى كاتذكره

O "ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِّنَ بَعْدِ ذَٰلِكَ فَهِي كَالْحِجَاسَةِ اَوْ اَشَدُّ قَسُولًا "

( پھرتمہارے دل سخت ہو گئے پتھر کی طرح یااس سے بھی زیادہ سخت )۔

دل میں ''قسوت'' سے مراد پھر جیسی شخق ہے' اس آیت میں لفظ''اؤ' (جس کا ترجمہ'' یا'' کیا جاتا ہے )

وولى "سبكه يحمين من المراوام (كونكديدمقام الي الكناك استعال كام)-

اس آیت میں خداوند عالم نے بنی اسرائیل کے دلوں کی تخق (ان کے سنگدل ہونے) کو بیان کرتے ہوئے بور ارشا دفر مایا: "وَ إِنَّ مِنَ الْهِ جَامَ وَ لَمَا اَیْتَ فَجَرُمِنْهُ الْاَ نُهْرُ" ( کچھ پھر ایسے ہوتے ہیں کدان سے نہریں پھوٹ پر آ

ار ما در ما یا بہ کو یا گانا ہی تفاہر و ماہا یت خوبصورت انداز میں کیا گیا ہے کیونکہ عام طور پر سخت چیز کو پتھر کے ساتھ ہیں)اس میں پتھر اور یانی کا نقابلی تذکرہ نہایت خوبصورت انداز میں کیا گیا ہے کیونکہ عام طور پر سخت چیز کو پتھر کے ساتھ

ہیں ہاں میں بسر اور پان ما ماہ ہا کہ اور کردے موان ہے گویا خداوند عالم نے بنی اسرائیل کی سنگد کی اور قساوت قلب ا تشبید دی جاتی ہے جبکہ زم چیز کی مثال یانی سے دی جاتی ہے گویا خداوند عالم نے بنی اسرائیل کی سنگد کی اور قساوت قلب ا

بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ پتھری تمام ترسختی کے باوجود جب استوڑا جائے تواس سے پانی کی نہریں جاری ہوتی ہیں جبکہ

پانی کی نرمی اور پھر کی سختی دو مدمقابل چیزیں ہیں تا ہم ان کے درمیان بھی کسی قدر قرب پایا جا تا ہے کیاں بنی اسرائیل کے دار اس قدر سخت ہیں کہ ان میں حق سے قرب کی کوئی صورت اور کسی حق بات اور حقیقی کمال سے ہم آ ہنگ ہونے کی کیفیت ہی نہیر

اس فدر سخت ہیں کہ ان میں می سے خرب می توی صورت اور می س بات اور ہی ماں سے پائی جاتی' (ان کے دل حق سے اس قدر دور ہیں کہوہ کوئی حق بات تسلیم ہی نہیں کرتے)۔

خثيت البي كاحواله

° وُ إِنَّ مِنْهَالْمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ

(اور کھے پھر ایسے ہیں جوخوف البی سے گر پڑتے ہیں)

اس آیت مبارکه میں پتھروں کے گرنے کا سبب خشیت وخوف الہی ذکر کیا گیا۔

'' ہبوط'' یعنی پھروں کے گرپڑنے سے مراد چٹانوں اور پہاڑوں کی چوٹیوں کاریزہ ریزہ ہونا ہے کہ جوزلزلوں ک

وجہ سے مکڑے فکڑے ہوکر گرتے ہیں اور سخت سردیوں کے بعد موسم بہار میں برف کے تو دیے پکھل کرپانی بن کر بہہجا۔

ہیں خداوندعالم نے ان کے اپنے طبیعی اسباب کی وجہ سے اس طرح گر پڑنے کوخشیت وخوف الہی کے سبب گرنے سے تعبیر ہے کیونکہ وہی تمام اسباب کا منتہاہے (سب اسباب اس کے ایجاد کردہ اور اس کی قدرت واختیار میں ہیں) لہذا پھروں کا ا

ہے کیونلہ وہی تمام اسباب کا منتہاہے ( سب اسباب ای ہے ایجاد کر دہ اور ای کا فکر رہ واطلیا کریں ہیں) ہمراہ میر و مخصوص اسباب سے گر پڑنا در حقیقت ان کا خدا کے امر و تھم کی عملی اطاعت سے عبارت ہے کیونکہ ان میں تکوینی و تخلیقی طور

ا پنے پروردگار کے احکامات کو سیھنے کی صلاحیت موجود ہے اور ان کا تخلیقی شعور ہی اس امر کا سبب بنتا ہے کہ وہ خدا کے فرمان ریز دریز دہوکر کریڑتے ہیں'ان کے اس تخلیقی شعور کا ذکر خدا وندعالم نے اس طرح فرمایا:

سوره واسرى ، آيت ١٩٠٠:

ُ ` وَ إِنْ مِّنْ شَىءً إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَدْدِ ﴾ وَلَكِنَ لَا تَفْقَلُوْنَ نَشْدِيْحُهُمْ " ( كوئى چيزاليي نييں جوخدا كى حمد كے ساتھ اس كى نتيج بجاندلاتى ہوليكن تم ان كے نتيج كرنے وُنييں تجھ كے "

سوره ء بقره ، آیت ۱۱۱:

''کُلُّ لَّهُ فَینتُوْنَ'' .....سباس کی عبادت میں مصروف ہیں۔ پس تھم الٰہی کواچھی طرح سبھتے ہوئے اس کی عملی اطاعت (شعوری انفعال) کا نام ہی'' خثیت الٰہی'' ہے کہ جس کے سبب پھر گریڑتے ہیں'لہذازیر بحث آیت شریفہ درج ذیل آیات کے مانند ہے:

سوره ءرعر، آيت ۱۱۳:

\* "وَيُسَبِّحُ الرَّعُلُ بِحَمْدِ مِ وَالْمَلَلِكَةُ مِنْ خِيْفَتِهِ" -(اور بجل كَ كَرِج اس كَ حمد كساته اس كَ شَخْع كرتى ہے اور فرشتے خوف اللی سے اس كی شیخ كرتے ہیں )

سوره ءرعر، آیت ۱۵:

\* وَبِلْهِ بَسُجُكُ مَنْ فِي السَّلُوتِ وَ الْأَنْ ضِ طَلُوعًا وَّكُنْ هَا وَظِلْلُهُمْ بِالْغُكُ وِ وَ الْأَصَالِ "(آسانوں اور زمین میں رہنے والے سب لوگ چاہتے ہوئے اور نہ چاہتے ہوئے دونوں صورتوں میں خدا کے لیے سجدہ کرتے ہیں یہاں تک کہان کے سابے بھی منح وشام بارگاہ اللی میں سجدہ ریز ہوتے ہیں )۔

ان آینوں میں آسانی بیلی کے کڑ کئے گی آ واز کوجم الہی کے ساتھ شیج کرنے کا نام دیا گیا ہے اور سایوں کو خدا کے حضور سجدہ ریز کہا گیا ہے اس طرح دیگر آیات میں بھی تجزیہ و تحلیل کے ساتھ اس مطلب کو بیان کیا گیا ہے۔

خلاصه کلام بیکرزیر بحث آیت مبارکه کا جمله "وَ إِنَّ مِنْهَالْهَا یَهْبِطُنْ نَ " بن اسرائیل کی سنگدلی کی بابت دوسرابیان ہے جواس امرکو ثابت کررہاہے کہ ان کے دل پھر بلکه اس سے بھی زیادہ سخت ہیں کیونکہ پھروں میں خشیت و خوف اللی یا یا جا تا ہے اور وہ خوف خداسے گر پڑتے ہیں کیکن ان لوگوں کے دلوں میں خشیت وخوف اللی نام کی کوئی چیز عی خیس ۔

## روايات پرايك نظر

قلبى وبدني قوتول سے استفادہ

کتاب المحاس (برقی) میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے منقول ہے آپ ان خُنُ وُا مَا اَتَیْدُ بِعُو وَ اِن اِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى ال اللهُ عَلَى الل

اس روایت کوتفسیر العیاشی میں بھی ذکر کیا گیا ہے۔

حلبی کی روایت

ہے کہ جواحکام اس میں بیں اور ان احکام کے ترک کرنے پرجوس امقرر کی گئی ہے اس کو یا دکرو۔ یا درہے کہ جملہ: ''قَاذُ کُرُوْا مَا فِیْدِ'' میں جس اہم مطلب کی طرف توجہ دلائی گئی ہے اس کا اشارہ'' وَسَافَة فَوْقَكُمُ الطَّوْسُ \* خُذُوْا • • '' میں بھی ملتاہے۔

تفسير العياشي مين على سے روايت كى كئى بك "واذكروا مافييه" كى تفسير مين انہوں نے كها: اس كا مطلب

ایک حدیث نبوی

تفیر "درمنثور" میں ابوہریرہ سے منقول ہے کہ حضرت پیٹیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: اگر ؛
اسرائیل گائے کے ذرج کرنے کی بابت بیر نہ کہتے کہ" ہم انشاء اللہ ضرور ہدایت پالیں گئ" (وَ إِنَّ آ اِنْ شَاءً الله فَرَور ہدایت پالیں گئ" (وَ إِنَّ آ اِنْ شَاءً الله فَرَور ہدایت پالیں گئ" کردیتے تو کہ فَتَ کُون کَ تو وہ کہی ہدایت نہ پاسکتے اوراگروہ شروع ہی میں ایسا کر لیتے کہ جوگائے بھی میسر آتی اسے ذرج کردیتے تو کی طرف سے وہ ممل قابل قبول ہوتا لیکن انہوں نے بار بار سوالات کر کے اپنے آپ تو ختی و پریشائی میں ڈال دیا لہذا خدا میں ان برختی کی۔

بن اسرائیل کے بیجاسوالات کا نتیجہ

تفیرتی میں ابن فضال سے منقول ہے کہ میں نے حضرت امام ابوالحسن علیہ السلام سے سنا آ نجناب نے فرمایا: "فداوند عالم نے بنی اسرائیل کوگائے کے ذرج کرنے کا تھم دیا کیونکہ انہیں اس گائے کی دم کی ضرورت تھی (تا کہ اسے مقتول کے ساتھ مس کر کے قاتل کی بچان کر سکیں) تا ہم ان کی طرف سے بچاسوالات کی وجہ سے خدانے ان پرشخ تی گیا۔

قتل کےوا قعہ کا تذکرہ

كتاب معانى الاخباراورتفسيرالعياشي مين فركور بكر برنطى في كها: من في حضرت امام رضاعليه السلام سا ہے آ نجناب نے ارشاد فرمایا: بن اسرائیل کے ایک شخص نے اپنے ایک رشتہ دار کوئل کر کے اس کی لاش بنی اسرائیل کے ایک نامور قبیلہ کے راستہ میں بھینک دی اور پھرخود ہی اس کے مقدے کا مدعی بن گیا کو گول نے حضرت موسی علیه السلام سے کہا کہ فلاں قبیلہ کے لوگوں نے فلاں شخص کو آل کردیا ہے آپ میں اس کے قاتل کے بارے میں بتا تھی ! حضرت مولی " نے فرمایا: ایک گائے میرے پاس لے آؤ تا کہ میں تہیں قاتل کی پہان کرواسکوں انہوں نے کہا: آیا آپ ہمارے ساتھ مزاح كررب بير - بهارا خداق ازارب بين؟ حضرت موى "نے جواب ديا: "ميں خداكى پناه چاہتا ہول اس سے كه ميں جاہلوں میں سے ہوجاؤں''ا۔اگروہ لوگ حضرت مویٰ " کے کہنے پرگائے لےآتے توبات ختم ہوجاتی اوران کی پریشانی دور ہو جاتی مگرانہوں نے خودا پنے آپ کو پریشانی میں مبتلا کردیااورگائے کے بارے میں استے سوالات کئے کہ گائے کی پہیان میں وثواري كاشكار مو كئة للبذا خدا نے بھي ان كے ساتھ سخت روبيا ختيا ركيا انہوں نے حضرت موكل سے كہا: '' اَدْعُ لَنَا مَ رَبُّكَ يُبَيِّنُ لَّنَا مَاهِي "؟اين پروردگارے كهووه ميں واضح طور پر بتائے كهوه گائے كيا مو كيسى مو)؟ حفرت موكى عليه السلام نْ كَهَا خدا فرما تا ب: " إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَّا فَاسِ صَّ وَّلا بِكُرٌ " عَوَانْ اَبَيْنَ ذٰلِكَ " كدوه كائ ندبهت برى بواور ندبهت جيوني بلکہ درمیانی عمر کی ہوا ہے اس سوال سے انہوں نے اپنے لیے پریشانی مول لے لی ورندا گر کوئی ایک گائے لے آتے تو بات پوری ہوجاتی الیکن انہوں نے حتی کی توخدانے بھی ان کے ساتھ سخت روبیا ختیار کیا ، چنانچہ انہوں نے حضرت مولی سے کہا: ''اوع لنار بک سیبن لنا مالونها'' کهاینے پروردگارہے کہو وہ ہمیں واضح طور پر بتائے کہاس کارنگ کیسا ہو؟ حضرت موکی علیہ السلام نے كها: خدا فرما تا ہے: ' إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفَرَاءُ 'فَاقِعٌ لَّوْنُهَا لَسُرُّ النُّظِرِيْنَ ' كراس گائے كارنگ گرا چَكدارزرو ہو کہ جود مکھنے والوں کوخوش کردینے والا ہے۔ حالانکہ اگروہ لوگ کوئی ایک گائے لے آتے توبات پوری ہوجاتی لیکن انہوں نے سخق کی تو خدا نے بھی ان کے ساتھ سخت رویہ اہتیار کرلیا ؟ چنانچہ انہوں نے ایک بار پھر حضرت موکی " سے کہا: ''ادُعُ لَنَا مَ بَكَ يُدَيِّنُ لَنَا مَا هِي لَا إِنَّ الْبَقَرَ تَشْبَهُ عَلَيْنَا لَوَ إِنَّ آاِنُ شَاءَ اللهُ لَمُ هُتَ لُونَ "كما بِ برورد كارے كهو مي

واضح طور پر بتائے کہ وہ گائے کیسی ہے کیونکہ اس کے بارے میں ہم اشتباہ میں متلا ہو گئے ہیں اگر خدانے چاہا تو ہم ضرور ر ہدایت پالیں گے۔حفرت موکی علیہ اُسلام نے کہا خدافر ما تا ہے: '' اِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَّا ذَلُولٌ تُتْوِيْرُ الْاَرْسُ صَ تَسْقِى الْحَرُثَ مَسَلَّمَةٌ لَا شِيدَةَ فِيهَا "كدوه كائ اتى لاغرو كمزورند بوكدندز مين جوت اورندى كيتى سيني سيح سالم .... تندرست .... اورصاف مقرى وبوداغ مؤصرت موكاً كايدجواب س كرانهول ني كها: " الْنُن جِمُّتَ بِالْحَقّ اب آپ نے سی ج بات کی ہے اس کے بعد انہوں نے اس گائے کی تلاش شروع کردی ان تمام اوصاف ونشانیوں کی حام گائے بنی اسرائیل کے ایک نوجوان کے پاس تھی انہوں نے اس نوجوان سے اس گائے کی قیمت ہوچھی تو اس نے کہا: اس ک قیت سونے کی بھری ہوئی مشک ہے وہ لوگ حضرت مولی علیہ السلام کے پاس آئے اور انہیں گائے کی مطلوبہ قیمت ۔ بارے میں بتایا' حضرت موکل علیہ اسلام نے فرمایا: اسے خریدلو! چنانچہ انہوں نے وہ گائے خریدی اور اسے لے آ۔ حضرت موی " نے تھم دیا کواسے ذرج کریں چر تھم دیا کہ مفتول واس کی دم کے ساتھ مس کریں انہوں نے گائے کوذرج کیا ا مقتول کواس کی دم ہے مس کیا تو وہ زندہ ہو گیا اور بول اٹھا کہ اے رسول خدا! مجھے میرے چیاز او بھائی نے قتل کیا تھا، نہ کہ ا لوگوں نے کہ جن پرقل کا الزام لگا یا جارہا ہے کی اس طرح قاتل کی پیچان ہوگئ اس وقت حضرت مویٰ علیہ السلام \_ اصحاب میں سے ایک مخف نے حضرت موکی " سے کہا: اس گائے سے مربوط ایک واقعہ بھی ہے! حضرت موکی " نے بوچھاوہ َ وا قعہ ہے؟ اس نے کہا: اس کا واقعہ پھھ یوں ہے کہ بنی اسرائیل کا ایک نوجوان اپنے باپ کا بیحد احترام کرتا تھا اوراس \_ ساتھ نہایت نیک سلوک کرتا تھا ایک دن اس فریدوفروخت میں ایک معاملہ طے کیا اور اس کی بابت رقم لینے کے لیے ا۔ باپ کے پاس آیا'اس وفت اس کاباپ سور ہاتھااور صندوق کی چابیاں اس کے سر ہانے کے بنچ تھیں جیٹے نے سوچا کہ باپ بيداركر كيكن باپ كى بة را مى كاسوچ كراس نے اس معاملے وانجام دينے كاارادہ ترك كرديا ، جب اس كاباب بيدار ، تواس نے سارا حال اسے سنایا ' بیٹے کی نیک نیتی اور حسن سلوک کے پیش نظر باپ بہت خوش ہوااور بیٹے کو دعا نمیں دیں اور گائے اسے دی اور کہا کہ بیاس نفع کے بدلے میں انعام کے طور پر تجھے دیتا ہوں جو تیرے ہاتھ سے چلا گیا ہے بیروا قعہ ن حضرت موی علیه السلام نے اس شخص سے کہاغور کرو کہ نیکی کرنے کا صلہ کتنازیا دہ ہوتا ہے۔

رف رن سیبہ سے ہے۔ ک م سے بہ رو رویہ ک ریسے مستد ماریورہ اور ہے۔ مذکورہ بالا روایات کوغورسے پڑھیں تو آپ کواس بات سے آگائی حاصل ہوگی کہ بیسب انہی مطالب کے اجما بیان پڑھنمل ہیں جوہم نے آیات کریمہ سے سمجھے۔

#### ایک فلسفیانه بحث

اس سورہءمبارکہ ..... بقرہ ..... میں بنی اسرائیل کے واقعات اور دوسری اقوام کے حالات کے بیان میں متعدد معجزات ذكر كئے گئے ہیں ٔ مثلا: (۱).....دَريا كاچيرنااورآ ل فرعون كواس مين غرق كرنا ـ آيت: "وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَفَا نَجَيْنُكُمُ وَاغْرَقْنَا الْفِرْعَوْنَ ..."-(جب بم نے تبہارے لیے دریا کو چیرااورآ لفرعون کو ....اس میں ....غرق کرویا)۔ (۲)..... بنی امرائیل پرآسانی بجلی کا گرنا اورانہیں دوبارہ زندہ کرنا۔ آيت: "وَإِذْ قُلْتُمُ لِيُوسَى كَنْ تُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً فَآخَذَ تَكُمُ الصَّعِقَةُ • (جبتم نے کہا: اے مویٰ ہم تیرے کہنے پر ہرگزایمان نہیں لائی گے جب تک کہ خدا کوظاہر بظاہر نہ دیکھ لیں ' پرتم پرآ مانی بجلی آ گری....) (m) ..... بن اسرائیل پر بادلول سے سامیر کرنا اور من وسلوی (مخصوص طعام) ان کے لیے بھیجنا۔ آيت: ''وَظَلَّلْنَاعَلَيُّكُمُ الْغَمَامَ وَٱنْزَلْنَاعَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوٰى · · · (اورجم نے تم پر بادلوں سے سامیرو یا اور تہارے لیے من وسلوی بھیجا)۔ (۴)..... پتھر سے چشموں کا پھوٹما۔ آيت: "وَ إِذِا سُتَسَقَى مُوْسِى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبُ بِعَمَاكَ الْحَجَرَ " فَانْفَجَرَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةً (جب مویٰ نے اپنی قوم کے لیے پانی طلب کیا (بارش کی وعاکی) تو ہم نے کہا اپنا عصا پتھر پر مارو مسمویٰ نے

پر مارا ..... تواس سے بارہ چشمے پھوٹ پڑے)۔ (۵) ..... کورطور کا بنی اسرائیل کے سروں پر آ ویزاں کردینا۔ آیت: '' وَ مَرَافَعُنَافَوْ وَکُمُ الطَّلُومَ'' (ہم نے تم پرطور کو آ ویزال کردیا)۔

رِ اِ اِ اِلْهِ الْمُعْدِينِ فِي الْمِيْدِينِ (۲)..... بنی اسرائیل میں سے بعض افراد کاسٹے ہونا۔ آيت: "فَقُلْنَالَهُمُ كُونُواقِ رَدَةً لَحْسِمِيْنَ "

( پھر ہم نے ان سے کہاتم دھتکارے ہوئے ....بقدرو قیمت .... بندر ہوجاؤ )

. (2) ..... گائے کی دم ہے مس کرنے سے مقتول کا زندہ کرتا۔

آيت: "فَقُلْنَااضُرِ بُولُا بِبَعْضِهَا"

(پھرہم نے کہا کہ مقتول کوگائے کے ساتھ مس کرو)۔

(٨).....ريگراقوام كوزنده كرنا\_

آيت: "أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُو امِن دِيابِهِمْ ..."

(آیا تونے انہیں نہیں دیکھاجوائے گھروں سے لگلے .....)

(۹)....ان شخص كازنده كرناجوتباه شده بستى سے گزرا۔

آيت: "أَوْكَالَّذِي مَرَّعَلَ قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا..."

(یاال مخض کی طرح جواس بست سے گزراجوالی پڑی تھی)

(١٠) .....ابراہيم كے ہاتھ پرذئ شده پرندےكازنده كرنا۔

آيت: "وَإِذْقَالَ إِبُرْهِمُ مَاتِ آيِ فِي كَيْفَ تُحِي الْمُوثَى ٠٠٠"

(جب ابراہیم نے کہا: اے میرے پروردگارا جھےدکھا کتوکس طرح مردول کوزندہ کرتاہے)۔

مذكوره بالأمجزات اورخارق العادت اموريس ساكثر بني اسرائيل مين رونما موئ اوران سب كوقرآن مجيد مير

مدورہ بالا جزات اور حارق العادت اسوریں سے اسر بی اسرا سے میں وقع ہوئے اور ان سب وحرا ان جید سر ذکر کیا گیا ہے ہم نے سابقہ بیانات میں اس بات کو واضح طور پر ذکر کیا ہے کہ عقلی طور پر مجمزہ کا وقوع یذیر ہونامکن ہے اور

د سرامیا گیاہے ہم سے سابقہ بیانات میں اس بات کووا ک طور پر د سرامیاہے کہ می طور پر جزہ کا ونوں پدیر ہونا میں ہے اور خارق العادت امور کا وجود میں آتا تاممکن نہیں اور یہ بھی بیان کیاہے کہ مجزہ اپنے مجز واور خارق العادت امر ہونے کے حوال

سے علت ومعلول کے کلی اصول کے منافی بھی نہیں اور نہ ہی اس سے متصادم ہے۔

مارے سابقہ بیانات سے بیات بھی واضح موچکی ہے کہ جن آیات میں مجرہ کے وقوع پذیر مونے کا تذکرہ کیا گر

ہے ان کی تاویل وتو جیہ کرنا بلا جواز ہے اور آیات کوان کے طواہر سے پھیر دینااس وقت تک درست قرار نہیں دیا جاسکتا جب

تك كدان سے مربوط وا تعات كاعقلى طور پر ناممكن ہونا ثابت نه ہو للنداجن وا تعات كا وقوع پذير ہوناعقلى طور پرمكن ہوال

کے تذکرے پر مشتل آیات کی توجیہ و تاویل اور ان کے ظاہری معانی کے علاوہ کوئی معنی کرنا بلا جواز ہے البتہ وہ امور جن أ

وقوع عقلی طور پرمکن نہیں جیسے تین کے عدد کا دو برابر اعداد میں تقسیم کرتا' اور اسی طرح کسی ایسے بچے کا تولد جوخود اپنابا پہی ہ

تو اس طرح کے امور کے وجود میں آنے اور دقوع پذیر ہونے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا پیے تفلی طور پر ناممکن ہیں (لہٰذا انہیر خارق العادت امور کے باب میں مورد بحث قرار دینا درست نہیں )۔

دوسری بات میرکه حیوانی صورت ہی ان تمام افعال کے صادر ہونے کا مبداء وسرچشمہ ہے جوشعور وادراک کے ذریعے اس سے سرز دہوتے ہیں اور پھران افعال پرعلی کیفیتیں طاری ہوتی ہیں اور بیلمی کیفیتیں ہی ہیں جولوح نفس پر شب ہوجاتی ہیں اوران افعال کے بار بارانجام پذیر ہونے اور پھرعلمی کیفیتوں کےلوح نفس پر کیے بعد دیگرے ثبت ہونے کی وج سے ان کے درمیان یائی جانے والی مماثلت ومشابہت کے سبب ایک " ثابت " ونا قابل زوال صورت وجود میں آ جاتی ہے? كه تصوس استعداد ..... ملكه عراسخد ..... كي شكل اختيار كركيتي ب اورايك نن " نفساني صورت" بن جاتي ب كه جس س حيوار نفس کا تنوع ممکن ہوجاتا ہے اس کے نتیج میں اس امر کی راہ ہموار ہوجاتی ہے کہ وہ اپنی تنوع پذیر طبع کے ساتھ ایک مخصوص صورت جیسے کمر وفریب بغض و کیپنۂ شہوت' وفا' درندگی وغیرہ میں سے کسی کی حامل ہو جائے اوراس کے حوالہ سے وہ مخصوص نوع کے حیوان کی صورت اختیار کرلے۔ تاہم میرب کچھاس وقت ممکن ہوگا جب افعال کے بار بارسرز دہونے اوران پر علم کیفیات واحوال کے مترتب ہونے کی وجہ سے ملکہ وراسخہ حاصل ہوجائے کیکن اگرید ملکہ وراسخہ حاصل نہ ہوتو وہ''حیوا کم نفس'' اپنی سابقہ بے مابی خالی حالت پر باقی رہے گا اور اس کی حیثیت نبات ..... گھاس .... سے زیادہ نہ ہوگی کہ جواریکا جو ہری حرکت سے محروم ہوکر نباتات کے ایک فر د ہونے کی حالت میں باقی ہے اور اس میں یائی جانے والی حصول کمال کو توت، فعلیت کے مرحلے تک نہیں بہنچے گی یعنی وہ نبات ہے حیوان ہونے کے ارتقائی مرحلے میں داخل نہیں ہوگی بلکہ حصوا کمال کی قوت کے ہوتے ہوئے نیا تات ہی کے دائزے میں محدود رہے گی اوراگریہ برزخی نفس اینے احوال و کیفیات او افعال کے اثر سے حصول کمال کے مرحلوں کو مطے کرتار بہتا تو یقینابدن سے اس کا تعلق اس کے وجود کے ابتدائی مرحلے ہی میر منقطع ہوجا تا'لیکن بدن سے اس کے تعلق کا برقر ارر ہنا صرف اس وجہ سے بے کہ وہ انجی ملکہ ءراسخہ ..... تھوس استعداد .... میں تبدیل نہیں ہوا بلکہ اس کا حصول کمال کے سفر کو طے کرنا اس کے ان مادی افعال کے سبب سے ہے جوشعور واور اک کے ساتھ تدریجی طور پرمرحلہ بمرحلہ سرز دہوتے ہیں یہاں تک کہوہ ایک خاص حیوان کی صورت اختیار کرلیتا ہے اگرا سے طبیعی پاطبیعی عمر کے بھاری بھر کم (معتدیہ) حصہ کے درمیان موت ایسی چیز حائل ہو جائے تو وہ ایک سادہ حیوان سے زیادہ کھ حیثیت کا خال نه ہوگا اورکسی قتم کی نوعی صورت اختیار کئے بغیر ہی اس کا سفر حیات تمام ہوجائے گا' تاہم جب حیوال انسانیت کی راہ تک پینے جائے۔انسان ہونے کے مرحلے میں داخل ہوجائے یاوادی ک ''انسانیت' میں قدم رکھ لے ..... جواس وجود سے عبارت ہے جس کی ذات قابل تعقل ہے تو وہ اپنی ذات کو بھھ سکتا ہے اور اپنے آپ کا ادراک کرسکتا ہے ایسا گا تعقل جو مادهٔ اس کے لوازم اور ہر طرح کے اندازہ ورنگ وغیرہ سے خالی وجدا ہے تواس صورت میں وہ اپنی جو ہری حرکت کے ساتھ'' مثال'' کی فعلیت (کہ جو قوت عقل سے عبارت ہے) کے دائرے سے باہرنکل کر تجر دعقلی کی فعلیت کی جانب جائے گا، يہاں تك كداسے "بالفعل" انسان كي صورت حاصل بوجائے گي ...." انسان "بن جائے گا ....اور جب اس مرط تك پہنچ جائے تو پھر بدیات محال ونامكن ہوگى كەرپە نعلىت دوباره اپنى قوت ميں پلٹ جائے كەجود متجرد مثالى ' سے عبار ر

ہے جیسا کہ حیوان کی بابت ذکر ہو چکا ہے اس کے علاوہ پیرکہ اس انسانی صورت میں آنے کے بعداس کے پچھافعال واحوا

ہیں جن کے بار بارانجام پذیر ہونے اور وجود میں آنے سے ایک نئی صورت وجود پذیر ہوجائے گی کہ جوانسانیت کی گونا گول
انواع کے وجود میں آنے کا سبب بے گی جیسا کہ ہم نے حوانیت کی انواع کے وجود میں آنے کسلسلے میں بیان کیا ہے۔

ذکورہ بالا بیانات ومطالب کی روثنی میں آپ اس امر سے آگاہ ہوئے کہ اگر ہم پیفرض کرلیں کہ انسان مرنے کے

بعد دوبارہ اس دنیا میں لوٹ آئے گا اور ایک بار پھر مادہ سے اس کا تعلق قائم ہوجائے گا خاص طور پر ای مادہ سے کہ جس سے

اس کا تعلق پہلے قاتو ایسا ہونا اس بات کا سبب نہیں ہے گا کہ اس کے تجر دکی بنیاو بی خاص طور پر ای مادہ سے کہ حوات کے حوال اس انہیں ہوجائے گا خاص طور پر ای مادہ سے

تعلق قائم ہونے سے پہلے بھی حاصل تھا اور مادہ سے تعلق قائم ہوئے کے دور ان بھی اور ان ہر نے کے بعد دوبارہ زندہ ہونے

کی حالت میں بھی وہی تجر داسے حاصل رہے گا البتہ موت کی وجہ سے صرف بیز بدیلی آئے گی کہ جوآ لات و و سائل ، مادہ سے

مردے پائے گا جیسا کہ وکی صنعت کا راپنی صنعت کے شروری آلات و و سائل کھو بیٹھتا ہے اور ان آلات سے محروم ہوجائے گا در کو فی فیل مادی انہا

وجہ سے اپنی صلاحیت وں سے استفادہ نہیں کہ سرا کہ کی اسے وہ آلات میں جو بیفیتیں اور بھر پور صلاحیتیں حاصل وجہ سے بار باراستفادہ کرنے کے نتیج میں جو بیفیتیں اور بھر پور صلاحیتیں حاصل کر چکا تھا ان میں مزید تو سے ویک ما میں کرنے گا ہے تھی کہ مزت کی منا ہر کی کا اس کی راہ پرگا مزن ہوجائے گا ، نہ ہو کہ رقی کی بجائے کر چکا تھا ان میں مزید تو سے ویکی طرف بیا نے گا یہ ن کہ ایس کہ کمال سے نقص اور قعلیت سے تو ت کی طرف پلٹ جائے گا۔

عام کا گا۔

اگراس مقام پرآپ کے ذہن میں بیسوال پیدا ہو کہ ذکورہ بالانظرید دائی محرومیت کے عقید ہے کی راہ ہموار کرتا ہے جبکہ اس کا غلط وہ اورست ہونا ایک نہایت واضح وہا قابل انکارام ہے کیونکہ وہ قس مجرد کہ جس کا تعلق بدن سے منقطع ہو چکا ہوا گر پھر بھی اس کی طبع میں اس بات کا امکان پایا جائے کہ مادہ سے دوبارہ تعلق قائم ہوجانے کی وجہ سے اور اس سے مادی افعال مرز دہونے کے نتیج میں ایک بار پھر حصول کمال کی راہ پرگامزن ہوجائے تو اس سے بیات ثابت ہوگی کہ کمال سے ہمیشہ کی محرومی سے مبارت ہے اور وہ ہمیشہ اپنے طبعی تقاضوں کی تحکیل اور طبعی صلاحیتوں سے ہمیشہ کی محروم ہے کیونکہ یہ بات مسلم الثبوت ہے کہ مرنے کے بعد ہر مخص مجزوہ کے ذریعے اور غیر معمولی طور پر دوبارہ دنیا میں والی نہیں آئے گا'اور بیدائی محرومیت ہی ہے جے اصطلاحی طور پر 'قسر دائم'' کہا جا تا ہے جس کے تعلق ہم نے بیان کیا ہے کہ وہ ناممکن ہے۔

السوال کے جواب میں عرض ہے کہ بینفوں جو دنیا میں '' قوت' کے مرحلہ سے نکل کر ' تعطیت' کے مرحلہ میں واضل ہوئے اور ' تعطیت' کی ایک حد تک پہنچ کر آنہیں موت نے آلیا تو وہ اس کے بعد ہمیشہ کے لیے حصول کمال کے امکان کے حامل نہیں بلکہ اپنی موجودہ ' نفعلیت' ہی پر ہاتی ہیں' یا پھر یہ کہ اس فعلیت سسسے نکل کر اپنی مناسب وموزوں صورت عقلیہ کے حامل ہیں اور اس پر ہاقی رہیں گئے اور پھر اس کے بعد حصول کمال کا امکان ختم ہوجائے گا' لہذا جو خض اس

ونیاسے چلا جائے (مرجائے) جبکہاس نے اس دنیا میں رہ کر پھینیک وبدا عمال بھی انجام دیئے ہوں اگروہ مزید کھی عرصہ زند ر ہتا تو اس بات کا امکان تھا کہ وہ اپنی لوح نفس پر نیک یا بدصورت ثبت کر لیتا اور اس طرح اگر مرنے کے بعد دوبارہ اس دنر یں اوٹ آئے اور پچھ عرصہ زندہ رہے پھر بھی ہیہ بات ممکن ہوگی کہ وہ اپنی پہلی صورت کے ساتھ ساتھ ایک خاص نئ صورت حاصل کرلئے لیکن اگر مرنے کے بعداس دنیا میں واپس ندا ئے تو عالم برزخ میں اپنے اعمال کی جزایا سزایائے گا یہاں تک کہاسے اس کی سابقہ مثالی صورت کے مناسب عقلی صورت حاصل ہوجائے گی اور حصول کمال کا مذکورہ امکان ختم ہوجائے گ اور صرف عقلی کمالات کے حصول کے امکانات باتی رہ جائیں گے کہ اگراس حالت میں وہ دنیا میں لوٹ آئے تو مادہ سے دوبار، تعلق قائم ہونے اوراس سے مربوط افعال کے انجام پذیر ہونے کے نتیج میں دوسری عقلی صورت کے حصول کا امکان پید موجائے گا جیسا کہ انبیاء "واولیاء " ہیں کہ اگر مرنے کے بعد دنیا میں لوٹ آئمیں تومادہ سے دوبار تعلق قائم ہونے اوراس سے مربوط افعال کے انجام پذیر ہونے کے بنتیج میں ایک اور عقلی صورت کے حصول کے امکان کے حامل ہوجا نمیں گے لیکن اگر وہ دنیا میں واپس ندآ ئے تو پہلے حاصل کئے ہوئے کمال اوراس کمال کے بلند مراتب کے سواکوئی نئ صورت حاصل نہ ہوگی اور نہ ہی مزید حصول کمال کی راہ ملے گی اور واضح ہے کہ اس طرح کی صورت حال کو دائمی محرومیت (قسر دائم) نہیں کہا جاسکتا 'اگر کسی مخص کی صرف مکند کمال سے محرومی کو کہ جوکسی عمل کے متیج میں یا کسی موثر علت وسبب کی وجہ سے ہوئی ہو دقسر دائم "اور دائی محرومیت کانام دے دیا جائے تواس مادی دنیا کہ جوتزاحم وتضاد کا گھراور آ ماجگاہ ہے کے اکثریا سب کے سب حوادث کو ' قسر دائم'' ..... دائی محرومیت .... سے تعبیر کرنا پڑے گا' پس اس عالم طبیعت کے تمام اجزاء ایک دوسرے میں موثر واقع ہوں گئے جبکہ ''قسر دائم'' اور دائمی محرومیت سے مرادیہ ہے کہ سی طبع کو کمالات میں سے سی کمال کے حصول کی خواہش یا صلاحیت عطا کردی جائے لیکن تابداس کی اس وجودی خواہش یا صلاحیت سے کوئی آ ٹارظا ہرنہ ہوسکیس اور کسی قتم کے آ ٹار ظاہر ندہونے کی وجہ یا توبیہ وکداس کی وات ہی میں کوئی ایس چیزیائی جاتی ہے جواسے اس صلاحیت سے استفادہ نہیں کرنے دیتی یا پھر بید کداس کی ذات سے باہر کی کوئی چیز اس کی طبعی استعداد وصلاحیت کونا کارہ کر دیتی ہے ٔ دونوں صورتوں میں اسے كمال كااقتضاء وخواهش ياصلاحيت واستعداد عطا كرناب بسوداورب مقصد كام موكا كيونكهان كامونا اورنه مونا دونوں يكساں مو جائيں سے اسے "وائم محرومیت" .....قر دائم ..... کہتے ہیں اے سادہ لفظوں میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ سی چیز کوکوئی صلاحیت عطاکی جائے جس سے وہ کمال حاصل کر سکے لیکن اس کی ذات ہی میں یا ذات سے باہرا لیے رکاوٹیس موجود ہوں جن کی وجہ سے وہ بھی اس صلاحیت ہے استفادہ نہ کر سکے تواس صورت میں اسے کوئی صلاحیت عطا کرنا بے سود ہوگا کیونکہ وہ تو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے حصول کمال سے محرومیت کا شکار ہے (غور فرمایئے) اورای طرح اگر کسی انسان کے بارے میں بیفرض كرليس كداس كى انساني صورت حيوانات ميس سيكسي حيوان مثلا بندر خزير وغيره كي صورت ميس بدل كئ باوراب وه حیوانی صورت اس کی انسانی صورت پرچها گئی ہے توالیہ خص کو بندر آ دمی یا سور آ دمی کہا جائے گا، نہ یہ کہ اب اس کی انسانیت سرے ہی سے ختم ہوگئ ہواوراس کی جگہ حقیقی معنے میں وہ بندریا سور بن گیا ہوللذا جب کوئی شخص کسی کام کو باربارانجام دینے سے کوئی ٹھوں صلاحیت حاصل کر لے تو وہ صلاحیت اس کی لوح نفس پرا پنانقش (صورت) ثبت کرد ہے گی اور وہی ثبت شدہ صورت اس کی بچان بن جائے گی البذا کسی دلیل سے اس بات کو محال و ناممکن قر ارنہیں و یا جاسکتا کہ جس طرح مرنے کے بعد آخرت میں لوح نفس پر شبت شدہ صورتیں باطن کے پردوں سے باہرنکل کر منظر عام پر ظہور پذیر ہوں گی اسی طرح وہ دنیا میں مجمی عالم باطن سے عالم ظاہر میں آ جائیں (ایسا ہونا ناممکن نہیں)۔

ہم سابقہ بیانات میں اس امر کو ذکر کر بچے ہیں کھی انسانی میں اپنے وجود میں آنے کے پہلے مرحلے میں جبکہ کی فی صورت اس کی لوح طبق پر قبت نہ تھی کی ایس خصوص صورت کے حال ہونے کا امکان پایا جاتا ہے جو اسے واد تی وقت میں کا کرنشخص عطا کر ہے اور اس کی پیچان کے خصوص اسباب فراہم کر دے جس کے نتیج میں وہ اپنی خصوصیات اور انبان ہو کے باز اور انسان ہو کئے ہو چکا ہوا ہے شدہ انسان ہی کہا جائے گانہ بیکہ اب وہ انسان ہی نہیں رہا اور اپنی اصل انسانیت ہی سے محروم ہو گیا' (ان مطالب پر اچھی طرح خور کریں تا کہ اصل موضوع کے بنیا دی پہلو واضح ہو کیلی اس کے علاوہ بیکہ کہ کر دم کر میں اس کے علاوہ بیکہ کہ رہا کہ وہرا کہ میں پورپ وامر بیہ کے ملی و تحقیق اواروں کی رپورٹیں بھی ہماری نظر ہے گزرتی ہیں ہی ہی ہماری نظر سے گزرتی ہیں جن میں مرنے کے بعد دوبارہ زیرہ ہونے کے امکان کو تسلیم کیا جاتا ہے اور وہ محقین اپنی علی تحقیقات میں اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ کو کی انسان اپنی اصلی صورت سے کی دو مری صورت میں تبدیل ہوجائے بینی اگر می ہمارانہیں گیتے اور کرتے ہیں کہ کو کی انسان اپنی اصلی صورت سے کی دو مری صورت میں تبدیل ہوجائے بینی اگر می ہمارانہیں گئے اور کرتے ہیں کہ وہ آجی ان با توں کو طاق نسیاں میں نہر کھیں جو کل انہوں نے دنہی انہیں اپنی کی توجہ اس امری جانب میڈول کر انا چاہتے ہیں کہ وہ آجی ان با توں کو طاق نسیاں میں نہر کھیں جو کل انہوں نے رہوسی حقیق کی توجہ اس امری جانب میڈول کر انا چاہتے ہیں کہ وہ آجی ان با توں کو طاق نسیاں میں نہر کھیں جو کل انہوں نے رہوسی حقیق کی توجہ اس امری جانب میڈول کر انا چاہتے ہیں کہ وہ آجی ان باتوں کو طاق نسیاں میں نہر کھیں جو کل انہوں نے میں سے میں سے کہ میں اس کا تذکرہ کر کے جدید نظریاں ہوں نے میں سے میں سے کہا کہ کو کی میں اس کی کو کی انہوں نے میں سے کھیں جو کل کر انہ چاہتے ہیں کہ وہ آجی ان باتوں کو طاق نسیاں میں نہر کھیں جو کئی انہوں نے میں سے کھیں اس کو کی کو کی سے کی کو کے کو کیو کو کی کو کی سے کہ کو کی کو کو کی کو کو کی کو کو کی کو

اس مقام پرشایدآپ یہ ہیں کہآپ نے جومطالب ذکر کئے ہیں اس سے تو " تناسخ" کے عقیدے کی راہ ہموار ہو جاتی ہے اور اس کے تھے ہونے میں کوئی رکاوٹ ہاتی ندرہے گی!

اس کا جواب بیہ ہے کہ ایساہر گرنہیں کہ ہمارے بیان کردہ مطالب سے "تناسخ" کے عقیدے کی راہ ہموار ہوتی ہے بلکہ ہمارے بیانات کا" تناسخ" کے مسلمہ سے کوئی تعلق وربط ہی نہیں کیونکہ "تناسخ" سے مراد بیہ ہے کہ وہ نفس انسانی جو حصول کمال سے متعدد مراحل طے کرچکا ہوجب بدن سے جدا ہوتو کی دوسرے بدن میں نتقل ہوجائے بیمحال و ناممکن ہے کیونکہ وہ نفس انسانی جس بدن میں نتقل ہوا ہے اس کی دوسور تیں قابل تصور ہیں: ایک بید کہ وہ پہلے ہی نفس (روح) کا حامل تھا وہ مری یہ کہ وہ اس کی دوسری تائے کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ جو چیز قوت یہ کہ دوسری صورت میں تناشخ کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ جو چیز قوت "وحدة الکثیر" اور کثرة الواحد" کہتے ہیں جبکہ ایسا ہونا ناممکن ہے دوسری صورت میں تناشخ کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ جو چیز قوت (صلاحیت کی عملی صورت میں آئی تھی وہ دوبارہ توت (صلاحیت کے مر طے میں اوٹ جائے مثلا ہوڑ حافظی دوبارہ تجوبہ ہوجائے "ایسا ہونا ناممکن ہے "ای طرح انسان کے کمال یافتہ نفس کا بدن سے جدا

ہونے کے بعد نبانات میں سے کسی نبات یا حیوانات میں سے کسی حیوان کے بدن میں منتقل ہونا بھی ناممکن ہے کیونکہ بیرون بات ہے جوابھی ہم نے ذکر کی ہے کہ ایک چیز قوت کے مرسلے سے فعلیت کے مرسلے میں داخل ہونے کے بعد دوبارہ قورۃ کے مرسلے میں چلی جائے۔ (ایساہر گرممکن نہیں)۔

# ایک علمی واخلاقی بحث

اہل مطالعہ اس امر سے بخوبی آگاہ ہیں کہ قرآن مجید میں بنی اسرائیل کے واقعات تمام سابقہ امتوں اور قومول کے واقعات کی نسبت زیادہ ذکر کئے گئے ہیں اس طرح تمام انبیاء کرام میں سے سب سے زیادہ حضرت موئی علیہ السلام کا تذکرہ کیا گیا ہے چنانچہ حضرت موئی علیہ السلام کا اسم گرامی قرآن مجید میں ایک سوچھتیں (۱۳۱) مقامات میں ذکر ہوا ہے جہد حضرت ابراہیم علیہ السلام کے نام کے ذکر سے دگنا ہے کیونکہ حضرت موئی علیہ السلام کے بعد سب سے زیادہ جس نبی کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بعد سب سے زیادہ جس نبی کہ حضرت ابراہیم علیہ اللہ علیہ موق ہے کہ اسلام بی وہ یا کیزہ دین ہے جو تو حید کی بنیاد پر قائم ہے اور اس کے موسس حضرت ابراہیم علیہ السلام ہیں اور اس کے موسس حضرت ابراہیم علیہ السلام ہیں اور اس کے موسس حضرت ابراہیم علیہ السلام ہیں اور اس دین اسلام کو خداوند عالم نے اپنا آخری نبی حضرت مجمد مصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لیے ممل کہا 'چنانچ اس سلسلے میں ارشادی تو قائی ہے:

سورهء حج ،آيت ۸۷:

' مِلَّةَ اَبِيْكُمُ إِبُرُهِيمَ 'هُوَسَتُمكُمُ الْمُسْلِدِينَ فَمِنْ قَبُلُ'-

( دین اسلام تمہارے پدر بزرگوارابرا ہیم کا دین ہے انہوں نے ہی تمہیں'' مسلمان'' کے نام سے موسوم کیا تھا )۔ عزیر ائٹل کے اور بر میں تاریخے شدن سے اور معام میں آئی ہے کی جزام قرمیں میں نہار میں کی سے محکام ما

بن اسرائیل کے بارے میں تاریخی شواہد سے بیہ بات معلوم ہوتی ہے کہ وہ تمام تو موں سے زیادہ ضدی اور جھر الا قوم تھی وہ حق کو تسلیم کرنے کی بابت تمام تو موں کی نسبت سب سے زیادہ دوری اختیار کرنے والے لوگ تھے یہی حال کھا،

عرب کا تھا کہ جن سے حضرت پنیمبراسلام محم مصطفی صلی الله علیه وآله وسلم کو پالا پڑا وہ بھی بنی اسرائیل کی مانند ضدی جھگڑ الواو، حق سے دوری اختیار کرنے والے افراد شخصے بلکہ ان کی توبیح حالت ہو چکی تھی کہ خداوند عالم نے ان کے متعلق آنحضرت سے

> يون ارشا دفر ما يا: -

سوره وبقره ، آیت ۲:

" اِنَّالَّذِينَ كَفَرُوْاسَوَا ءُعَكَيْهِمْءَ أَنْكَامُ لَهُمُ أَمُرَكُمْ تُنْذِيْمُ هُمُ لَايُؤُمِنُوْنَ " (جولوگ کافر ہیں ان کے لیے برابر ہے کہ آپ انہیں انذار کریں یا انذار نہ کریں (خوف خداسے ڈرائیں یا نہ

ڈرائیں)وہ نہیں مانیں گے)۔

حقیقت امریہ ہے کہ قرآن مجید نے بنی اسرائیل کی جن برائیوں اور بری صفات وقیجے عادات کا تذکرہ کیا ہے مثلا اس کی سنگد کی ظلم وستم وغیرہ ، وہ سب کفار عرب میں موجود تھیں 'بہر حال اگرآپ قرآن مجید میں مذکور بنی اسرائیل کے واقعات پرغور کریں اور پوری توجہ کے ساتھ ان کی عادات واخلاق پر نظر کریں توآپ کو معلوم ہوجائے گا کہ وہ لوگ نہایت دنیا پرست لا لچی ظاہری زندگی کی فنا پذیر لذتوں کے اسیر اور نفسانی خواہشات میں پوری طرح گھرے ہوئے تھے وہ لوگ اپنی عیاشیوں میں اس قدر سرمست سے کہ کھی وعشرت کے سواکسی چیز کو خاطر میں ہی نہ لاتے تھے محسوسات کے علاوہ کسی چیز پر ایمان نہ لاتا ور ماور اے طبیعت کا کلی طور پر انکار کرنا ان کے اعتقادات کی بنیادیں تھیں وہ مادی لذتوں اور دنیاوی کمالات کے سواکسی چیز کوکوئی اجمیت نہیں دیتے تھے اور وہ اب بھی اس حال

میں ہیں ان کی بیرحالت و عادت اور غلط اعتقادی وعملی بنیادیں ہی اس بات کا سبب بنیں کہ وہ اپنی عقل و ارادہ میں حس و مادہ سسبہ محسوسات و مادیات سسب کے تابع ہوئے اور حس و مادہ ہی کو ہر چیز کی بنیاد قر اردے کر غیر مادی و ناحسوس امورے منکر ہوئے ، یہاں تک کداگر کس چیز کے بارے میں حس و مادہ سے تصدیق حاصل نہ ہوتی تو وہ اسے لیم ہی نہیں کرتے تھے خواہ وہ تق اور صحح ہی کیوں نہ ہو مادہ پرتی میں اس صدتک پہنچ جانا ہی اس بات کا موجب بنا کہ وہ اجتھے اور برے کام کی تمیز دیج پان کو وہ است لیم ہی نہیں کرتے تھے خواہ بھی مادی و محسوس ہونے کی بنیاد پر کریں اور جس چیز کو ان کے بزرگوں نے اچھا سمجھا لیدی و نیادی لذتیں اور مادی آسکنس وغیرہ وہ بھی اسب ایک مادی و محسوس اور کی تناوں لذتیں اور مادی آسکنس ہوا کہ ان کے قول و نعل میں تضاو بیدا ہو گیا چیا نے انہوں نے نامحسوس امور میں ہر قسم کے اتباع و پیروی کو اعد می تقاید کا نام مطابقت رکھوں و مادی اور ان کی انتازی بیرا کی وارد و میا خواہ وہ کا م ہر کیا قل سے حج بی کیوں نہ ہو جبکہ ہر محسوس و مادی اور ان کی نفسانی خواہ شاہت سے مطابقت رکھوں و مادی اور دو میں مرد کے والے امور میں ہر طرح کے اتباع و پیروی اور دو مرد ل کے نقش قدم پر چیانے کو رواسمجھا خواہ وہ کا م کتا ہی ہرا کیوں نہ ہو بید اور و میں ہر طرح سے خواہ وہ کام کتا ہی ہرا کیوں نہ ہو بید اس خلو ان کے اس خلوا تھوں کو مردی کی ذخیروں میں جکڑ اور ان پر ہر طرح سے ختیاں کیں آئیس ہر طرح سے ذلت سے دو چار رکھا آئیس اپنی غلامی کی ذخیروں میں جکڑ اور ان پر ہر طرح سے ختیاں کیں آئیس ہرا کو ان گول مظالم کا نشانہ بنایا میہاں تک کوان کے بیوں گول کی طرف سے ان کے لیے بہت برا امتحان تھا۔

بہر حال وہ اپنی نہ کورہ عادات واعمال اور افکار دروش کی وجہ سے اپنے انبیاء " کے احکامات اور اپنے علماء کی ہدایات وضیحتوں پر کان ہی نہ دھرتے سے جبکہ انبیاء " وعلماء نے ہمیشہ انبیں اچھی زندگی بسر کرنے اور آخرت سنوار نے کے لیے بہترین رہنمائیاں کیس (اس سلسلے میں ان کی طرف سے حضرت مولی " اور دیگر انبیاء کے ساتھ روار کھے جانے والے سلوک کو خاطر میں لا نمیں توصورت حال واضح ہوجاتی ہے )اس کے برعس وہ لوگ خود غرض حکام اور متکبر وستمگر افراد کی ہر بات پرسرتسلیم خم کرتے سے بہی صورت حال آج بھی پائی جاتی ہے اور عصر حاضر میں بھی جی وحقیقت کا انبی مادی افکار ونظریات اور تباہ کن

عادات وروش سے سامنا ہے جو جمیں مغربی ممالک سے تحفہ کے طور پر دی گئی ہیں کہ جن کی بنیاد حس و مادہ مساسوا پھے نہیں بلک ان (اہل مغرب) کی تہذیب وثقافت کی اصل واساس ہی حس و مادہ ہے اور ان کے بال تامحسوس وغیر مادی چیز کسی طرح۔ بھی قائل قبول نہیں سمجھی جاتی اور نہ ہی اس کی بابت کسی ولیل وثبوت کور توراعتناء قرار دیا جاتا ہے جبکہ لذت بخش مادی ومحسوم چیزوں کے میچے ہونے میں کسی دلیل وثبوت کی تلاش کو ضروری ہی نہیں سمجھا جاتا۔ اسی وجہ سے تمام تر انسانی فطرتی تقاع دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں اور ان کی پھیل نہیں ہوسکتی اور ہم بلندیا پیعلوم ومعارف اور یا کیزوا خلاق سے محروم ہوئے ہیں بلکہ اس سے انسانیت کی عظیم عمارت کے منہدم ہونے اور دنیائے بشریت کی تباہی کا ندیشہ ہے کیکن ہمیں امید ہے کہ تما لوگ بہت جلداس خطرہ سے باخبر ہوجا ئیں گے اور پوری ایمانی وانسانی قوت کے ساتھ اس کا مقابلہ کریں گے جس کے نن میں ان غلط و تا درست نظر یات کا قلع قمع ہوجائے گا'اگرعلم اخلاق کی روسے بھی دیکھا جائے تب بھی ان کےا فکار ونظریات نفی ہوتی ہے کیونکہ رید کہنا ہر گز درست نہیں کہ ہر دلیل قابل قبول اور ہر تقلید (دوسروں کے نقش قدم پر چلنا) مذموم ہے اس وضاحت کے لیے یوں کہا جاسکتا ہے: کہ ہرانسان انسان ہونے کے حوالے سے اپنے ان ارادی افعال کے ذریعے جواسّ قوت فکروارادہ پرموقوف ہیں کہان کے بغیراس کا کوئی کام انجام پذیرنہیں ہوسکتاا پنی زندگی کے سفر کمال کو سطے کررہاہے۔ پ فکرونظر ہی الی پختداساس وبنیادہے جس پرانسان کے وجود کاحقیقی کمال استوارہے البذا ہرانسان کے لیے ضروری ولازم۔ کہ جو پچھ بھی اس کے وجودی کمال سے بالواسطہ یا بلا واسطہ سی بھی طرح سے تعلق رکھتا ہوا سے عمل یا فکر ونظر کی قو تو ل سے ا آ ہنگ کرے یعنی جن عملی یا فکرونظر کی قو توں سے اس کے وجودی کمال کا بالواسطہ یا بلاواسطہ ربط ہوان سے ہم آ ہنگی ضرور ہے اور بیملی ونظری تصدیقات دراصل اپنی بنیادی مصلحتوں کا دوسرا نام ہے جنہیں ہم اپنے روز مرہ کے انفرادی واجتما کاموں کی اصل واساس قرار دیتے ہیں اور اینے تمام افعال کے موجب وعلت کے طور پر یاد کرتے ہیں یا یہ کہ پہلے ا مصلحتوں وحکمتوں کو ذہنی طور پراینے افعال سے ہم آ ہنگ کرتے ہیں پھراس کے بعدوہ کام سرانجام دیتے ہیں جس کے ۔ میں ان مصلحتوں اور متوقع متائج کے حصول میں کامیاب ہوجاتے ہیں۔

اس کے علاوہ یہ بات بھی انسان کی فطری طبع کا حصہ ہے کہ وہ ہروا تعد کی علت وسبب کی جتجو میں رہتا ہے اور جو واقعہ رونما ہواس کے اسباب سے آگاہ ہوتا چاہتا ہے بلکہ اس سے بالاتر یہ کہ جو چیز بھی اس کے ذہن میں آئے اس کی بابت طرح سے آگاہی حاصل کرنے کا خواہاں ہوتا ہے بہی وجہ ہے کہ جب تک اپ ذہن میں آنے والی چیز کی علت وسبب آگاہ نہ ہو جائے اسے علی جامزہیں پہنا تا۔ اس طرح کی علمی نظریہ کی تصدیق اس وقت تک نہیں کرتا جب تک کہ اس کی علمی وسبب سے آگاہ ہوکر اس کی علمی تصدیق کے جزولا نیفک کا درجہ رکھتی ہے جس سے وہ ہرگزروگروانی نہیں کرتا اور نہ ہی کسل سلے میں اسے نظرا تداذکرتا ہے۔ تا ہم اگر چند مواردا میے نظر آئیں کہ جن باس کے اس فطری اصول کی بظاہر خلاف ورزی کا مظاہرہ و کھائی دے تو اگر اس میں بھی عین نظروں سے دیکھا جائے تو غلط ور دور ہوجائے گا کہ ان موارد میں بھی فطری طرح کاوہ جذبہ کا رفر ما تھا اور علت وسبب کی جستجو کے فطری تقا۔

کی پھیل ہوئی تھی کیونکہ یہ' جستجو' درحقیقت فطری طبع کا جزولا یفک (مجھی جدانہ ہونے والاحصہ) ہے کہ جسے نظرا نداز کرنے کاسوال ہی پیدانہیں ہوتا، فطرت میں تبدیلی ممکن ہی نہیں اور نہ ہی اس کے بنیا دی نقاضوں میں کوئی خلل واقع ہوسکتا ہے بلکہ اگر حقیقت بین نگاہوں سے دیکھا جائے تومعلوم ہوتا ہے کہ یہی فطری جذبہ اس امر کا سبب بنا کہ انسان اپنی وسیع طبیعی احتیاجات کے پیش نظرا پن طاقت وقوت سے بالاتر فکری وعملی میدان میں تحقیقی کاوشیں برویے کار لائے لیکن چونکہ وہ اکیلا ا پنی تمام تراحتیاجات اور ضرور توں کو پورا کرنے کے لیے اپنی انفرادی صلاحیتوں کا سہارا لے کر کامیابی سے ہمکنار نہیں ہوسکتا تقااس کیفطرت نے اسے معاشرتی شاہراہ پر لا کھڑا کیا اور تہذیب وتدن کے اجتماعی اصول اپنانے کی راہ دکھائی اور فطرت ہی نے زندگی کی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لیے تمام افراد معاشرہ کے درمیان ذمہ داریاں تقسیم کرنے کی ترغیب دلائی اس مطلب کو دوسر کے لفظوں میں بول بیان کیا جا سکتا ہے کہ چونکہ انسان کے لیے اپنی زندگی کی بنیادی ضرورتوں کو بورا کرنا انفرادی طور پرمکن نہ تھا اس لیے فطرت نے اس کی احتیاجات کی وسعت اوران کی پھیل کے لیے انفرادی قوتوں کی عدم توانائی کے پیش نظراسے اجتماعی تو توں سے استفادہ کی راہ دکھائی اوراسے اس امر کی طرف متوجہ کیا کہ وہ اپنے ہمنوع افراد کی صلاحیتوں سے باہمی طور پر فائدہ اٹھا کراپٹی زندگی کی ضرورتوں کو پورا کرے اور ہرکام کے لیے پھھافراد کو منصوص کر کے اس کام کوانجام دیناان کے سپر دکیا جائے اور معاشرہ کے تمام افر اداس طرح عمل کریں جس طرح ایک بدن کے اعضاء اپنی قوتوں ہے باہمی استفادہ کرتے ہوئے بدن کی سلامتی وبقا کے اسباب فراہم کرتے ہیں انسانی معاشرہ میں بھی ہر شخص اپنی قو توں و صلاحیتوں کو بروئے کارلا کراجماعی ومعاشرتی زندگی کی بنیادی ضرورتوں کو پورا کرسکتا ہے جس کے منتیج میں ہر مخص کی انفرادی زندگی کی احتیاجات کی محکیل بھی ممکن ہے اور معاشرہ کی بقاء واسٹھام کی ضانت بھی مل سکتی ہے اور بیجی نا قابل ا تکار امر ہے کہ انسانی زندگی کی ضرور تیں کبھی ختم نہیں ہوتیں بلکہ وقت کے ساتھ ساتھ ان میں اضافہ ہوتا چلا جا تا ہے جس کے نتیج میں علوم و فنون اورصنعت وحرفت میں ترقی ہوتی ہے اور پھر ہر شعبہ میں ماہرین کی ضرورت بھی ہوتی ہے جس کے لیے ماہرین کی تربیت كابندوبست كرنائجى ناگزير موجاتا باسمعاشرتى ضرورت كى واضح مثال موجوده دوريس پائے جانے والےعلوم وفنون كى كثرت بان ميں سے كتنے ايسے علوم بيں جو پہلے زمانے ميں ايك "علم" كى صورت ميں مضاور ايك بى مخص اس علم كاما ہر ہوتا تھالیکن اب ایک علم کے متعدد شعبوں کے قیام کی وجہ سے ہرشعبہ میں ماہرین کی ضرورت ہوتی ہے مثلاعلم طب کہ جوز ماند ء قديم ميں ايك بى علم تفااور علم طبيعيات كى ايك فرع كے طور پر پېچا تا جا تا تفاليكن موجودہ دور ميں اس كى متعدد تشميں ہو چكى ہيں اوروہ کئ علوم وفنون اور شعبوں میں بٹ چکا ہے کہ ایک شخص خواہ کتنا ہی با کمال کیوں نہ ہولیکن ایک سے زیادہ علم میں مہارت حاصل نہیں کرسکتا' بنابرایں ہر محض کوفطری طور پراس بات کا اشارہ ملا کہ جن امور میں اسے مہارت حاصل ہےان کی بابت ا پنے علم وآ گہی کی بنیاد پر تحقیق وجتجو کے مل کو جاری رکھے اور اپنی معلومات کو اساس قرار دیتے ہوئے عملی اقدام کرے او رجن چیزوں میں دوسرے افراد کومہارت حاصل ہے ان میں انہی کی بات کوتسلیم کر کے ان کی مہارت علمی کا سہارا لئے اس حوالہ سے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ عقلائے عالم کا پیرمتفقہ فیصلہ ہے کہ ہرخض ہرفن میں اس کے ماہرین کی طرف رجوع کرے او

ربیر جوع کرنا دراصل'' تقلید'' ہی کے معروف ومشہور معنی سے عبارت ہے کہ جس سے مراد ہراس مسئلہ وموضوع میں اجما ولیل کا سہار الیمنا ہے جس کی تفصیلی ولیل تک دسترس حاصل نہ ہو سکئے جیسا کہ دوسری جانب بیام بھی مسلم ہے کہ انسان فطرا طور پر اس بات کوتسلیم کرتا ہے کہ جس چیز کی بابت اسے قوت وصلاحیت حاصل ہے اس میں دوسروں کی تقلید نہ کرے بلکہ بذات خود اس کے بارے میں بحث و تحقیق کر کے اس کے تفصیلی ولائل سے آگا ہی حاصل کرے۔

بہر حال دونوں صورتوں (اپنی تحقیق اور دوسروں کی تقلید) میں اصل معیار عمل ہیہ ہے کہ کوئی مخض 'علم' کے علاوہ کہ چیز کی پیروی نه کرنے اگرا جتنها د کی صلاحیت رکھتا ہوتو اجتها دکرتے ہوئے ہراس مسئلہ وموضوع کی تفصیلی دلیلوں ہے آگا 🖥 حاصل کرے جواسے روزمرہ کی زندگی میں در پیش ہواورا گراجتہا دکی صلاحیت ندر کھتا ہوتواس فخص کی تقلید کرے جواس مسئلہ موضوع کاعلم رکھتا ہواور چونکد بیدامرمحال و ناممکن ہے کہ دنیائے انسانیت کا کوئی ایک فرد ، زندگی کے تمام امور اور مسائل موضوعات میں علمی مہارت کا حامل ہو اور زعد گی کے تمام بنیادی امور میں کس کاسہارا لیے بغیراجتہاد کر لے۔ البذاب بات مج محال وناممکن ہوگی کہ پوری دنیا میں کوئی ایساشخص یا یا جائے جوکسی کی تقلید نہ کرتا ہواورا گرکو ٹی مختص اس کے برعکس ادعاء کر۔ یا اپنے بارے میں اس کے علاوہ کچھ سوچنا ہومثلا اپنے تنین سیجھتا ہو کہ زندگی کے سی مسلہ میں کسی دوسرے کی تقلید یا کسی علمی مهارت کا سهارا لینے کا محتاج نہیں تو وہ احتوں کی جنت میں رہتا ہے اوراس نے خودا پنی حمانت و بے دقو فی کا ثبوت فرا أ كرديا ہے۔البنة اس مقام پريہ بات قابل ذكرہے كہ جن مسائل ميں دليل وسبب سے آگاہی حاصل كرنا انسان كاختير میں ہوان میں اندھی تقلید ہرگز درست نہیں اور اسی طرح جن مسائل میں بحث وتحقیق کی اہلیت ہی حاصل نہ ہوان میں اجتمہ كرنا ..... يا اجتهاد كا دعويٰ كرنا .....نهايت گھڻيا ويست اورغيرا خلاقي حركت ہے كەجس سے معاشرہ تباہ و بربا دہوجا تا ہے ا ونیائے بشریت کی پاکیزہ صورت بگڑ جاتی ہے بہر حال یہ بات ہرگز تسلیم نہیں کی جاسکتی کہ معاشرہ کے تمام افراد ، زندگی ۔ تمام مسائل میں جمتید ہوں اور کسی مسئلہ میں دوسرے کی تقلید نہ کرتے ہوں اور نہ ہی ہیے کہ زندگی کے تمام مسائل میں دوسروں تقلید کریں اور دوسروں کی تقلیداوران کی علمی صلاحیتوں کا سہارالیتا ہی ان کی زندگی کا اوڑ ھنا' بچھونا قراریائے کیونکہ اس طر کی بیروی، خدا کے علاوہ کسی کی نہیں ہوسکتی یعنی خداکی ذات ہی وعظیم ذات ہے جس کی بیروی کرنے میں کوئی محدودیت نہیں بلکه برمسکدیں اس کے احکام کی اطاعت و پیروی کرنا ہی کمال انسانیت ہے اور اس کی مطلق اطاعت و پیروی کرنی چاہ

کیونکہ وہ ایسامضبوط سبب ہے کہ تمام اسباب ای تک پہنچتے ہیں وہی ہر سبب کا منتہاہے۔

#### مرات ۱۲۵ مرات مرات ۱۲۵ مرات

- اَفَتَطْمَعُونَ اَن يُوْمِئُوا لَكُمْ وَقَلْ كَان قَرِيْنٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلْمَ اللهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَ هِمْ يَعْلَمُونَ ۞
   يُحَرِّفُونَ ذَهُ مِنْ بَعْنِ مَا عَقَلُولُهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞
- وَ إِذَا لَقُوا الَّنِ يَنَ إَمَنُوا قَالُوَ المَثَالَ وَ إِذَا خَلا بَعْضُ هُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوَ الْمَثَالَ وَ إِذَا خَلا بَعْضُ هُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوَ الْمُعَدِّرُ ثُونَ هُمْ إِلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِلَيْحَا جُولُكُمْ إِلَى عَنْدَ مَ إِلَيْمُ أَلَا تَعْقِلُونَ ۞
   اَتُحَدِّثُونَ هُمْ بِمَا فَتَكَمَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِلِيْحَا جُولُكُمْ إِلِهِ عِنْدَ مَ رَبِّكُمْ أَلَا تَعْقِلُونَ ۞
  - O اَوَلايَعْلَمُوْنَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَالْسِرُّوْنَ وَمَالِعُلِنُوْنَ @
  - O وَمِنْهُمْ أُمِّيُّوْنَ لا يَعْلَمُوْنَ الْكِتْبَ إِلَّا آمَانِيَّ وَإِنْهُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ @
- قَوَيْلٌ لِلَّذِيْنَ يَكْتُبُوْنَ الْكِتْبَ بِآيْدِيْهِمْ فَتُمَّ يَقُولُوْنَ هَذَا مِنْ عِنْدِاللهِ
   لِيَشْتَرُوْابِهِ ثَمَنَا قَلِيلًا فَوَيُلُ لَّهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ آيْدِيْهِمْ وَوَيْلُ لَّهُمْ مِّمَّا يَكُسِبُوْنَ ۞
- وَقَالُوْالَنْ تَسَسَنَا النَّامُ إِلَّا آيَّامًا مَعْدُودَةً ﴿ قُل اَتَّخَذُ تُمْ عِنْدَا اللهِ عَهْدًا
   فَكَن يُّخُلِفَ اللهُ عَهْدَ فَا أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا الا تَعْلَمُونَ ۞
- بَالَ مَن كَسَبَ سَيِّئَةً وَ اَحَاطَتْ بِهِ خَطِيَّتُ فَا وَلَيْكَ اَصْحَبُ النَّامِ فَمُ مُ
   فِيْهَا لَحْلِلُ وَنَ (١٠)
- وَ الَّذِينَ امَنُوا وَعَبِلُوا الصَّلِحٰتِ أُولَلِكَ آصُحٰ الْجَنَّةِ مَمْ فِيهَا لَٰ فِيهَا لَٰ فَيْهَا لَٰ فَا الْمَانُونَ 
   فيلانُونَ

### آيات ١٦٥٥

- اَفَتَطْمَعُونَ اَن يُوْمِنُوا لَكُمْ وَقَلْ كَان فَرِيْقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُون كَلْمَ اللهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَ فَي مَا عَقَلُولُو هُمُ يَعْلَمُونَ ﴿
   يُحرِّفُونَ فَوْنَ فَهِمُ يَعْلَمُونَ ﴿
- وَ إِذَا لَقُوا الَّنِ يَنَ امَنُوا قَالُوَ المَنَّا قَوْ وَإِذَا خَلا بَعْضُ هُمُ إِلَى بَعْضِ قَالُوَ الْمَنَا قُولُونَ وَ إِذَا خَلا بَعْضُ هُمُ إِلَى بَعْضِ قَالُوَ الْمُعَدِّرُ ثُونِ فَهُمْ بِمَا فَتَكَ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ إِيْحَا جُولُكُمْ بِهِ عِنْدَ مَ رَبِّكُمْ أَ فَلا تَعْقِلُونَ ﴿ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ إِيْحَا جُولُكُمْ بِهِ عِنْدَ مَ رَبِّكُمْ أَ فَلا تَعْقِلُونَ ﴿ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ إِيْحَا جُولُكُمْ بِهِ عِنْدَ مَ رَبِّكُمْ أَ فَلا تَعْقِلُونَ ﴿ وَلَا يَعْفِى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِيْحَا جُولُكُمْ إِيهِ عِنْدَ مَ رَبِيلًا مَا اللّٰهُ عَلَيْكُمْ إِيهِ عَنْدَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ وَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه
  - O اَوَلايَعْلَمُوْنَ أَنَّا اللهَ يَعْلَمُ مَالْسِرُّوْنَ وَمَالْعُلِنُوْنَ @
  - O وَمِنْهُمُ أُمِّيُّوْنَ لا يَعْكُونَ الْكِتْبِ إِلَّا اَمَانِيَّ وَإِنْهُمُ إِلَّا يَظُنُّوْنَ @
- قَوَيْلٌ لِّلَّذِيْنَ يَكُتُبُونَ الْكِتْبَ بِآيْدِيْهِمْ قَمَّ يَقُولُونَ هٰذَا مِنْ عِنْدِ اللهِ
- لِيَشْتَرُوْابِهِ ثَمَّا قَلِيلًا ﴿ فَوَيْلُ لَّهُمْ مِّمَّا كَتَبَتُ آيْدِيْهِمْ وَوَيْلٌ لَّهُمْ مِّمَّا لِكُسِبُونَ ۞
- وَقَالُوْالَنُ تَكَسَّنَا لِثَّالُ إِلَّا آيَّامًا مَعْدُودَةً لَقُلُ آتَّخَذُ تُمْ عِنْدَا للهِ عَهْدًا
   فَكَنْ يُّخُلِفَ اللهُ عَهْدَ فَا أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَبُونَ ﴿
- بىلى مَن كَسَبَ سَيِّئَةً وَ اَحَاطَتْ بِهِ خَطِيْئَتُهُ فَا وَلَلِكَ اَصْحَبُ التَّامِ عَمْمُ
   فِيْهَا لَحٰلِكُ وْنَ
- وَ الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحٰتِ أُولَلِّكَ آصْحٰبُ الْجَنَّةِ ۚ هُمْ فِيهَا خُلِدُونَ ۚ
   خُلِدُونَ ۚ

#### تزجمه

"أ ياتم توقع ركعتے موكدوه تمهارے كمنے يرايمان في كے جبكران ميں سے كھالوگ خدا کا کلام بن کراس میں تحریف کردیتے تھے اوراسے اچھی طرح سے بیجھنے اور علم رکھنے کے باوجوداسے تبديل كردية تظ". (40) '' جب وہ ایمان لانے والوں سے ملتے ہیں تو کہدریتے ہیں کہ ہم ..... بھی ..... ایمان لائے ہیں اور جب ایک دوسرے سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ آیاتم ایمان لانے والوں کووہ سب کچھ بتادیتے ہو جو خدا نے تہمیں ..... تورات میں ..... واضح طور پر بتایا ہے تاکہ وہ انہی باتوں کے حوالہ سے اینے یروردگار کے سامنے تمہارے خلاف ثبوت پیش کر سکیں جبت قائم کر سکیں سکیا تم عقل نہیں رکھتے (معاملہ کی نزاکت ہے آگاہ ہیں ہو)''۔ (41)"آ یا وہ نہیں جانتے کہ خدا ہراس چیز سے آگاہ ہے جووہ اپنے دلوں میں چھیا کرر کھتے ہیں اور جووہ ظاہر کرتے ہیں'۔ (44)"ان میں سے پھولوگ" امی بیں جو کتاب خدا کے بارے میں پھیجی علم نہیں رکھتے سوائے ان باتوں کے جوان کی خواہشات کے مطابق ہوں اوروہ ہمیشہ خیالی باتوں میں گےرہتے ہیں (۷۸) ''پس بخت عذاب ہان اوگوں کے لیے جو کتاب کوخود کھے ہیں کہ بیغدا کی طرف سے ہاں سے تھوڑی می قیمت حاصل کرلیں ہیں سخت گذاب ہان کے لیے بسبباس کے جوانہو ل نے اپنے ہاتھوں سے کھا ۔۔۔ اور پھراسے خداکی طرف نسبت دے دی ۔۔ اور پھر سخت عذاب ہے ان کے لیے بہسباس کے جودہ کماتے ہیں''۔ O "اوروہ کہتے ہیں کہ جہنم کی آ گ چند دنوں کے سواجمیں نہ چھوئے گی ان سے کہد دیجے آیا تم نے خدا سے کوئی وعدہ لیا ہوا ہے۔۔۔۔۔اگر ایبا ہے تو۔۔۔۔۔ پھر خدا ہرگز اپنے وعدے سے روگر دانی نہیں کرےگا' یا پھرتم خداکے بارے میں وہ کچھ کہتے ہوجوجائے ہی نہیں ہو''۔  $(\Lambda \cdot)$  نہاں! جس نے براکام کیااوراس کے گناہ نے اسے ہرطرف سے گھیرلیا تو اس طرح کے لوگ ہی جہنم میں جائیں گے اور ہمیشہ اس میں رہیں گے'۔  $(\Lambda I)$ ''''اور جولوگ ایمان لائے اور نیک انگال انجام دیئے وہی جہشت میں ہوں گے اور ہمیشہ اس میں رہیں گے'' (Ar)

# تفسيروبيان

زیرنظر آبات کے اسلوب بیان اور کے بعد دیگرے ذکر کئے جانے والے مطالب سے اس بات کا ثبوت ماتا ہے کہ بہودی عام کفار بالخصوص کفار مدید کی نظروں میں کہ جوان کے پڑوی تھے بعثت سے پہلے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حامی و مددگار کے طور پر بہچانے جاتے تھے کیونکہ وہ (بہودی) دین و کتاب کاعلم رکھتے تھے اس لیے ایمان لانے کا توقع دوسروں کی نسبت ان سے زیادہ تھی اور عام طور پر بہ خیال کیا جاتا تھا کہ وہ جو ق دائرہ اسلام میں داخل ہوجا تیں گے جس سے دین اسلام کی تائید وجمایت کا حلقہ وسیع ہوگا اسلام کی روشی دنیا بھر میں پھیل جائے گی اور اس کی مقدس تعلیمات جس سے دین اسلام کی تائید وجمایت کا حلقہ وسیع ہوگا اسلام کی روشی دنیا بھر میں پھیل جائے گی اور اس کی مقدس تعلیمات عام ہوجا تیں گئ لیکن جب رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مدینہ کی طرف ہجرت فر مائی تو یہودیوں کے طرز عمل سے ان سے وابستہ تمام امیدیں خاک میں مل گئیں اور تمام تو تعات پر پانی پھر گیا ' یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے ان (بہودیوں) کے متعلق یوں ارشا و فر مایا:

" ٱفَتَظْيَعُونَ ٱنۡ يُّوۡمِنُوالكُمْ٠٠٠"

(آیاتم توقع رکھے ہوکہ وہمہارے کہنے پرایمان لے آئیں گے )۔

خدا کے اس ارشاد گرامی سے ثابت ہوتا ہے کہ حقائق کی پردہ پوٹی اور کلام الہی میں تحریف و تبدیلی کرنا ان (یہودیوں) کی پرانی عادت ہے لہذا اپنی ہی کی ہوئی ہاتوں سے انکار کر دینا اور اپنے ہی کئے ہوئے مضبوط عہد و پیان کوتو ڑ دینا ان سے بعید قرار نہیں دیا جاسکتا۔

يہود بول سے بيجاتو قعات كاذكر

"اَفَتَطْمُعُونَ اَنْ يُؤْمِنُوْ الكُمْنِ

(آیاتم توقع رکھتے ہوکہ وہتمہارے کہنے پرایمان لے آئی گے)۔

اس آیت میں بنی اسرائیل سے ناطب ہونے کے بجائے رسول خدا اور اہل ایمان سے خطاب کیا گیا ہے جبکہ اس سے پہلے والی آیات میں بنی اسرائیل سے ناطب ہو کربات کی جارہی تھی لیکن اس آیت میں گفتگو کا انداز تبدیل کر کے ان (یہودیوں) کا ذکر غائب کے صیغہ (یومنوا) کے ذریعے کیا گیا تو شایداس کی وجہ یہ ہو کہ جب خداوند عالم نے گائے کے واقعہ کو بیان کیا تواس میں بھی بنی اسرائیل سے خطاب کرتے ہوئے مخاطب کے لیجے کوچھوڑ کرغائب کالبجہ اختیار کرلیا گیا کیونکہ انہول نے تورات میں مذکوراس واقعہ میں تحریف کر دی تھی اوراسے تو رات سے حذف کر دیا تھا جیسا کہ اسلسلے میں ہم پہلے ذکر ک چکے ہیں کہذا خداوند عالم نے اس آیت (۵۵) میں یہودیوں کی طرف سے کلام الٰہی میں تحریف کرنے کا ذکر کرکے غائب کے صیغہ میں ان کا ذکر کیا تا کہ انہیں مخاطب کرنے کے بجائے غائب کے طور پران کا تذکرہ کرکے اصل بات کر دی جائے۔

اہل کتاب کے نفاق کا بیان

O "وإذَالقُواالَّنِ يُنَامَنُوْاتَالُوَاامَنَّا أَ وَإِذَاخَلا..."

(جب وہ ایمان لانے والوں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم بھی ایمان لائے ہیں اور جب ایک دوسرے سے ملتے و ......)

اس آیت میں دو جملہ شرطیہ ذکر ہوئے ہیں کہ جن سے پہلے حرف 'اذا' آیا ہے:

ا-" وَإِذَالِقُواالَّذِينَ امَّنُواقَالُوٓاامَّنَّا"

٣-" وَاِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ اِلَّى بَعْضٍ قَالُوَّا ٱتُحَدِّ ثُوْنَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَا جُّوْ كُمْ بِهِ عِنْدَ مَيِّكُمْ ۖ ٱفَلَاتَعْقِلُوْنَ "-

البتدان دوجلوس میں جومطالب ذکر کئے گئے ہیں ان میں کوئی تقابل نہیں پایا جاتا یعنی ایسانہیں کہ ایک جملہ دوسرے جملہ کی فئی کرتا ہؤمثلا پہلے جملہ میں بیکہا گیا ہوکہ' جب وہ مونین سے ملتے ہیں تو ان سے کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے ہیں'۔ اور دوسرے جملہ کی فئی کرتا ہؤمثلا پہلے جملہ میں بیکہا گیا ہوکہ' جب وہ ایک دوسرے سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان نہیں لائے''۔ بلکہ یوں کہا گیا ہے: پہلا جملہ:' جب مونین سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے ہیں' ۔ دوسرا جملہ:' جب ایک دوسرے سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ تو رات میں ذکر کی گئی بشارتوں کو مسلمانوں کے سامنے کیوں بیان کرتے ہو'۔ جبکہ سورہ بقرہ ہوکہ آتر طید ذکر کئے گئے ہیں اور دونوں میں تقابل پایا جاتا ہے یعنی ایک جملہ دوسرے جملے کی نئی میں ہے ملاحظہ ہو:

يبلاجله: "وَإِذَا لَقُواالَّذِينَ امَنُوْاقَالُوَا امِّنَّا"-

(جب دهمنومنین سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے ہیں)۔

دومراجمله: " وَإِذَا خَلُوا إِلَّى شَيْطِينِهِمْ لْقَالُوا إِنَّامَعَكُمْ لِإِنَّمَانَحْنُ مُسْتَهُزِءُونَ

(اور جب اپنے شیطانوں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم تو تمہارے ساتھ ہیں ہم تو (ان کے ساتھ) نداق وتمسخ کرتے ہیں )۔

اس آیت (۱۴) میں بھی دو جملہ شرطیہ ' إِذَا '' کے ساتھ ذکر کئے گئے ہیں اور آیت ۷۵ میں بھی دو جملہ شرطیہ ' اذا '

کے ساتھ مذکور ہیں لیکن دونوں آیتوں میں فرق ہیہے کہ آیت اسم میں دونوں جملوں میں تقابل ہے جبکہ آیت ۵۷ میں ایسا نہیں' تو اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس آیت (۷۵) میں ان (بنی اسرائیل) کے مزید دو جرائم اور جاہلانہ حرکتوں سے پر دہ اٹھانا مقصود ہے:

(۱) ہیکہ دہ نفاق کرتے ہیں اور ظاہری طور پر اس لیے ایمان لاتے ہیں کہ اپنے آپ کواذیت وآزار لعن وشنیج اور قتل ہونے سے بچاسکیں۔

۔ (۲) میر کہ حقیقت حال اوراپنے دل کے راز کوخداسے چھپانے کی کوشش کرتے ہیں۔اور میں بھھتے ہیں کہ ایسا کرنے سے خدا کو ابہام میں ڈال دیں گے جبکہ ریدان کی جہالت کا واضح ثبوت ہے کیونکہ خدا تو ان کے ظاہر و باطن دونوں سے آگاہ

بہر حال ان کے ایما کرنے کا پس منظریہ ہے کہ ان کے سادہ لور کوام جب مسلمانوں سے ملتے تھے تو اپنی خوشی کے اظہار کے طور پر مسلمانوں کے سامنے پنجبراسلام صلی اللہ علیہ وہ کہ است کے بارے میں تورات کی بشارتیں ذکر کرتے تھے یا تورات کے وہ مطالب بیان کرتے تھے جواہل ایمان کے لیے حضرت پنجبراسلام کی نبوت کی تقعہ بی کی بابت مفید ثابت ہوتا تھا لہٰذا ان کے بزرگ انہیں ایما کرنے ( تورات کی بشارتیں ذکر کرنے سے جب کہ کرمنے کرتے تھے کہ پر نبی ایمان کے بیان کی ہیں لہٰذا انہیں مونین کے سامنے بیان کی ہیں لہٰذا انہیں مونین کے سامنے بیان نہیں جب کہ کرمنے کرتے تھے کہ یہ کرمنے کرتے تھے کہ یہ کہ تھے کہ اگر اہٰل ایمان) ان باتوں سے آگاہ ہو گئے تو وہ آئیں اپنی نہذا کے سامنے امارے خلاف دلیل و جب کے طور پر پیش کر دیں گئے گو یا وہ یہ بھے تھے کہ اگر اہٰل ایمان، خدا کے سامنے ان مطالب کو ہمارے خلاف دلیل و شوت کے طور پر پیش نہ کریں تو خدا ان باتوں سے آگاہ ہی نہیں لہٰذا وہ ہماراموا خذہ ہی نہ کر کے گا وران باتوں کی بابت ہم شوت کے طور پر پیش نہ کر یہ تو خدا ان باتوں سے آگاہ ہی نہیں لہٰذا وہ ہماراموا خذہ ہی نہ کر کے گا وران باتوں کی اس خام خیالی اور غلط سوج سے بہتے ہدانے مہالت ہے کہ خدا صرف خالم بنا ہم رہا ہمار نظا ہر اعلی سے کام ہواور دلوں کے رازوں اور باطن کے امور سے آگاہ ہو بیا ہما ہے درجہ کی جہالت ہے کہ خدا صرف خالم نے ان کی اس غلط سوج اور جا بلا نہ طرز تھر کو درج یوں فرمایا:

'' ''اَوَلاَيَعُلَمُوْنَانَاللَّهَ يَعُلَمُ مَالِيُسِرُّوُنَ وَمَالِيُعْلِنُوْنَ '۔

(آیادہ نہیں جانے کہ خداوہ سب کچھ جانتا ہے جودہ اپنے دلوں میں چھپاتے ہیں اور جو کچھ ظاہر کرتے ہیں )۔

خدا کے اس فرمان کی وجہ ہے ہے کہ اس طرح کاعلم یعنی وہ علم جس کا تعلق صرف ظاہر سے ہو باطن سے نہ ہواس کا منتہا

حس کے سوا کچھ نہیں اور حس مادی بدن کی محتاج ہے یعی وہ بدن جو مادی آلات واعضاء رکھتا ہواور زمان ومکان کی قیود میں

گھرا ہوا ہواوراس کے ساتھ ساتھ اپنی طرح کے دوسرے مادی علل واسباب کے ذریعے وجود میں آیا ہو ظاہر ہے کہ جو چیز اس طرح کی ہووہ خود علی کی محتاج ہے، نہ ہے کہ وہ دوسروں کو وجود علی کسی محتاج ہے، نہ ہے کہ وہ دوسروں کو وجود علی کسی جو بھر سے کہ ہو۔

عطا کر سکتی ہو۔

یہ بیان ہمارے اس بیان کی صحت کی ایک دلیل ہے جس میں ہم نے ذکر کیا تھا کہ بن اسرائیل چونکہ خود مادہ کو کا بنات کے وجود کی علت وسبب بیحت تھاس لیے خداوند عالم کے بارے میں بھی مادہ کے حوالے سے نظر بدر کھتے تھا اور مائی کی خواص کا خدا پر اطلاق کرتے تھے وہ خدا کو ایسی ذات مانتے تھے جو مادہ میں فعال و موثر اور اس پر حاوی ہے گئن اس کے باوجوداس کی حیثیت بعینہ ایک مادی علت کی ہے کہ جو اپنے مادی معلول پر حاوی و غالب ہوتی ہے البتہ خدا کے بارے میں بیلی طرز تھر کہو اپنے مادی معلول پر حاوی و غالب ہوتی ہے البتہ خدا کے بارے میں بیلی کی بیلی دیگر اقوام میں سے جسی مادہ کی اصالت کو تاکل افراد کا خدا کے بارے میں بی نظر بیہ ہو اوروہ لوگ خدا کے جو اوصاف بیان کرتے ہیں ان میں بھی اپنے ای نقطہ فطر کو بنیا وقر اردیتے ہیں جو مادکر چیزوں کے اوصاف کے بارے میں دکھتے ہیں حیاں مائی خدا کی ذات کے لیے قائل ہیں ان کا بیطرز فکر قوت و غیرہ کے جن معانی کو مادی امور کی بابت درست بچھتے ہیں وہی محانی خدا کی ذات کے لیے قائل ہیں ان کا بیطرز فکر ایک بیار کو کئی بیاری ہے جس کے لیے کوئی دواکارگر ثابت نہیں ہو کئی "و کا ان گذائی ٹرائی کوئی کو ڈو کی گر گر گر گئی ہو کئی نہی ان کا بیطرز فکر ( بیک کوئی کوئی کوئی کوئی کوئی کر دو کا اس کر کے خیالات رکھتے ہیں ان کا ذات کے لیے قائل ہیں ان کا خدا ان از ایا ہے جو کو کوئی سر دی کی کوئی دور کا کوئی کوئی کوئی سر دی کھتے ہیں کہدہ وہ خود ( مسلمان ) کہ جوا ہے نبی کی امت ہیں خدا کو آدم کی شکل پر پیدا کرتے ہیں کہ خدا کو آدم کی شکل پر پیدا کرتے ہیں کہ خدا کو آدم کی شکل پر پیدا کرتے ہیں کہ خدا کو آدم کی شکل پر پیدا کرتے ہیں کہ خدا کو آدم کی شکل پر پیدا کرتے ہیں کہ خدا کو آدم کی طرح مادی شکوت ہیں کہ سیار کی اور استوں میں سے ایک کا اختیار کرنا گر رہ کہ کے ان دوراستوں میں سے ایک کا اختیار کرنا گر کر ہو ہوں۔

وہی خدا کے لیے ثابت ہے جیسا کہ مسلمانوں کے ایک گروہ 'مشہ'' نے باان لوگوں نے جنہیں 'مشہ' تونہیں کہا جاسکتا لیکن انہوں نے 'مشہ'' کے مسلک کواختیار کیا۔ (مشبہ ان لوگوں کو کہا جاتا ہے جنہوں نے خدا کواپنے ساتھ تشبید دی)۔ دوسرا بیر کہ خداوند عالم کے اوصاف جمال (صفات جمالیہ) کے پھی معنے نہ کریں بلکہ ان اوصاف کی اس طرح نفر کریں کہ ان کارٹ سلبی معانی کی طرف یہ کہہ کرموڑ دیں کہ جوالفاظ خدا کے اوصاف کوظاہر کرتے ہیں وہ اس کی بابت مشتر کہ لفظی کے طور پراستعال ہوتے ہیں لہذا جب ہم ہیہ کہتے ہیں کہ خداوہ ذات ہے جوموجو دُ ثابت عالم وادر زندہ ہے تو ہم اس الفظی کے طور پراستعال ہوتے ہیں لہذا جب ہم ہے اور نہ ہی ان معانی تک ہماری عقلوں کی رسائی ہو تی ہم اس لیے وجو دُ ثبات 'علم 'قدرت اور حیات کے معانی کو بھر ہی نہیں سکتے اور نہ ہی ان معانی تک ہماری عقلوں کی رسائی ہو تک ہم اس لیے محدوم نہیں' اور'' خدا کو ثبات حاصل ہے' کے بجائے'' خدا کو ذوال نہیں' کہتے ہیں۔'' خدا عالم ہے' کے بجائے ' خدا جالم نہیں' ' خدا قادر ہے' کے بجائے'' خدا عام بر نہیں' اور'' خدا زندہ ہے' کے بجائے خدام دہ نہیں' کہتے ہیں وغیرہ۔ سے وہ مقام ہے جہاں صاحبان بصیرت ان مادہ پرست لوگوں کے نظریات سے عبرت حاصل کر سکتے ہیں کہ ان کہ

ایک بیکراین پروردگار کے لیے مادہ کے تمام اوصاف ثابت کریں اور بیکمیں کہ جو پھھ مادہ کے لیے ثابت ہے

مادہ پرتی نے انہیں یہاں تک پہنچادیا ہے کہ وہ اس پرایمان لائیں جے جانے ہی نہ ہوں اور اس کی عبادت کریں جے پہنچانے ہی نہ ہوں اور پھر یہ کہ ایسے امور کا ادعاء کریں جنہیں نہ خود بچھے ہوں اور نہ ہی کوئی دوسرا ان کا تعقل کر سکے حالانکہ حقیقت امریہ ہے کہ دین حق اور اس کی مقدس تعلیمات ومعارف نے ان لوگوں کے بے بنیا دنظریات کی تعلی کھول دی ہا ور ان کے عقا کدو خیالات کو فلا ثابت کردیا ہے۔ چنانچ عوام الناس کو تھم دیا گیا ہے کہ وہ خدا کے بارے میں 'د تشبیہ' و' تنزین' کے مابین درمیانی راستہ اختیار کرتے ہوئے ان نظریات میں حق اور حقیقت کو اس طرح اپنائیں کہ خدا کے بارے میں ایوں عقیدہ رکھیں کہ خدا سبحانہ و تعالی شے ہے کہ جس کی مانند کوئی شے نہیں وہ عالم ہے لیکن اس کا تمام ہمارے علوم کی طرح نہیں وہ وارادہ کرتا ہے تقدرہ ہوئے کی طرح نہیں وہ نظم ہے (بولتا ہے) لیکن اس طرح سے نہیں جیسے ہم منہ کھول کر بولتے ہیں۔ اور خواص الناس کو بی تھم دیا گیا ہے کہ وہ خدا کی آیات و نشانیوں میں تہ برونظر کریں اور اس کے دین کی بابت غور و فکر اور ان تنققہ سے کام لیس چنانچ ارشادا الی ہوا:

سوره وزمر، آیت ۹:

'' هَلْ يَسْنَدُو ى الَّن يْنَ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّن يْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ ' إِنَّمَا يَتَ نَكَ كُنُ اُ ولُو االْا لَبَابِ ''
(آ ياوه لوگ جوعلم رکھتے ہيں اور جوعلم نہيں رکھتے دونوں برابر ہيں؟ اس بات کوصاحبان عقل ہی سجھ سکتے ہيں)۔
قرآن مجید کی اس تصرح اور واضح بیان کی روشن میں عالم وجائل کے یکساں نہ ہونے کا واضح ثبوت ملتا ہے 'لہٰذا جب عوام الناس اور خواص ،علم ومعرفت کے حوالہ سے ایک جیسے نہیں بلکہ خواص کا درجہ عوام سے بالاتر ہے تو وہ (خواص) تکالیف شرعیہ (خدا کی طرف سے عائمذ مہداریوں اور فرائض وواجبات) میں بھی برابر نہیں ہوں گے اور ان کی ذمہداریاں اور فرائض عوام الناس کے مقابلے میں کہیں زیادہ ہوں گے اور یہی وہ دینی امتیاز ہے جوانہیں خداوند عالم کی طرف سے عطاکیا اور فرائض عوام یکی برابر نہیں خداوند عالم کی طرف سے عطاکیا گیا ہے بشرطیکہ وہ اس امتیاز وفضیلت کی قدر دانی کریں اور دین کی مقدس و یا کیزہ تعلیمات کو اپنی عملی زندگی میں اپنا تھیں۔

من گھڑت باتیں کرنے والےلوگ

° وَمِنْهُمُ أُمِّيُّوْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ الْكِتْبَ الْآ أَمَانِيْ . . . "
(ان میں سے پھر''امی' ہیں جو کتاب کاعلم ہیں نہیں رکھتے' وہ تو صرف من گھڑت وجھوٹی با توں کوجانے ہیں )۔
''امی' اسے کہاجا تا ہے جو نہ پڑھ سکتا ہواور نہ کھ سکتا ہو' ''امی'' کی نسبت'' ام' ' یعنی ماں کی طرف ہے کیونکہ عام طور پر ایسا ہوتا ہے کہ ماں کی ممتا اور عطوفت وشفقت بیچ کومعلم واستاد کے پاس جانے کی زحمت گوارا کرنے سے روکت ہے جس کے نتیجہ میں وہ تربیت کے مراحل طے نہیں کر پاتا اور اسے صرف اور صرف ماں کا سامیہ شفقت و محبت حاصل ہوتا ہے اور وہ بیت سے محروم رہتا ہے۔

''امانی'': ''امنی' کی جمع ہے جس کامعنی ہے من گھڑت با تیں' پس آیت کامعنی یہ ہوگا کہ یہود بوں میں دوطرر کے لوگ ہیں: ''دمنی' کی جمع ہے جس کامعنی ہے من گھڑت باتس اسے لکھتے ہیں لیکن اس میں تحریف کردیتے ہیں' او کچھوہ ہیں: پچھوہ ہیں نہ پڑھ سکتے ہیں نہ لکھ سکتے ہیں اوروہ کتاب خدا کا پچھام نہیں رکھتے سوائے تحریف کرنے والوں کا من گھڑت و ببنیا دباتوں کے!۔

سخت عذاب كاشكارافراد

°" فَوَيُلُ لِلَّذِيثَ يَكُنْتُبُونَ...

(پس تخت عذاب إن لوگول كے ليے جو كتاب كو ثود لكھ كركمتے ہيں كه ...)

اس آیت میں لفظ''ویل'' ذکر ہواہے جو ہلا کت اور سخت عذاب کے معنے میں آتا ہے اورغم واندوہ' ذلت ورسوا کم خواری دپستی اور ہراس چیز کوبھی''ویل'' کہتے ہیں جس سے انسان سخت خوف کھائے (خوفناک چیز)۔

تحریف کرنے والوں کی سزا

°° فَوَيْلٌ تَّهُمُ مِّمَّا كَتَبَتُ أَيْرِيهِمُ وَوَيْلٌ تَهُمُ ٠٠٠ "

(پس خت عذاب ہے ان کے لیے بوجدان کے اپنے بی کئے کے، اور وہ ....)

اس آیت میں جمع کی خمیر (هم) کی بازگشت یا تمام بنی اسرائیل کی طرف ہے، یا صرف تورات میں تحریف کر۔ والوں کی طرف ہے 'بہر حال دونوں اختالات کے اسباب موجود ہیں جن کی بناء پران کی توجید و تاویل ممکن ہے تاہم پہلے اختا کی صورت میں بنی اسرائیل کے ان افراد کے لیے بھی ''ویل'' (عذاب) ثابت ہوگا جو''امی'' ہیں۔

برے کام کابراانچام

0° بَالَىٰ مَنْ كَسَبَسَيِّئَةً وَّ أَحَاطَتْ بِهِ خَطِيِّئَتُهُ . . . " (بان جو شخص برا كام كرے اور اس كی غلطی .... غلط كارى ... اس تقیر لے.....)

عراقی زبان میں ' تعطیہ' اس حالت کو کہا جاتا ہے جو فلط و براکا م انجام دینے کی وجہ سے انسان کی روح اوراس۔
ول پر طاری ہوجائے اس وجہ سے آیت مبار کہ میں ' کسب سینہ' کینی ' ' جس نے براکام انجام دیا' کہنے کے بعد یول
گیا ' و اُ کے اطّت بِهِ خَطِلْیَا نُکُهُ ' کہ اس کا گناہ اسے گھیر لئے گناہ کے گھیر لینے کا مطلب یہ ہے کہ جس انسان کو اس کا گھیر لینے کا مطلب یہ ہے کہ جس انسان کو اس کا گھیر لینے کے باعث ہدائے گھیر لے اس کے سامنے جات کا ہر راستہ بند ہوجاتا ہے اور اس کی حالت یہ ہوجاتی ہے کہ گناہ کے گھیر لینے کے باعث ہدائے اس تک پہنچ ہی نہیں سکتی اور پھروہ ہمیشہ کے لیے جہنمی ہوجاتا ہے اور دوزخ کی آگ میں جلنا ہی اس کا مقدر بن جاتا ۔

کیونکہ اگراس کے دل میں ذرہ بھر ایمان ہوتا یا کم از کم وہ ایسے پا کیزہ اخلاق واوصاف کا حامل ہوتا جو اسے قق وحقیقت سے محروم ہونے سے بچالیتے مثلا عدل وانصاف اور تق کے سما منے خصنوع وسر تسلیم تم کرنا وغیرہ تو یقینا کی بات ممکن تھی کہ اس کا دل ہمرایت کی روثنی سے منور ہوجائے اور وہ ایمان و عمل صالح کے سبب سعادت و خوش بختی کی منزل پر فائز ہوجائے البندامعلوم ہوا کہ ایمان اور پا کیزہ اخلاق واوصاف جمیلہ سے محروم شخص ہی کواس کا گناہ گھیر لیتا ہے اور وہ ایسے برے کام کے نتیجہ میں اس حالت تک پہنے جاتا ہے کہ اس کی ہدایت وسعادت کے تمام راستے بند ہوجاتے ہیں۔ ایسا ہوتا یعنی گناہ کا اسے اس طرح گھیر لیتا دراصل صرف اس وجہ سے ہوتا ہے کہ وہ شخص شرک اختیار کرتا ہے اور خدا کی وحدا نیت کی تفی کرتے ہوئے کسی کو خدا کا شرکہ قرار دیتا ہے جس کے نتیجہ میں ہدایت وسعادت کی نعتوں سے محرومی اس کا مقدر بن جاتی ہے جیسا کہ خداوند عالم نے ارشا دفر ما یا:

سوره ونساء، آيت ۸ ۴:

" إِنَّاللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنَّ يُشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذِلِكَ لِمَنْ يَشَاعُ

(حق بیہ ہے کہ خداوند عالم ہرگز اس بات کومعاف نہیں کرتا کہ اس کے ساتھ کی کونٹریک قرار دیا جائے البتہ اس کے علاوہ جے چاہتا ہے معاف کر دیتا ہے )۔

اس کے علاوہ کفراور آیات الٰہی کی تکذیب کرنا بھی اس بات کا سب بنتا ہے کہ ایسا کرنے والے کواس کا گناہ گھیر لے اور وہ ہدایت وسعادت کی نعمتوں سے محروم ہوجائے' حبیبا کہ خدانے فرمایا:

سوره ءلقره ، آيت ٩ سا:

" وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكُنَّ بُوا بِالنِّينَا أُولَيِّكَ أَصْحُبُ النَّاسِ ۚ هُمْ فِيهَا خُلِدُونَ

(جن لوگوں نے كفراختياركيا اور ہمارى آيات كى تكذيب كى وہى جہنى ہيں اور ہميشداى ميں رہيں گے )-

بنابراین "کسک سَیّنَةً" سب براکام انجام دینا ساور احاطة الخطیعة "سسگناه کا گیرلینا سسک الفاظ ایسے جامع کلام کی مائٹر ہیں جس میں "مخلود فی النار" لینی دوزخ کی آگ میں ہمیشہ جاتا رہنے کے تمام اسباب مذکور ہیں۔(لیتن بیدو چیزیں (براکام کرنااور گناه کا گھیرلینا) جہنم میں ہمیشد ہنے کے تمام اسباب کا خلاصد نچوڑ اور مجموعہ)۔

یہاں اس بات کی یا دوہانی ضروری ہے کہ بیدوو آیٹیں معنی کے لحاظ سے سورہ بقرہ کی آیت ۱۲ سے مشابہ ہیں جس میں یوں کہا گیاہے:

\* أَنَّ الَّذِينَ امَنُوْا وَالَّذِينَ هَادُوْا وَالنَّصْلِي وَالصَّبِينَ "،

(جولوگ ایمان لائے اور وہ جو یہودی ہیں اور نصاری وصابئین ہیں )۔

اس کی تفیر پہلے ذکر ہو چک ہے تا ہم اس آیت اور ان دوآیتوں میں صرف یفرق ہے کہ بیددوآیتیں لیعنی (۸۱۔ " " کو الَّنِ مِیْنَ اَمَنُو اَوَ عَهِلُو اَالصَّلِحُتِ" اس امرکو بیان کررہی ہیں کہ سعادت و (۸۲) "کہنی مَنْ گسَبَ سَیِّدَتُّةً • • • " وَالَّنِ مِیْنَ اَمَنُو اَوَ عَهِلُو اَالصَّلِحُتِ" اس امرکو بیان کررہی ہیں کہ سعادت و

خوش بخق کا معیار ،حقیقت ایمان اورعمل صالح ہے، نہ کہ صرف زبانی دعوے اور پہلی آیت لیتی (۶۲)اس بات کو بیان گر فر ہے کہ سعادت و کامیا بی کے حصول کا معیار ،حقیقی معنے میں ایمان لا نااور نیک اعمال بجالانا ہے، نہ کہ صرف نام کی حد تکہ مسلمان ہونا اور اپنے آپ کواہل ایمان کہلوانا .....بہر حال یہ نظی فرق ہے در نہ معنی ومفہوم کے لحاظ سے ان میں میکسانیت پاؤ جاتی ہے۔

روایات برایک نظر

مير آباد لطيف آباد. بعد نبر ۱۸- ۱:

یہودیوں کے ایک گروہ کا تذکرہ

ولايت كے منكرين كاانجام

کتاب کافی میں امام محمہ باقر اور امام جعفر صادق علیہ السلام میں سے کسی ایک امام سے روایت کی گئی ہے کہ انہول نے نے آیت مبارکہ ''بہائی مَنْ گسَبَ سَیِّبَّةً ''کی تفسیر میں ارشاد فر مایا کہ''اس سے مرادیہ ہے کہ جب وہ حضرت امیر المومنین علی "کی ولایت کا افکار کریں تو وہ جہنمی ہوجا نمیں گے اور ہمیشہ دوزخ کی آگ میں جلتے رہیں گے ''۔

اس روایت سے قریب المعنی ایک روایت کتاب' الا مالی' میں شیخ صدوق" نے بھی ذکر فر مائی ہے جو حضرت پیغمبر اسلامؓ کے حوالہ سے بیان کی گئی ہے' بہر صال مید دونوں روایتیں (جو کافی اور آمالی میں مذکور ہیں) در حقیقت ایک کلی کے واضح مصداق کے بیان پر مشتل ہیں کیونکہ خداوندعالم نے .....ال بیت اس ولایت کو 'حسنہ'' (نیکی) کانام دیا ہے۔ چنانچہ ارشاوفر مایا:

سوره وشوريٰ، آيت ٢٣:

" قُلُ لَا اَسْتُلَكُمْ عَلَيْهِ اَجْرًا إِلَّا الْهُوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي وَمَنْ يَّقُتَدِ فَ حَسَنَةً نَّزِ ذُلَهُ فِيهَا حُسْنًا " ( كهدو يجيّ كه مِن تم سے رسالت كاكوئى اجزئيں مانگا سوائے اس كے كمتم ميرے قريوں سے محبت كرنا 'اور جو مخص نَكَى كرے ہم اس كى نيكى ميں ايك نيكى كا اضافہ كرديں گے )۔

اور پیجی کمکن ہے کہ بیدوروایتیں (جوکافی وامالی میں مذکور ہیں) در حقیقت اس مطلب کی تفسیر کے طور پر ہوں جو سورہ ما کدہ میں ذکر کیا جائے گا کہ ولایت کا اقر اراصل میں توحید کے تقاضوں کی تکمیل سے عبارت ہے اوراس (ولایت) کی نسبت حضرت علی علیہ السلام کی طرف اس لیے دی گئ ہے کہ وہ اس امت کے سب سے پہلے فر دہیں جن سے اس مقدس سلسلے کا آغاز ہوا ہے۔ بہر حال اس کی تفصیل سورہ ما کہ ہمیں آئے گی۔

## آیات ۸۸۵۸۳

- وَإِذْ أَخَذُ نَا مِيْثَاقَ بَنِي إِسْرَ آءِيلَ لا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللهُ " وَبِالْوَالِدَيْنِ الْحَسَانًا وَ ذِي الْقُرْلِ وَالْيَتْلَى وَالْسَلَكِيْنِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسَنًا وَ اَقِيْمُوا الصَّلُولَةَ وَالْسَالِكِيْنِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسَنًا وَ اَقِيْمُوا الصَّلُولَةَ وَالْتُسَالِكُ وَ اللَّالِينَ حُسَنًا وَ الْقَيْمُوا الصَّلُولَةَ وَالْتُالِقِ فَي الْقَالِقَ السَّلُولَةِ السَّلُولَةِ اللَّهُ اللَّهُ مُعْوِضُونَ ﴿
- وَ إِذْ اَخَنْ نَامِيْتَاقَكُمُ لا تَسْفِكُونَ دِمَا ءَكُمُ وَ لا تُخْرِجُونَ اَنْفُسَكُمْ مِّنْ
   دِيَاسٍ كُمْ ثُمَّا تُعْرَبُ تُمْ وَ انْتُمْ تَشْهَلُ وَنَ ﴿
- اُولِلْإِكَالَّذِينَ الْشَتَرَوُ الْحَلِوةَ النَّنْ الْإِلْوْرَةِ عَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَلَا الْ
   وَلَاهُمُ يُنْصَرُونَ هَٰ
- وَلَقَدُ التَّيْنَامُوسَى الْكِتْبَوَقَقَيْنَامِنَ بَعْدِ الرُّسُلِ وَاتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنِ وَاتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنِتِ وَاتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنِتِ وَاتَيْدَ لَهُ بِرُوْحِ الْقُدُسِ الْفَكُلَّمَا جَآءَكُمْ مَسُولٌ بِمَا لا تَهْزَى انْفُسُكُمُ اسْتُكْبَرُتُمَ فَقَرِيْقًا كَذَّبَتُم وَقَرِيْقًا تَقْتُكُونَ ۞
   وَقَالُوا قُلُو ابْنَا غُلْفٌ لَيْلُ لَعْنَهُمُ اللهُ إِبْكُفُوهِمْ فَقَلِيلًا مَّا ايُؤْمِئُونَ ۞
   وَقَالُوا قُلُو ابْنَا غُلْفٌ لَيْلُ لَعَنَهُمُ اللهُ إِبْكُفُوهِمْ فَقَلِيلًا مَّا ايُؤْمِئُونَ ۞

# ترجمه



٥ "اور بیاد کرواس وقت کوجب ہم نے بنی اسرائیل سے وعدہ لیا کہتم خدا کے سواکسی کی عبادت نہ
کرؤاور والدین کے ساتھ نیکی کرواور اقربائ "بیموں اور مسکینوں کے ساتھ (نیکی کرو) اور لوگوں سے
اچھی با تیں کرؤاور نماز پڑھواور زکوۃ ادا کرؤ پھراس (وعدہ کرنے) کے بعدتم نے منہ موڑلیا (عہد شکنی
کی) سوائے چندلوگوں کے جبکہتم سب ہی منہ موڑنے والے ہو"۔

(۸۴)

تم نے گواہی بھی دی "۔

ن بہی ہیں وہ لوگ جنہوں نے آخرت کے بدلے میں دنیا کی زندگی خریدی ہے لہذا ان پر عذاب کی ختی میں کوئی کی کی جائے گی اور شدہی ان کی مدد کی جائے گی "۔
 (۸۲)

۰ "اورجم نے موکا کو کتاب دی اور ان کے بعد کے بعد دیگرے رسول بھیج اور ہم نے عیسی بن مریم کو واضح نشانیاں دیں اور روح القدس کے ذریعے ان کی تائید و مدد کی تو کیا ہی بات درست ہے کہ جب بھی کوئی رسول تمہاری مرضی اور پسند کے مطابق احکام نہ لائے تو تم تکبر کرنے لگو اور ان میں سے کھی کو جھٹلا دو اور کچھ کوئل کردو؟ "۔

ناہوں نے کہا کہ ہمارے دلوں پردے پڑے ہوئے ہیں بلکہ حقیقت بیہے کہان کے نفر کی وجہ سے خدانے ان پرلعنت کی ہے بہر حال ایمان لانے والے بہت ہی تھوڑے ہیں ''۔ (۸۸)

# تفسيروبيان

بني اسرائيل سے عہدو پيان

0" وَالْذَاخَنُّ نَامِيْتَاقَ بَنِيِّ اِسْرَآءِيْلَ..."

(یا دکرواس وقت کوجب ہم نے بنی اسرائیل سے وعدہ لیا .....)

مية يت مباركه نهايت خوبصورت ودكش اسلوب وطرز بيان كى حامل بئاس كى ابتداء غائب كه لهجدسے اور انتها مخاطب كے لہجد ير مونى ملاحظه مو:

سب سے پہلے یوں ارشاد ہوا: " وَإِذْ أَخَذُنَا مِيْثَاقَ بَنِيْ إِسْرَآءِيْلَ..." (اور جب ہم نے بنی اسرائیل سے وعدہ لیا)۔

اس کے بعد انہیں مخاطب قرار دے کر یوں فرمایا: " ثُمَّ تَوَلَّینتُمْ اِلَّا قَلِیْلًا مِّنْکُمْ وَ اَنْتُمْ مُعُوضُونَ "(پُرَمُّمَ نے منہ پھیرلیا ۔ عہد شکنی کی .... سوائے تم میں سے چندلوگوں کے جبکہ تم سب ہی منہ موڑنے والے (عہد شکنی کرنے والے) ہو)۔

اس کے علاوہ یہ کہ سب سے پہلے' میثاق' کا تذکرہ ہواجس سے مراد وعدہ لینا ہے اور ظاہر ہے کہ وعدہ لینا بات کرنے (بذریعہ شن وکلام) سے ہی ممکن ہوتا ہے بھراس کے بعد خود ہی اس میثاق کو بیان کردیا کہ وہ کیا ہے چنا نچہ پہلے اور میٹاق' کا تذکرہ، جملہ خبریہ کے ذریعے کیا اور یوں فرمایا: ''لا تعُبُدُونَ إِلَّا اللّٰهَ '' سستم کسی کی عبادت شہرو گے سوائے خدا کے ساور پھر آخر میں جملہ انشائیہ سے ( عظم کالبجہ اختیا رکرتے ہوئے) یوں فرمایا: '' وَقُولُوا لِلنَّاسِ کُسْمًا'' سساورلوگوں سے اچھی باتیں کرو سے،

ممکن ہے ندکورہ بالا جملوں میں لیجوں اور انداز بخن کی تبدیلی کی وجہ بیہ ہو کہ سابقہ آیات میں بنی اسرائیل کے احوال کا ذکر'' خاطب'' کے انداز سے شروع ہوا کیونکہ ان آیات میں بنی اسرائیل کی مذمت اور سرزنش مقصود تھی للزامخاطب کا لہجہ اختیار کر کے ساری بات کی گئی اور ابتداء سے لے کرگائے کے واقعہ کے ذکر تک یہی انداز رہا' لیکن گائے کے واقعہ کا ذکر کرنے کے بعداس انداز میں تبدیلی لائی گئی اور خاطب کے لہجہ کوچھوڑ کر'' خائب'' کا لہجہ اختیار کیا گیا اور اس تبدیلی کی وجہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں بال آخرز پر بحث آیت تک یہی (غائب کا) ابجہ باقی رہااوراس کی ابتداء بھی ای انداز سے ہوئی چنانچ ارشاد فر مایا: "اور جب ہم نے بنی اسرائیل سے وعدہ لیا...." لیکن "بیثاق" (وعدہ لین) چونکہ بذریعہ گفتگو تھا اور اسے ذکر کرتے ہوئے" نخاطب" کا لبجہ اختیار کیا گیا چنانچہ یوں فر مایا: "لا تغبُدُ وُنَ الله الله قال کا ذکر کرتے ہوئے "د مخاطب" کا لبجہ اختیار کیا گیا چنانچہ یوں فر مایا: "لا تغبُدُ وُنَ الله الله قال ہوں میں ہے اور بیا ندازینی نہی کو جملہ خبر بیک صورت میں لانا موضوع کی اہمیت کا واضح ثبوت ہو الله قال ہوں کو جملہ خبر بیک صورت میں لانا موضوع کی اہمیت کا واضح ثبوت ہو الله قال ہوں کا میں ہے اور اس سے بیہ جم اجا تا ہے کہ نمی کرنے والا جس کا میں ہوئے کر ما ہے اس کے وقوع پذیر ند ہونے میں کوئی فک وشہبیر اور وعدہ لیا گیا ہے وہ اس کے منع کے ہوئے کام سے باز ند آئے گا اور و (مکانی) اس کام کو ہرگز انجام ندوے گا لہٰذا خداوی عالم کا پی فر مانا کہ "لا تَقبُدُونَ الله الله " یعنی تم خدا کے علاوہ کی کا جد: "وَ بِالْوَ الِدَ يُنِ إِنْ الله الله الله الله الله الله الله کیا ہے وہ ان کی المیکن کے ایک الله کا کہ الله کی المیکن کے اور اس کے بعد: "وَ بِالْوَ الْدَ الله کیا ہے کہ الله کا الله کیا گاؤ کی الفی کی المیکن کی المیکن کے المیکن کی کیا ہے کہ کا میں کیا کہ تاکہ کی کر انجام ندوے گاؤ الله کا کی کر انگر کی والمیکن کی کام کے دور اس کے بعد: "وَ بِالْوَ اللّه کَنْ اللّه کُلُونُ کُو الْدُ کُلُونُ کُونُ الْدُونُ کُونُ الْدُونُ کُونُ الْدُونُ کُونُ الْدُونُ کُونُ اللّه کُلُونُ کُونُ اللّه کُلُونُ کُونُ اللّه کی کہ کہ کونی کونی کے دور کا کہ کا کونے کونے کا میں کا کہ کونی کونے کی کہ کے دور کی کا کونے کی کونے کونے کی کونے کونے کی کونے کی کونے کی کونے کی کونے کی کونے کی کونے کونے کی کی کر کے کونے کی کونے کی کر کے کونے کی کونے کی کونے کی کونے کی کونے کونے کونے کونے کی کے کونے کی کونے کی کر کے کونے کی کے کونے کی کونے کی کونے کی کونے کونے کی کونے کونے کونے کی کر کی کونے کی کر کونے کر کے کونے کونے کونے کی کونے کی کر کے کونے کونے کونے کر کونے کر کے کونے کی کونے کونے کونے کونے کونے کر کونے کونے کونے کونے کونے کونے کونے کی کونے کی کونے کونے کونے کونے کونے کونے کونے کی کونے کونے کی کونے کونے کونے کونے کی کونے کی کونے کونے کونے کون

(والدین کے ساتھ نیک سلوک کرو گے اور قرابت دارون بینیوں اور مسکینوں کے ساتھ سنیک سلوک کرو گے بیسب جملہ خیر بیکی صورت میں ہے جبکہ پہلافقرہ بینی '' لا تَعْبُدُ وُنَ إِلَّا اللّٰهَ '' (تم خدا کے سواکسی کی عبادت نہ کرو گے اصل میں نہی ہے اور دوسر نے فقر ہے لینی '' وَ بِالْوَالِنَ بْنِ إِحْسَانًا … '' میں امر (محم) ہے لیکن دونوں (امرونی) میر جملہ خبر بیدلا نے کے حوالہ سے صورت حال یکسال ہے کیونکہ امرکسی کام کو انجام دینے کے تھم اور نہی کسی کام کے انجام نہ دب کے حکم کو کہتے ہیں اور دونوں میں ''حکم' کامعنی پایا جاتا ہے (للبذااگر ان کے مخصوص صیغوں کی بجائے جملہ خبر بیداستعال کہ جائے تو اس سے حکم کرنے والے کے ذکورہ بالا دو قصورات کی نشاندہی ہوتی ہے جبکہ امرکوامر کے صیغہ میں اور نہی کو نہی سے صیغہ میں لانے سے ان تصورات کی عکائی نہیں ہوتی )۔

ال کے علاوہ یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ ' غائب' کے لہجہ سے (جو کہ بیٹان کا تذکرہ کرنے سے پہلے تھا ' ' خاطب' کے لہجہ میں آ نااصل موضوع کی طرف واپس آنے کی راہ ہموار کرنے کے لیے ہاوراصل موضوع بنی اسرائیا سے کلام کرنا ہے لہذا ضروری ہے کہ دوبارہ انہی سے خاطب ہوکر بات کی جائے تاکہ بعدوالے جملے یعنی ' وَا قَدْیمُواالصَّلُو وَانْواالوَّ کُووَ اللَّا کُورِ اللَّا کُورِ کُورُورِ کُورُورِ کُورِ کُورِ کُورِ کُورِ کُورِ کُورِ کُورِ

والدین کے ساتھ حسن سلوک ° وَ بِالْوَالِلَ يُنِ إِحْسَانًا '' اس جملہ کی تغییر دوطرح سے مکن ہے: (۱)۔ امرہے۔ (۲)۔ ایک خبرے جوامر کے معنے میں آئی ہے۔

پس اس کی اصل بھی دوطرح سے قابل تصور ہے،

(١): ابتداء من ايك جمله (صيغه و امر) فرض كيا جائ اوراس طرح كها جائ:

"واحسنوا بالواليان احساناً وذي القربي واليتامي والمساكين"

(اورتم دالدین کے ساتھ نیکی کرؤاور قریبوں بیٹیموں ومسکینوں کے ساتھ (نیکی کرو)۔

یہاں جملہ (احسنوا) کا فرضی تصور کر کے آیت کامعنی واضح ہوجا تاہے۔

(٢): ابتداء من ایک جمل خربی کا تصور کرے یوں کہاجائے:

"وتحسنونبالوالدين احساناً"

(اورتم والدین کے ساتھ نیکی کروگے )۔

بہر حال اس آیت مبارکہ میں احسان و نیکی اور نیک سلوک کرنے کے موارد کا ذکر خاص تر تیب کے ساتھ کیا گیا ہے اور اس میں اس مورد اور طبقہ کا ذکر پہلے ہوا ہے جس کی اہمیت دوسر سے موارد وطبقات کی نسبت زیادہ ہے اور جس کا تعلق وقرب دوسر وں کے مقابلے میں عمین و وسیح اور فروں ہے یعنی جوافراد احسان و نیک سلوک کا استحقاق واہلیت زیادہ رکھتے ہیں ان کا تذکرہ پہلے ہوا اور اس کے بعد تر تیب اور استحقاق کے مراتب کے حوالہ سے دوسر مے موارد وافراد کا تذکرہ کیا گیا 'چنا نچسب سے پہلے والدین کا تذکرہ کیا گیا کیونکہ ان کا مقام ومرتب اور احسان و نیکی کرنے کا استحقاق دوسروں کی نسبت زیادہ ہوتا ہے اور ورون ایس مضوط بنیادوں کی حیثیت رکھتے ہیں جن پر انسان کے وجود کی عمارت قائم ہوتی ہے اور انہی کے سہارے انسان اپنی وجود کی قوتوں سے بہرہ ور ہوتا ہے جبکہ عزیز واقارب اور دیگر افراد میں سے بیخصوصیت کسی دوسرے کو حاصل نہیں۔ والدین کے بعد دیگر قرابت داروں کا تذکرہ کیا گیا 'پھریتہوں کا ذکر ہوا کیونکہ وہ کسن ہونے اور بے سہار او بے سرپرست ہونے کی وجہ سے مسکینوں کی نسبت اور اور ذیک سلوک کئے جانے کا ذیا دہ استحقاق رکھتے ہیں۔

"دیتاهی"، عربی زبان میں لفظ" بیتیم" کی جمع کا صیغہ ہے بیتیم اسے کہتے ہیں جس کا باب انقال کر گیا ہوئیکن جس کی ماں انقال کر گئی ہوا ہے " بیتیم" نہیں کہا جاتا" (شایداس کی وجہ یہ ہو کہ عمومی طور پراور شرعی کا ظ سے بچوں کی ذمد داری اور سرپرت کا فریضہ باب ادا کرتا ہے اس لئے اس کی وفات کے بعد بچا ہے اصل وحقیق سرپرست سے محروم ہونے کی بناء پر بیتیم کہلاتا ہے اور بیسب بچھ عرفی طور ہوتا ہے ور نہ مال کی شفقت سے محرومی زیادہ مشکلات کا سبب بنتی ہے کہی وجہ ہے کہ بعض معاشروں میں ماں سے محروم ہونے والے بچے کو بھی بیتیم کہا جاتا ہے یا اس کے ساتھ بیتیم جیسا سلوک یعنی شفقت و محبت کا برتاؤ کیا جاتا ہے۔ ماس کے ساتھ بیتیم جیسا سلوک یعنی شفقت و محبت کا برتاؤ کیا جاتا ہے۔

یتیم کے معنے میں ایک قول بی بھی ذکر ہواہے کہ انسانوں میں'' بیتیم'' اسے کہتے ہیں جس کا والدفوت ہو چکا ہولیکن انسان کےعلاوہ دوسرے حیوانوں میں' دینتیم'' اسے کہتے ہیں جس کی مال فوت ہوچکی ہو۔

ومساكين" مسكين سے جمع كاصيغه ، ومسكين "اس فقيروناداركوكت بين جس كے پاس كوئى مال وسرمايد

نه ہواور (وہ مال کمانے سے )عاجز ولا چار ہو۔

"دُسْنَا" مصدر ب جو كه صفت كم عنى مين آتا ب ال مقام پر مبالغه كطور پر ذكر بواب است" حنا" .... اورس پر زبر كساته .... به بهر حال آيت مباركه مين "قُولُوْ الله اس حُسْنًا" .... اورس پر زبر كساته .... بهر حال آيت مباركه مين "قُولُوْ الله اس حُسْنًا" كم جمله كام عنى بيه وگا: "قولوا للناس قولا حسناً" يعنى لوگول سے المحسن كرد مي مم تمام لوگول كساته حسن

معاشرت اوراچھاسلوک کرنے کی طرف کنامیے کے طور پر ذکر کیا گیا ہے اور لوگوں میں مومن و کا فرسب شامل ہیں۔

## ايكسوال اوراس كاجواب:

ممکن ہے کی کے ذہن میں بیسوال پیدا ہوکہ اگر آیت میں ' ولیا گیس ' سے تمام لوگ مراد لیے جائیں کہ جن میں مومن و کا فرسب شامل ہیں اور حسن معاشرت کا عظم سب کی بابت ہوتو پھر کا فروں کے ساتھ جنگ و قال کرنے کے عظم پر مشتل آیت کے ذریعے منسوخ سمجی جائے گی؟

آیت کا معنی کیا ہوگا؟ اور آیا یہ آیت وجوب قال کے عظم پر مشتل آیت کے ذریعے منسوخ سمجی جائے گی؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ ایسا ہر گرنہیں اور حسن معاشرت کے عظم پر مشتل ذیر بحث آیت کو منسوخ و بیا اثر کرتی کا فروں کے ساتھ جنگ و قال کے عظم پر مشتل آیت، حسن معاشرت کے عظم پر مشتل آیت، حسن معاشرت کے عظم پر مشتل ذیر بحث آیت کو منسوخ و بیا اثر کرتی ہے کو نکہ بیدو و الگ الگ موضوع ہیں اور دونوں کے موارد مختلف ہیں لہذا کوئی ایک عظم ، دوسر ہے عظم کی نفی نہیں کرتا اور یہ بات مکان شخت میں معاشرت کے باوجود تا دہی طور پر سخت کلامی کی جائے اور ان دونوں میں کوئی منافات نہیں پائی جاتی (حسن معاشرت کرنے کا عظم کا دی کوئی نبیں کرتا)۔

منافات نہیں پائی جاتی (حسن معاشرت کرنے کا عظم تا و بی طور پر سخت کلامی کرنے کے عظم کی نفی نہیں کرتا)۔

#### خوں ریزی کی ممانعت

0''لاَتَشُفِكُوْنَ دِمَآءَ كُمُ " (ایک دوسرے کاخون نہ بہاؤ)

یہ جملہ بھی پہلے جملہ الا تَعَبُّدُونَ إِلَّا اللهُ " کی طرح انشاء ہے جو کہ خبر کی صورت میں ذکر ہوا ہے یعنی یہ جملہ خبریہ عظم کے معنی میں ہے اور اصل میں یوں ہے: " متم ایک دوسرے کا خون نہ بہاؤ"۔ جبکہ جملہ خبر ریکا ظاہری ترجہ یوں ہے: " متم ایک دوسرے کا خون نہیں بہائے انہیں بہاؤ گئ"۔ "

عربی زبان میں ''مفک''بہانے اور انڈیلنے کے معنے میں آتا ہے۔

بالهمى پشت پناہى!

O" تَظْهَرُونَ عَلَيْهِمُ···'

" تظاهم "ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرنے کے معنی میں آتا ہے اور "فظھیر" کامعنی مددگارہے جو کہ دظہر" سے بنام جس کامعنی ہے پشت (پیٹر) اس کی وجہ مناسبت رہے کہ مددگارانسان کی پیٹر مضبوط کرتا ہے (پشت بناه موتا ہے)۔

ايك ممنوع عمل كاذكر

O وَهُوَمُحَرَّمٌ عَلَيْكُمُ إِخْرَاجُهُمُ"

اس جملہ میں ضمیر' دھو' او بی اصطلاح میں ضمیر شان وضمیر قصہ کہلاتی ہے اگرچہ ظاہری طور پراس کا ترجمہ' وہ' کیا جاتا ہے لیکن ضمیر شان وقصہ ہونے کے حوالہ سے اس کا ترجمہ' وہ' کی بچائے (در حقیقت)۔۔'' حقیقت یہ ہے' ۔۔کیا جائے گا' حبیبا کہ' قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ'' میں ہے لیتی اس میں بھی ضمیر' تھو'' کا معنی' وہ' کی بجائے ضمیر شان وقصہ کا معنی مراد ہے:''کہہ ویجے (حقیقت میں) خدا ایک ہے'۔

ايمان اور كفر كاساته ساته مونا كيونكر؟

°" اَقَتُومِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتْبِ...

اس آیت کا مطلب بیہ ہے کہ: فدیہ لینے اور انہیں نکال باہر کرنے میں کیا فرق ہے کہتم نے فدیہ لینے کے تھم پر تو عمل کرلیا ہے اور انہیں نکال باہر کرنے کی حرمت میں صادر ہونے والے تھم کو چھوڑ دیا ہے جبکہ وہ دونوں تھم کتاب البی مذکور ہیں' تو آیا تم کتاب خدا کے کچھ حصہ کو مانتے ہوا ور کچھ حصہ کا اٹکار کرتے ہو؟ ۔ دور کے سے سے دور کے سے سے اور کی سے سے دور کے سے سے دور کی سے سے دور کی سے سے دور کے سے سے دور کے سے سے دور

°" وَقَقَّيْنَا…"

'' فَظَیْنَا'' صیغہ جمع متعلم ہے اور اس کا مصدر'' تقفیہ '' ہے جس کا معنی پیروی کرتا اور پیچے چلنا ہے (ایک کا دوسرے کی پشت گردن کونظر میں رکھ کر پیچے چلنا) - دوسرے کی پشت گردن کونظر میں رکھ کر چیچے چلنا)

" وَالنَّيْنَاعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ " وَالنَّيْنَاعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ " (اورہم نے عیلی بن مریم کوواضح دلیلیں دیں) اس جملہ کی تفسیر سورہ آل عمران میں بیان کی جائے گ۔

ولول پر پردے!

O وَقَالُوا قُلُو بُنَّا غُلُفٌ ... "

"نفلف"، اغلف کی ج کاصیغد ب جوکه "نفلاف" سے شتق باس جمله کامعی یول بوگا: مارے دل غلافور پردول آور جابوں میں بیں (قلوبنا محفوظة تحت لفائف واستار و حجب)، بیہ جملہ سورہ م سجدہ میں مذکو جملہ کی ماند ہے جس میں کہا گیا ہے:

" و قَالُوا قُلُو بِنَا فِي آكِنَةً وِمِّنَا لَكُ عُونَا إِلَيْهِ " (سوره يَم سجده - آيت ٥)

(انہوں نے کہا: ہمارے دل پر دوں میں ہیں اس چیز کی باہت جس کی طرف تو ہمیں بلار ہاہے)

بہر حال بیالفاظ اس بات کا کنامیہ۔۔اوراشارہ کے طور پر۔۔ ہیں کہ جس چیز کی طرف انہیں بلایا جارہا ہےوہ اس ملاوے کوئن ہی نہیں سکتے۔

# رويات پرايک نظر

اچھی باتیں کرنے کا حکم

كتاب اصول كأفى مين حضرت امام ابوجعفر عليه السلام في آيت مباركة و قُولُو اللِنَّالِين حُسْمًا" كَتَفْير مير ارشا وفر مايا:

(قولواللناس احسى ما تحبون ان يقال فيكم)

(لوگول سے اس سے بھی اچھی باتیں کروجواپنے بارے میں چاہتے ہو کہ تمہارے لیے کی جانمیں أُ)۔

لینی تم جو کچھا پنے لیے پیند کرتے ہو کہ لوگ تمہارے بارے میں اس طرح بات کریں تو اس سے بھی زیادہ اچھی ا بہتر بات لوگوں کے لیے کرو۔

كتاب كافى بى مين حفرت امام جعفر صادق عليه السلام سے مروى بي آ بي في ارشاد فرمايا:

(قولواللناس، ولا تقولوا الاخيراء حتى تعلموا ما هو؟)

(لوگوں سے باتیں کرو۔ان کے متعلق اظہار رائے کرو لیکن بات کرنے سے پہلے اچھی طرح و کھوا آیا وہ بہتر

ہے یانہیں)۔۔اگر بہتر ہے تو ضرور کرو، درنہ کھی نہو۔۔،

### امام محد باقر كاارشاد كرامي

كتاب معانى الاخباريس بصحرت امام محدبا قرعليه السلام فرمايا:

(قولواللناس احسن ما تحبون ان يقال لكم ، فأن الله عزوجل يبغض السباب اللعان

الطعان على المومنين الفاحش المفحش السائل ويحب الحيى الحليم العفيف المتعفف)

(لوگوں کے بارے میں اس سے بھی اچھی بات کرو جوتم اپنے لیے پیند کرتے ہو کہ تمہارے بارے میں کی جائے کے وکلہ خداوند عالم موثین پرسب وشتم، طعن وشنع، فخش کلامی کرنے اور بیہودہ باتیں کرنے والے کاسخت وشمن ہے۔۔اوراس

سے نفرت کرتا ہے۔۔جبکہ اس کے مقابلے میں صاحب حیا علیم و برد باراور پا کدامن وبا کردار خص سے مجت کرتا ہے)۔

سے روں رہ ہے۔۔ بہتر وہ سے دور بہتر کی انتدا یک حدیث دوسرے والہ سے حضرت امام جعفرصاد ق علیہ السلام سے بھی بیان کی گئی ہے' ای طرح تفییر العیاشی میں بھی اس طرح کی ایک حدیث دوسرے والہ سے حضرت امام جعفرصاد تی علیہ السلام سے مروی ہے۔ اور دوسری حدیث کی مانندا یک اور حدیث بھی کافی میں حضرت امام جعفر صاد تی سے منقول ہے اور تنیسری حدیث کی مانندا یک اور حدیث بھی کافی میں حضرت امام جمد باقر علیہ السلام کے والہ سے ذکر کی گئی ہے' ان تمام احادیث سے اس کی مانندا تھیں مندور لفظ '' حسنا'' سے استفادہ کئے ہیں جو کہ منظم بات کا ثبوت ماتا ہے کہ آئم تمطیم السلام نے بیتمام مطالب آیت مبارکہ میں مذکور لفظ '' حسنا'' سے استفادہ کئے ہیں جو کہ منظم کے حوالہ سے بھی مطلق ہے اور مورد کے لحاظ سے بھی مطلق ہے لہذا اس'' اطلاق'' (ہر طرح کی قید وشرط سے خالی) سے

استفادہ کرتے ہوئے آئمہ " نے ارشاد فرمایا کہ اس سے مرادیہ ہے کہ'' جو کچھ'' اپنے لیے پسند کرتے ہو کہ لوگ تمہارے بارے میں اس طرح بات کریں تو اس سے زیادہ بہتر بات لوگوں کے بارے میں کرو۔

# پانچ تلوارول میں سے ایک!

کتاب تغییر العیاشی میں حضرت امام صادق علیہ السلام سے مروی ہے آپ " نے ارشاد فرمایا: خداوند عالم نے حضرت محمصطفی صلی الله علیہ واللہ وسلم کو پانچے تکواریں دے کرمبعوث فرمایا ان میں سے ایک تکوار (شمشیرا خلاق) اہل ذمہ کے لیے دی جس کی بابت یوں ارشاد فرمایا: '' وَ قُولُ اللّهَ اللهِ وَ اللّهَ اللهِ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ ا

اس روایت میں امام علیہ السلام نے آیت مبار کہ کے لفظ' ٹُوٹو لُوّا'' کے''اطلاق' سے استفادہ کیا کیونکہ اس سے کلام کرنا اور ہرطرح کا ربط و تعلق قائم کرنا سمجھا جاتا ہے مثلا جب بید کہا جائے کہ'' فلاں شخص سے نیکی اور اچھائی کے علاوہ کوئی بات نہ کرو "' ، تواس کا مطلب بیہوتا ہے کہ اس کے ساتھ کوئی ربط و تعلق قائم نہ کروسوائے نیکی اور اچھائی کے اور اس سے کسی

### آیات۸۹ تا ۹۳

- وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِلْبٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمُ وَكَانُوْا مِنْ قَبْلُ
   يَسْتَفْتِحُوْنَ عَلَى الَّذِيثِ كَفَى وَاللهِ فَلَتَّا جَآءَهُمُ مَّا عَرَفُوْا كَفَى وَابِهِ فَلَعْنَةُ اللهِ
   عَلَى الْكُفِرِيْنَ ۞
- بِأْسَمَا اشْتَرَوْا بِهَ ٱنْفُسَهُمُ ٱن يَكُفُرُوْا بِمَا ٱنْزَلَ اللهُ بَغْيًا ٱن يُّكَزِّلَ اللهُ
   مِنْ فَضَلِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَاءُوْ بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ وَلِتُكْفِرِينَ
   عَنَابٌ شُهِينٌ ٠٠
- وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ امِنُوا بِمَا آنْزَلَ اللهُ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَا ٱنْزِلَ عَلَيْنَا
   وَيَكُفُرُونَ بِمَاوَى آءَةٌ وَهُوَ الْحَقَّى مُصَدِّقًا لِمَامَعَهُمْ لَقُلُ فَلِمَ تَقْتُلُونَ آنُكِيا ءَاللهِ
   مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُمُ مُّ وَمِنِيْنَ ﴿
- وَلَقَدُ جَاءَكُمُ مُّولِسَى بِالْبَيِّنْتِ ثُمَّ التَّخَذُتُمُ الْعِجْلَ مِنَّ بَعْدِ إِلَا وَانْتُمُ الْعَجْلَ مِنَّ بَعْدِ إِلَى وَانْتُمُ الْعَجْلَ مِنَّ بَعْدِ إِلَى وَانْتُمُ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِ إِلَى وَانْتُمْ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِ إِلَّا وَانْتُمْ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِ إِلَّا وَانْتُمْ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِ إِلَّا وَانْتُمْ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِ إِلَا وَانْتُمْ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِ إِلَّا وَانْتُمْ اللَّهُ وَانْتُمْ اللَّهُ وَانْتُمْ اللَّهُ وَانْتُمْ اللَّهُ وَانْتُمْ اللَّهُ وَانْتُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَانْتُمْ اللَّهُ وَانْتُمْ اللَّهُ وَلَيْ مِنْ اللَّهُ وَانْتُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ إِلَيْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ لَلْمُ لَلْلِكُونَ فَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ لِلللْمُونَ فَا اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ لِلْمُ لَا لَهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْلُهُ وَلَى اللّهُ لِلْمُ لَا لَاللّهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلّهُ لِلللّهُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَا لَا لَا لَاللّهُ لَلْمُ لَلّهُ لِلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَاللّهُ لِلللّهُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلّهُ لَلْمُ لَلْمُلْلِمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلّهُ لَلّهُ لَلْمُ لَلّهُ لَللّهُ لَلْمُ لَلّ
- وَ إِذْ اَخُذُنَا مِيْثَاقَكُمُ وَى فَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْرَ الْخُذُوا مَا اتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُوا اللَّاوَرَ الْخُذُوا مَا اتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُوا اللَّاوَرِيمُ الْعِجْلَ بِكُفُرِهِمْ الْعُجْلَ بِكُفُرِهِمْ الْعُجْلَ بِكُفُرِهِمْ الْعُجْلَ بِكُفُرِهِمْ الْعُلْمُ الْعُجْلَ بِكُفُوهِمْ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ إِنْ كُنْتُمُ مُّ وَمِنِينَ ﴿

#### تزجمه

"اورجبان کے پاس اللہ کی طرف سے کتاب آئی جو کہاس ..... کتاب سے تا کرتی ہے جوان کے پاس ہے اور وہ اس سے پہلے ....ای کتاب کی وجہ سے .... کافروں پر غلبہ یانے کی تمنا کرتے تھے کیں جب وہ ۔۔۔ کتاب ۔۔۔ کہ جے وہ پیجانتے اوراس کی معرفت رکھتے تھے ان کے پاس آ می توانہوں نے اس پرایمان لانے سے اٹکار کردیا کیس کا فروں پر خدا کی لعنت ہے'۔ دو کس قدر براسودا کیا ہے ان لوگوں نے کہ اپنے آپ کوہی چے ڈالا ہے اس بات کے بدلے میں کہ جو کھی خدانے نازل کیا ہے ان پرایمان لانے سے اٹکار کردیں اور انہوں بیسب پچھاس حسد کی بناء پر کیا کہ خدانے (اپنی کتاب کواپنی خصوصی عنایت کے ذریعے) اینے فضل وکرم سے اینے بندول میں سے جس کو جاہای پر کتاب کیوں نازل کر دی اور اسے اپنی عنایات کا مستحق قرار وے دیا' پس وہ لوگ ایپنے اس عمل کی وجہ سے ( غدا کے ) غضب سے دوجار ہو گئے اور کا فروں کے لیے تو ہے ى ذليل ورسوا كرنے والاعذاب"۔ (4+) "اورجب ان سے کہا جاتا ہے کہ جو کچھ خدانے نازل فرمایا ہے اس پرایمان لے آؤ تووہ کہتے ہیں کہ ہم توصرف ای چیز پر ایمان رکھتے ہیں جوہم پر نازل کی گئ ہے۔ اور وہ اس کے سواہر چیز کا انکار كرتے ہيں جبده و قرآن )حق ہاورجوان كے پاس ہے (تورات)اس كى تقديق كرتا ہے ان سے کہدد یجئے کداگرتم تورات پرایمان رکھتے تھے توتم اس سے پہلے خدا کے پیغمبروں کو کیوں قل کرتے (41) ''یقیناً تمہارے پاس موکی واضح نثانیاں لے کرآئے کی پھرتم نے ان کے بعد بچھڑے کوخدامان لیااورتم نے اس طرح سے اپنے او پرظلم کرلیا"۔ (9r) 0'' یاد کرواس وقت کوجب ہم نے تم سے عہد و پیان لے لیا اور کوہ طور کو تمہارے او پر آویزال کردیا .....اورتم سے کہا کہ .... جو پھی ہم نے تہیں دیا ہے اسے مضبوطی سے لے لواور جو پھھ اس میں ہےاسے سنو تو کہنے گا کہ ہم نے سب کھین لیا ہے مگر (سننے کے باوجود) اس کی نافر مانی کی ہے اصل بات ریہ ہے کہ انہوں نے اسپنے کفر کی وجہ سے بچھڑ ہے کی محبت اپنے ول میں ڈال لی ان سے کہہ دیجئے کہ اگرتم ایمان والے ہوتو تمہارا ایمان تمہیں بہت ہی براحکم دیتا ہے (بری راہ پر لگا تا ے''(ح (9m)

# تفسيروبيان

نزول قرآن كاذكر

O"وَلَتَّاجَآءَهُمُ كِتْبٌ"

ساق كلام واسلوب فن سيمعلوم بوتا بكراس آيت ميل لفظاد مكاب "سيمراد ،قرآن ب-

يهود بول كي تمناوا نتظار

O"وَ كَانُوْامِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِخُوْنَ عَلَى الَّذِي يُنَكَّفَرُوْا ..."

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پیغمبراسلام محمہ کی بعثت سے پہلے، کفار عرب بہودیوں کونگ کرتے تھے اوران سے جھٹڑ تے رہتے تھے چنانچہ بہودی آنحضرت کے تشریف لانے کی آرزو دتمنا کرتے رہتے تھے یعنی اس بات کا اظہار کرتے تھے کہ جب پیغمبراسلام حضرت محمہ تشریف لائیں گے اور بھرت کریں گے توان کی وجہ سے ہماری پریشانیاں دور ہوجا میں گی اور ہم ان کے سارے عنایت میں رہ کر کفار عرب پرغلبہ پالیس کے بہودیوں کی بیتمنا واظہاراس قدر عام ہوگیا کہ جرت سے پہلے ہی کفار عرب بھی ان کے ارادوں سے مطلع ہو گئے اور وہ اس بات سے باخبر ہوگئے کہ بیلوگ ( یہودی ) پیغمبراسلام کی بعثت اور بھرت کے منتظر ہیں، چنا نچے لفظ 'وکا نوا''اس بات کی دلیل ہے کہ کفار عرب کے سامنے وہ (یہودی ) آئے خضرت کے ذریعے ان ( کفار ) پرفتے پانے کا اظہار کرتے رہتے تھے۔

پہچانے کے بعدا نکار

O "فَلَتَّاجَآءِهُمُمَّاعَرَفُوْاكَفُرُواكَفَرُوابه

اس جملہ سے مرادیہ ہے کہ جب ان ..... یہودیوں ..... کے پاں وہ آگیا جسے وہ پیچانے تھے لینی پنجبراسلام کے بارے میں جونشانیاں انہیں معلوم تھیں اور وہ یہ جانتے تھے کہ ان اوصاف کا حامل محض ، پنجبراسلام ہے تو جب وہ (پنجبر اسلام) تشریف لے آئے اورانہوں (یہودیوں) نے ان تمام اوصاف اورنشانیوں کو آخضرت میں پالیا تواس کے باوجودان پرایمان لانے سے اٹکارکردیا 'گویا جانئے اور پہچانے کے باوجوداور تورات میں مذکورنشانیوں اورصفات کی تطبیق کے بعد بھی

انہوں نے آنحضرت پرایمان لانے سے اٹکار کر دیا اور کا فرہو گئے۔

بغاوت اورحسد كانتيجه

O" بِئُسَبَااشُّتَرَوُا"

يه جملهان (يبوديول) كے كفراختياركرنے اور پيغيراسلام صلى الله عليه وآله وسلم پرايمان لانے سے الكاركرنے كر وجداورسبب كوبيان كرتاب اوروه بيركدان كايبا كرني كي واحد، وجد بغاوت اور حسد تفار

آيت مباركه مي لفظ البغياً "اد في تواعدى روسيمفعول مطلق نوى بيك جواس امركوظا بركرتاب كدان كالقراضي كرناايك خاص وجه سے تھا (حسدكرتے ہوئے)۔اور جملة "ان ينزل الله" كاتعلق 'بغيا" سے ہے يعنى ان كاحسداس ليے ة کہ خداوند عالم نے اپنے فضل وکرم اور خاص عنایت سے اپنی کتاب بندول میں سے اپنے بی ایک پیندیدہ بندے پر کیوا نازل کی ہے۔

پے در پےغضب الہی

° فَبَآءُوْبِغَضَبِ عَلَى غَضَبِ"

اس سے مراد میہ ہے کہ وہ خداکی طرف سے بے در پے غیض وغضب کا شکار ہو گئے لینی تو رات کے اٹکار کی وجہت بہلے ایک غضب کا شکار ہوئے ، پھراس کے بعد دوسراغضب البی اس وقت ان پر آیا جب انہوں نے قر آن کا انکار کردیا۔

ببرحال آیت کامعنی میرے کدوہ (یہودی) حضرت پنجبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی بعث و جرت سے پہلے

آ جناب کے حامی و مددگارگردانے جاتے تھے اور آ محضرت کے وجود مسعود اور آپ پرنازل ہونے والی کتاب کے سہارے كافرول يرغلبه يانے كااظهاركرتے تھے كيكن جب آنحضرت تشريف لے آئے اوران پرقر آن بھي نازل ہو كيا اورانهور نے آنحضرت کوان اوصاف ونشانیوں کا حامل پالیا جوانہیں آپ کے بارے میں معلوم تھیں اور انچھی طرح اس بات سے آگاہ ہو گئے کہ بیروبی شخصیت ہیں جن کے حوالے سے وہ کافروں پر فتح وغلبہ یانے کی امیدر کھتے تھے اور ان کی تشریف آوری کے شدت کے ساتھ منتظر متھے توان کے دلوں میں حسد کی آگ بھڑک اٹھی اور وہ غرور و تکبر کا شکار ہو گئے چنانچے انہول

نے آ مخضرت پرایمان لانے سے انکار کردیا اور ان کی بابت انجان بن گئے صرف یبی نہیں بلکہ اپنی کی ہوئی باتوں کے بھی منكر ہو گئے ان كاايبا كرنا اى طرح تھاجيے انہوں نے اس سے پہلے تورات كا انكار كرديا تھا، تو كويابيان كا دوسرا كفرتھا اس

طرح سے وہ کفریر کفر کے مرتکب ہو گئے۔

#### تورات کے منکر

°° وَيُكُفُرُونَ بِمَاوَى آءَةٌ

یعنی وہ تورات کے سواہر چیز کا افکار کرتے ہیں اوراس بات کا اظہار کرتے ہیں کہ وہ صرف تورات کو مانتے ہیں۔لیکن سے ان کا زبانی دعویٰ ہے۔۔جبکہ حقیقت سے کہ وہ اس (تورات) کو بھی نہیں مانتے جوان پر نازل کی گئی ہے۔

# انبياءالهي كاقتل؟

O" قُلُ فَلِمَ تَقْتُكُونَ أَنْكِيا عَاللهِ"

"قلم" میں حرف (ف) تفریع کے لیے ہے جس کا مطلب میہ کدید جمله ان (یہودیوں) کے دعوے کی فرع ہے کیونکہ وہ کہتے سے کہ میں حرف (ف) کوئی کے اللہ ہے جس کا مطلب میں ہو جم پر نازل کیا گیا ہے تو خداوند عالم فرما کہا ہے کہ اس کے سے کہ میں گئے ہے تو خداوند عالم فرما رہا ہے کہ اگرتم اپنے اس دعوے میں سے سے تھے تو پھر تم انبیاء اللہی کو کیوں قل کرتے تھے؟ اور تم نے موئی کا افکار کر کے بچھڑے کی پرستش کیوں کی؟ اور تم نے عہد و پیان کے وقت اور اس وقت جب کوہ طور کو تمہارے مروں پر آویز ال کر دیا گیا تھا میں کیوں کہا کہ "جم نے تن لیا ہے اور ہم نے نافر مانی کی ہے؟ "۔

## بچھڑے کی محبت

O وَ الشَّرِبُوافِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ"

"أشراب" (\_\_اشربوا\_كابابافعال) \_\_مراد بلانا سيراب كرنائ

اورآیت مبارکہ میں لفظ 'الْحِجُل' 'استعال کیا گیا ہے تو 'الحجل' (بچھڑے) سے یہاں مراداس کی محبت ہے ور 'خب العجل' 'یغیرے کی محبت کے الفاظ کی جگہ 'الحجل' 'بچھڑے) کا لفظ ذکر کر دیا گیا ہے تو بیمبالغے کی افتا ندہی کرتا ہے یعنی ان کے دلوں میں بچھڑے کی محبت اس حد تک سرایت کر گئی تھی کہ گویا خود بچھڑا ہی ان کے دلوں میں جاگزین ہوگیا ہے، اس لیے ''فِی قُلُو بِهِمُ '' (ان کے دلوں میں) کہا گیا 'پس کلام اللی میں دواستعارے یا ایک استعاره ورایک مجاز استعال ہوا ہے۔

خدائى سرزنش واستهزاء

°° قُلُ بِئْسَمَايَامُرُكُمْبِهَ إِيْمَانُكُمُ

یہ جملہ ایک طرح کا نتیجہ اور بطور خلاصہ ، بنی اسرائیل کے اعمال لیتی انبیاء کوئی کرنے موکی کا اٹکار کرنے اور تکبر کرتے ہوئے مصیت کے ارتکاب کا اظہار کرنے پر خدا کی طرف سے ان کی سرزنش کا بیان ہے اور اس میں ان کے ساتھ استہراء یعنی ان کا غذاق اڑانے کا اشارہ بھی ملتا ہے کہ تمہاراا بمان تمہیں کس طرح کے اعمال انجام دینے کا تھم دیتا ہے!

# روایات پرایک نظر

يبوديون كى كہانى ، امام جعفر صادق كى زبانى

انہوں نے اپنے ان بھائیوں کو جو' فدک' اور' دنمیبر' میں قیام پذیر تھے خطا کھھا کہ ہم اس مقام مسمقام ہجرت سے پر پیج

گئے ہیں آ پجی ہمارے ماس آ جا کیں انہوں نے جواب بیجا کہ ہم نے یہاں پرمتنقل سکونت اختیار کر لی ہے اور کام کاج و روزگار میں معروف ہیں اور ہم فاصلے کے لحاظ سے آپ سے زیادہ دور بھی نہیں البذاجب بات پوری موجائے ..... پغیراسلام ہجرت کر کے تشریف لے آئیں .... تو ہم فورا آپ کے پاس آ جائیں گے۔اس کے بعدوہ ای مقام پر قیام پذیر ہو گئے او ر کافی مال ودولت جمع کرلی جب ان کے بہت زیادہ مالدار ہونے کی اطلاع " تج" ٹامی بادشاہ کو ہوئی تواس نے ان پر جملہ کر دیا وہ اس سے بیچنے کے لیے قلعول میں جھپ گئے'۔' نتیج'' نے ان کامحاصرہ کرلیااور پھرانہیں امان وے دی وہ اس کے پاس آئے تواس نے ان سے کہا کہ مجھے بیعلاقہ بہت بیندآیا ہے اور میں یہاں آپ کے ساتھ رہنا چاہتا ہوں انہوں نے کہا کہ ایسا ہرگزنہیں ہوسکتا کیونکہ بیاللہ کے نبی کی جرت کامقام ہے البذاجب تک وہ جرت کرکے یہاں نہ آ جا تھیں کو کی مخص ..... باوشاہ کے طور پر ..... بہاں قیام پذیر نہیں وہ سکتا'ان کا جواب من کر' تنج '' نے کہا کہا گرالی بات ہے تو پھریں اپنے خاندان کے کچھافرادیہاں چھوڑ جاتا ہوں وہتم لوگوں کے ساتھ یہاں قیام کریں گے تا کہ جب وہ (پینمبر) تشریف لاعین توبیان کی مدد كرين اوران كاساتهددين چنانچياس نے دوقبيلون 'اوس' اور دخزرج ' كوان كے پاس تهراديا 'اور جب ان دوقبيلول نے وہاں اپنا ٹھ کانہ مضبوط کرلیا اور ان کی تعدادزیادہ ہوگئ تووہ ان (یہودیوں) کے اموال پرٹوٹ پڑے اور طرح طرح سے ان کے مال ودولت پر ہاتھ ڈالنا شروع کردیا۔ بال آخریہودی ان سے کہنے لگے کہ جب حضرت محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لائيس كے توہم تهييں اپني سرزمين سے نكال باہر كريں كے اوراپ اموال تم سے واپس لے ليس كے پس جب خداوند عالم نے حضرت محد کومبعوث فرمایا تووی انسار (اوس اورخزرج قبیول کے افراد) آخضرت پرایمان لے آئے مگر یہودیول نے آب برايمان لانے سے اتكاركرديا اى واتعدى طرف اشاره كرتے ہوئے خداوندعالم نے ارشادفر مايا: "و كَانُوْامِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوْنَ عَلَى الَّذِنِينَ كَفَنْ وَالَّ فَلَمَّاجَاءَهُمْ مَّاعَرَفُوْا كَفَنْ وَابِهِ فَلَعْنَدُ اللَّهِ عَلَى الْكَفِرِيْنَ (اوروه اس س پہلے .... حضرت محمد کی بعثت و ہجرت اور آپ کی تشریف فر مائی کے حوالہ سے ..... کافروں پر فتح وغلبہ پانے کی امید و اظہار کرتے تھے پس جب ان کے ماس وہ (حمر) آ گئے کہ جنہیں وہ پہچان چکے تھے تو انہوں نے ان پرایمان لانے سے ا نکارکردیا پس خدا کی لعنت ہوکا فروں پر )۔

## ابن عباس کی روایت

تفیر در منثور میں ابن اسحاق ابن جریز ابن مندر ابن ابی جاتم اور ابوقیم کے حوالوں سے ذکر کیا گیا ہے کہ ابن عباس نے کہا: یہودی حضرت پنجبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت سے پہلے ''اوس'' اور'' خزرج'' قبیلوں کے افراد پر فق و غلبہ پانے کے لیے آنحضرت کی تشریف آوری کے منتظر رہتے تصاور ''اوس'' و'' خزرج'' والوں سے کہا کرتے تھے کہ جب وہ (محکہ) تشریف لا عیں گے تو ہم تمہیں اپنی سرز مین سے نکال باہر کردیں گئے کی جب خدانے آنحضرت کو جربوں میں جو پچھ کہہ میں سے مبعوث فرمایا تو انہوں (یہودیوں) نے ان پر ایمان لانے سے انکار کردیا اور آنحضرت کے بارے میں جو پچھ کہہ

چے تے اس کے منکر ہوگئے چنا نچہ '' معاذ بن جبل' اور' بشر بن الى البرائ' اور' داؤد بن سلمہ' نے ان سے کہا کہ ا۔

یبود یوا خدا سے ڈرواوراسلام قبول کراؤ تم تو ہم پر فتح وغلبہ پانے کے لیے ان کی تشریف آوری کے منتظر تھے جبکہ ہم اس وقت شرک اختیار کئے ہوئے تھے اور ان کے اوصاف ہمار۔
شرک اختیار کئے ہوئے تھے اور تم ہمیں پنیمبراسلام '' کی بعث کے بارے میں بتاتے رہتے تھے اور ان کے اوصاف ہمار۔
سامنے بیان کرتے تھے اس کے جواب میں 'بنی نفیز' کے ایک شخص' سلام بن مشکم' نے کہا کہ میخض (محماً) وہ بہو ہمیں باتے تھے اور جس کا تذکرہ کیا کرتے تھے اس وقت خداوند عا جو ہم جانتے ہیں اور بیوہ نہیں جس کے بارے میں ہم تہمیں بتاتے تھے اور جس کا تذکرہ کیا کرتے تھے اس وقت خداوند عا نے بیآ یت نازل فرمائی: '' وَلَمَّا کِمَا عَدُمُ کِنْبُ قِنْ عِنْدِ اللّٰهِ ، · · ''

ای طرح تفیر'' در منثور'' میں ہے کہ ابوقیم نے کتاب دلائل میں '' عطای'' اور' ضحاک'' کے حوالہ سے ذکر کیا۔
کہ ابن عباس نے کہا: بنی قریطہ اور بنی نفیر کے یہودی حضرت پنجبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت سے قبل خداوند ع
سے کفار پرفتح وغلبہ پانے کی وعا کرتے ہے اور کا فروں سے اظہار نفرت کرتے ہوئے بارگاہ الہی میں عرض کرتے ہے
پروردگارا! اپنے بیار ہے نبی (محمد ) کے حق کا واسطہ! ہمیں کا فروں پرفتح وغلبہ عطافر ما اور انہیں (کفار کو) تکست دے '
جب وہ تشریف لائے کہ جنہیں بچپان چکے ہے (لیمی حضرت محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ) اور ان (یہود یوں) کو کی طرح کا کو
حک وشبہ باتی نہ رہا تو انہوں نے ان (محمد ) پر ایمان لانے سے انکار کردیا (کفراختیار کرگئے )۔

خل وشبہ باتی نہ رہا تو انہوں نے ان (محمد ) پر ایمان لانے سے انکار کردیا (کفراختیار کرگئے )۔

نذکورہ بالا دوروایتوں میں جومطالب ذکر کئے گئے ہیں ان سے ملتے جلتے مطالب پر بہنی دیگرروایات بھی واروہ ہیں جواسناد کے لحاظ سے ان روایتوں سے مختلف ہیں 'بعض مفسرین نے دوسری روایت اوراس جیسی دیگرروایات کا تذکر کے ہوئے کہا ہے کہ بیدروایت ،اسناداورراویوں کے حوالے سے بھی ضعیف ہے اور قابل اعتاز نہیں اوراس سلسے میں دیگرروایات وارد ہوئی ہیں ان سے بھی مطابقت نہیں رکھتی اور معنی ومنہوم کے لحاظ سے بھی ''شاذ'' ہے (کسی دوسری روایت میں اس جیسے مطالب ندکور نہیں یا بہت کم موجود ہیں) کیونکہ اس (دوسری روایت) میں ''استفتاح'' یعنی کافروں پر فتح و فی میں اس جیسے مطالب ندکور نہیں کی ابہت کم موجود ہیں) کیونکہ اس (دوسری روایت) میں ''استفتاح'' یعنی کافروں پر فتح و فی انے کی تمنا کی تفسیر حضرت کے حق کا حوالہ دے کر بیانے کی تمنا کی تفسیر حضرت کے حق کا حوالہ دے کر نے اور بعض روایات میں آئی ہے جبکہ اس طرح دعا کرنا (یعنی خداکوکوئی' دیت' جتلا کر پچھطلب کرنا) جا تر نہیں اور نہ کسی کا کوئی حق خد بتا ہے کہ اس کا حوالہ دے کردعا کی جائے۔

یقابعض مفسرین کابیان کیکن حقیقت بیہ کدان کابیبیان اس امر کا ثبوت فراہم کرتا ہے کہ انہوں نے '' ' ج اور '' قشم' کے معنے پراچھی طرح غور نہیں کیا' اس کی وضاحت یوں ہے کہ '' قشم' ورحقیقت کسی خبر یا انشاء کو کسی باعظمت حرمت والی چیز کے ساتھ اس کی عظمت و حرمت کی وجہ سے وابستہ کر کے بیان کرنے سے عبارت ہے بینی قشم کھانے والا ج کوئی واقعہ بیان کرے یا کسی کو کسی کام کے کرنے کا حکم یا کسی کام سے منع کرے تواسے کسی پاکیزہ و بلند پاشیخص یا چیز سے مربوط ہوجائے' طرح وابستہ کرے کہ اس واقعہ کی صحت اور حکم یا منع کرنے کی اہمیت اس پاکیزہ و بلند پاشیخص یا چیز سے مربوط ہوجائے' اگروہ واقعہ (جس کی خردی گئی ہے) میچ نہ ہویا امرو نہی کی اطاعت نہ کی جائے تو اس پاکیزہ و بلند پایڈ خض یا چیز کی عظمت و حرمت پامال ہوجائے گی مثلاً جب آ پ کی سے کہیں: مجھے میری زندگی کی قسم! زید کھڑا ہے تو اس جملے میں آ پ نے اپنے بیان کا میچ ہونا اپنی زندگی کی عظمت و حرمت کے ساتھ مر بوط کر دیا ہے کہ اگر آ پ کی بات غلاثا بت ہوجائے تو اس سے آ پ کی زندگی کا آپ کی نظر میں بے قدر و قیمت ہونا ثابت ہوگا'اس طرح اگر آ پ کی بات غلاثا بت ہوجائے تو اس سے آپ کی زندگی کا آپ کی نظر میں بے کہ اگر آپ کی کو پچھ کرنے کا حکم دیں یا کسی کام سے روکیں ور بول کہیں: تمہیں میری جان کی قسم! یہ کام انجام نہ دو گویا آپ نے حقام یہ بی جان کو اہمیت کی نظر سے نہیں دیکھا اور اس کی نظر میں آپ کی جان کی آئی میں تھیں کہ بی کا نہ کرے یا آپ کی جان کی آئی ہیں تھیں دیکھا اور اس کی نظر میں آپ کی جان کی آئی ہیں تھیں کہ دو اس کے حوالہ ہے آپ کی جان کو اہمیت کی نظر سے نہیں دیکھا اور اس کی نظر میں آپ کی جان کی آئی ہیں تھیں کہ دو اس کے حوالہ ہے آپ کی بات بڑل کرے۔

اس بيان معدوما تيس واضح موجاتي بين:

ا۔ وقتم "ممی بیان کی تاکید کے لیے سب سے بلند مرتبہ انداز کی ایک صورت ہے (جیبا کہ اہل ادب نے بھی سے کا کہ اور سے بھی سے اس کی تقدیق کی ہے)۔

۲۔جس چیزی قشم کھائی جائے وہ اس کام یا واقعہ کی صحت سے زیادہ اہمیت کی حال ہوجس کے لیے وہ قسم کھائی گئ ہے ور مذجس چیز کی قشم کھائی جائے اگر وہ عظمت وحرمت کے لحاظ سے اس چیز یا کام سے کم درجہ اہمیت کی حامل ہوجس کے لیے وہ قشم کھائی گئی ہے تو بید درست نہ ہوگا بلکہ بے معنی کہلائے گا' یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں کہیں اپنی نقدس ذات کی قشم کھائی اور کہیں اپنی یا کیزہ صفات کی' چنانچے ارشاد فرمایا:

ورهءانعام آيت ٢٣:

" وَاللَّهِ مَا بِيَّنَا" (الله كاتم جوهارارب م)

ورهء حجرآيت ۹۲:

" فَوَسَ بِاكَ لَنَسْتَكَنَّهُم " (تيرے پروردگاري قسم! ممضروران سے وال كريں كے)

وره وس ایت ۸۴:

'' فَیَعِدِّ تِكَ لَا نُفُو یَنْهُمْ '' (شیطان نے کہا: تیری عزت کی تسم! میں ضرور انہیں گراہ کردوں گا)
اور بھی اپنے پیغیبراپنے فرشتوں اپنی مقدس کتابوں کی تسم کھائی اور کئی مقامات میں اپنی پیدا کی ہوئی چیزوں کی قسم کھائی اور کئی مقامات میں اپنی پیدا کی ہوئی چیزوں کی قسم کھائی مثلاً: آسمان فرخت انجیر وزیتون وغیرہ اور بیسب پچھ کمائی نام کی اور بیسب پچھ کرف اس کے سبح کمان تام چیزوں کو ذاتی حیثیت میں خدا کی خاص توجہ کا مرکز قرار پانے کی وجہ سے عزت و ترمت حاصل ہے کیونکہ ان میں سے ہرایک چیزیا تو خداوند عالم کی پاکیزہ صفات میں سے کسی ایک صفت کی عکاس ہے یا پھرکوئی ایسا کا م ہے جواس مقدس وظیم سرچشمہ وقیض و کرم سے منسوب ہے سسبہر حال تمام چیزیں ذات حق تعالی کی عظمت و ہزرگ کے پر تو

سے وقت وحرمت کا شرف رکھتی ہیں ..... لبندااگر کوئی دعا ما گئے والا خدا سے بچھ طلب کرے اورا بنی دعا میں ان چیزوں میں سے ..... اس حیثیت سے کہ آئییں خدا نے شرف عطا فر ما یا ہے اوران کی قسم کھائی ہے ..... کسی کا حوالہ دے کر ما گئے تواس میں کیا حرج ہے؟ آیا ایسی صورت میں حضرت پیغیراسلام میں اللہ علیہ والہ وسلم کے وجود مسعود کواس قاعدہ ء کلیہ سے مشکی قرار د جاسکتا ہے؟ ہرگز نہیں مجھے اپنی جان کی قسم احضرت پیغیراسلام میں مصطفی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی شخصیت خدا کے زو کو کی عراف کی قسم خدا نے کھائی ہے) سے ہرگز کم نہیں جبکہ خداوند عالم نے خود ایک خضرت کی جان کی قسم کھائی ہے، چنا نچھارشا وفر ما یا:

سوره ء حجرآیت ۷۲:

" لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِيْ سَكِّي تِهِمْ يَعْمَهُوْنَ "

(اےرسول! تیری جان کی قتم!لوگ اپنی مستیول میں کھوئے ہوئے ہیں)۔

اور "دح" " سے مقابل میں" باطل" ہے سد دراصل عالم خارج میں پائی جانے والی ایک الیی حقیقہ سے عبارت ہے جو وجوداور" ہونے" کی صفت کی حامل ہے اورائے" دحق" مجمی ای لیے کہا جاتا ہے کہ وہ" ہے" یعنی ثابہ

'' ہے'' کہاجاسکتا ہواسے'' حق'' کے نام سے موسوم کیا جاسکتا ہے، چنانچہ مالی حقوق اور دیگرتمام معاشرتی حقوق اسی باب ہیں کیونکہ ان کا وجود (ہونا) ثابت ہو چکا ہوتا ہے اس لیے انہیں'' حق'' ۔۔۔۔ یا حقوق ۔۔۔۔۔ سے تعبیر کیا جاتا ہے' لیکن قرآ

ہیں بیونلہ ان کا وجود ( ہوتا ) تابت ہو چھا ہوتا ہے اس سے ایک میں میں یا سول ..... یا سول .... ہے جیر سے جا سے مجید نے ''حق'' کی تمام قسموں میں ہے ..... خواہ ان کا تعلق عالم تخلیق وا یجاد سے ہو یا عالم تشریعے وقا نون سازی سے .....صر

اسي دحق" كو مح ودرست قرار ديا ہے جسے خداوند عالم نے "وجود" عطاكيا اور" بونے" كاشرف بخشا،خواواس كاتعلق تخليق -

ہو یا قانون سازی ہے۔ لہذا قانون سازی کے دائرے میں اور دینی معاشرے میں ''حرف اسے کہا جائے گا۔ شاوی عالم زود حق' قیار دیا سرمطاکی نالی حقوق کھا تیوں کے ایک دوسرے مرحقوق اور اولا و سروالدین کے حقوق وغیر

خداوندعالم نے ''حق'' قرار دیا ہے مثل : مالی حقوق جمائیوں کے ایک دوسرے پر حقوق اور اولا دیروالدین کے حقوق وغیر اس مقام پر بیام بھی قابل ذکر ہے کہ خداوند عالم کسی کے تلم کے تالع وزیرا ٹرنبیس اور کسی کو بیری حاصل نہیں کہ

ا من من میں میں اور اس کے لیے تھم صادر کرے اور اس پر کسی کام کی انجام دہی ضروری قرار دے جیسا کے فرقہ معتزلہ بعض افراد نے اپنے استدلالات وبیانات میں ذکر کیا ہے تاہم میمکن ہے کہ خداوندعالم خودا پنے او پر کسی کی بابت کوئی '' <

معین کرے اور اسے" قانونی" حیثیت کا حامل بنادی تووه کسی کا خدا پر" حق" کہلائے گا جیسا کہ خدانے ارشاوفر مایا: سورہ ء رونس آیت ۱۰۹۳:

\* حَقَّاعَكَيْنَانُنُج الْمُؤْمِنِيْنَ "-(اورہم پریین بناہے کہم مونین کونجات عطاکریں)۔

ایک اور مقام پر یون ارشاد فرمایا:

سوره عصافات آیت ۲ که ۱ ۲۳ تا:

" وَ لَقَدُ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ ﴿ النَّهُمُ لَهُمُ الْمَنْصُونُ وَنَ ﴿ وَإِنَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَإِنَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ ﴿ وَ لَقَدُ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ ﴿ النَّهُمُ لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَإِنَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَ وَإِنَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ ﴿ وَإِنَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ ﴿ وَإِنَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَ وَإِنَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَ وَانَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَ وَانَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَإِنَّ جُنَّدَنَا لَهُمُ اللَّهُ مُ لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُمُ لَلَّهُمْ لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَ

(ہم نے پہلے ہی اپنے بھیجے ہوئے ہندوں .....پغیبروں ....سے وعدہ کرلیا ہے کہ ان کی مدد کی جائے گی اور یقیینا ہمارالشکر ہی کامیاب ہوگا )۔

پہلی آیت (پونس ۱۰۳) میں مونین کو نجات دلاتا اپنے اوپر ''حق'' قرار دے کربیان کیا اور دوسری آیات میں پنجیبروں کی مدد کرنے کو مطلق یعنی برقتم کی قید و شرط کے بغیر ذکر کیا (جس کا مطلب بیہ ہے کہ برصورت میں ان کی مدد کی جائے گئ بنابراین نجات عطا کرنا خدا پر مونین کاحق ہے اور بیحق خدانے خود ہی اپنے او پرضروری قرار دیا ہے، اور چونکہ بین خدائے قدوں ہی کے افعال میں سے ایک ہے جواس کی طرف منسوب ہے اور ای کے نام کی نسبت کے شرف کا حال بیر خدائے قدوں ہی کے دجہ سے حرمت رکھتا ہے البذا خدا کو اس کی قشم دیے کراس سے دعا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

### آيات ۹۴ تا ۹۹

- قُلْ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ اللَّا اللَّا إِنْ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا عَنْ دَاللَّهِ خَالِصَةً مِّنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّهِ عَالِصَةً مِّنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّهِ عَالَمِهُ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ
  - O وَكَنْ يَتَنَبُّوْهُ أَبِكَ البِمَاقَةَ مَتُ أَيْدِيْهِمْ وَاللهُ عَلِيْمُ بِالظَّلِمِيْنَ @
- وَلَتَجِدَنَّهُمُ أَحُرَصَ التَّاسِ عَلَى حَلِوةٍ ۚ وَمِنَ الَّذِيثَ أَشُرَكُوا ۚ يَودُ اللَّهُ اَحَدُهُمُ لَوْ يُعَتَّرُ اللَّهُ الْحَدُهُمُ لَوْ يُعَتَّرُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّالَّةُ اللَّهُ الللْمُواللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ الللْمُل
- قُل مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقًا لِبَا
   بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشُرى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿
- مَنْ كَانَ عَدُوًّا تِلْهِ وَمَلْلِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيْلَ وَمِيْكُلْلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوَّ اللهَ عَدُوَّ اللهَ عَدُوَّ لِلْكَفِرِيْنَ
   عَدُوَّ لِلْكَفِرِيْنَ
  - و كَقَدُ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ اليَّةِ بَيِّنَةٍ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا إِلَّا الْفُسِقُونَ ﴿

#### الله جمه

" (اے رسول) ان سے کہدو بینے: اگر خداکے بال آخرت کا گھر تمہارے ہی لیے خصوص ہے نہ کددوسر معلوگوں کے لیتو پھرموت کی تمنا کرواگراپنی بات میں سے ہو'۔ " (یا در کھو) وہ ہر گزموت کی تمنانہیں کریں گے بہسب اپنے اعمال کے جوانہوں نے انجام دي إن جبكه خداظ المول كواچى طرح جانا بـ (90) " آ پان (یبودیوں) کوتمام لوگوں کی نسبت یہاں تک کے مشرکوں سے بھی زیادہ اس بات کا لا کچی یا عی سے کماس دنیا میں زندہ رہیں بلکمان میں سے تو برخض سے جاہتا ہے کماسے ایک ہزار سال عمر طے جبکہ وہ ایک ہزارسال عمریا کربھی عذاب البی سے چھٹکارا حاصل نہیں کرسکتا 'خداان کے اعمال سے اچھی طرح آگاہ ہے۔ (94) "(اے رسول) ان سے کہدد یجئے کہ جو مخص جریل کا دھمن ہے ۔۔۔ وہ تو خدا کا دھمن ہے ۔۔۔ كيونكمال (جريل) نے (قرآن كو) آپ كے دل پرخدا كے اذن واجازت كے ساتھ اتارا ہے وہ قرآن کہ جوابیے سے پہلے .... نازل ہونے والی کتابوں .... کی تصدیق کرتا ہے اور وہ مونین کے ليهدايت سكاذربعد ساوربشارت وخوشخرى سدوي والاسسائ (94) " جو محف خدا اس كفرشتول اس كي بيعج موئ رسولون جريل ادرميكا ئيل كادشمن بي ..... وہ توخدا کا دشمن ہے اور خدا کا فرول کا دشمن ہے'۔ (AA) " تقییناً ہم نے آب پرواضح نشانیاں اتاری ہیں کہ جن کا اٹکار سوائے منافقوں کے اور کوئی نہیں کرسکتا'''ی (99)

## تفسيرو بيان

يبود يول كے اظہارات كاجواب

°° قُلُ إِنْ كَانَتُ لَكُمُ...

( كهدد يجئ كدا كرتمهارك ليئ خرت من كوئي محاند ب\_\_\_،)

اس سے پہلے ذکری گئ آیات میں بدبات بیان ہو چک ہے دیود یوں نے کہا: چندی دنوں کے سوادوز خ کی آگئ ہم تک نہ پنچ گئ ( لَنُ تَسَسَّما اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَ

الله کے یاس!

0"عِنْدَاللَّهِ"

(لعنی اللہ کے یاس)

تواس سے مرادیہ ہے کہ خدا کے زویک متقر اوراس کے علم واجازت کے ساتھ ثابت ہے

اس فقره" عندالله" مين" عند" ..... ياس يانزديك .... كامعنى سوره آل عمران كي آيت (١٩) مين مذكور" عند" ك

طرح بجس من خدان فرمايا: " إِنَّ الدِّينَ عِنْ عِنْ اللهِ الْإِسْلاَمُ "، دين توخدا كنزويك صرف اسلام ب-

دعوائے اختصاص

0"خَالِصَةً"

(لینی اگرآ خرت کا گھرتمہارے ساتھ مخصوص ومختص ہے۔۔)

اس سے مراد ہر طرح کے عذاب ٔ ذلت و پریشائی اور ناگوار کیفیتوں سے خالی ہونا ہے ۔ لینی جیسا کہ تم گمان کر ۔ ہو کہ آخرت کا گھر تمہارے لیے مخصوص ہے اور تم آخرت میں چند دنوں کے سواعذاب میں مبتلا ندر ہو گے .....تو پھر موت ک تمنا کروتا کہ اپنے مخصوص اور ہمیشہ کی نعتوں والے گھر میں جلد سے جلد بھنج جاؤ۔

°" قِنْ دُوْنِ النَّاسِ"

(لینی تمام لوگوں کے سوا)

بیالفاظ اس لیے کم گئے ہیں کہوہ (بن اسرائیل) بیعقیدہ رکھتے تھے کہ دبی حق پر ہیں اور بید دعویٰ کرتے تھے کہ ان کے دین کے علاوہ دیگر تمام ادیان، باطل ونا درست ہیں۔اس لیے خدانے ارشاد فرمایا کہ اگرتم سیجھتے ہوکہ آخرت سیجھوٹ کوئی اور خض اس سے استفادہ نہ کرسکے گا ۔۔۔۔ تو پھرموت کی آرز

ام آ

تمنائے موت سچاہونے کی دلیل! °'' فَتَسَنَّوُالْسُوْتَ اِنْ کُنْتُمْ صٰلِ قِیْنَ'' (پستم موت کی آرز وکرواگرتم اپٹے دعوے میں سچے ہو)۔ بیجلہ، درج ذبل آیت کے مانند ہے:

سورهء جمعه آیت ۲:

" قُلُ يَا يُنُهَا الَّذِينَ هَادُوَا إِنْ زَعَمْتُمُ اَنَّكُمُ اَوْلِيَا عُرِيلِهِ مِنْ دُوْنِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمُوْتَ إِنْ كُنْتُمْ فَلِيقِيْنَ " فَلْ يَكُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّا إِلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ا

(اے رسول!ان سے کہد میجئے کہ اے میہود بواگرتم گمان کرتے ہو کہتم ہی تمام لوگوں کے سوا خدا کے دوست ہوتو پھرموت کی آرز وکرواگرتم اپنے دعوے بیل سیچ ہو!)

اعمال كانتيجه

ئیجہ O" بِمَاقَکَّ مَثَ اَیْوییھِمْ" لینی برسبب اس کے، جوان کے ہاتھوں نے پیش کیا،

یفقرہ کنامیہ کے طور پران کے 'اعمال' کے بیان میں ہے'اس کا مطلب میہ ہے کہ'' بہسببان کے اعمال کے''۔اور بیاس لیے کہا گیا ہے کہ عام طور پر ہاتھوں ہی کے ذریعے کام انجام دیئے جاتے ہیں اوران کاموں کوان لوگوں کے سامنے ' پیش' کیاجا تا ہے جوان سے استفادہ کرتے ہوں یاان کے خواہاں ہوں۔

ائ فقرے میں بدبات بھی قابل توجہ ہے کہ اس میں دوطرح ہے'' کنایہ' کے طور پر بات کی گئی ہے ایک بیک اس میں پیش کرنے کی شبت ان کے ہاتھوں نے میں پیش کرنے کی شبت ان کے ہاتھوں نے پیش کیا ۔۔۔ جو پھوان کے ہاتھوں نے پیش کیا ۔۔۔۔ بیکا قد اور دوسری بید کہ ہر کام کو'' ہاتھوں کا عمل'' قرار دیا گیا ہے۔۔۔ بیکا قد گھٹ آیں ٹیھٹے۔۔جو پھھانہوں نے انجام دیا۔۔،

بہر حال انسان کے تمام اعمال بالخصوص وہ کام جو عام طور پر وہ انجام دیتا ہے اس کے باطنی جذبات واحساسات کے مظہراوراس کے مافی الفنمیر کی واضح نشانی وعلامت ہوتے ہیں دوسر بے لفظوں میں اس کے اعمال ہی اس کے اچھا اور برا ہونے کی پیچان کرواتے ہیں اور اس کے برے اعمال سے اس کی اندرونی پلیدگی کا اظہار اور اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ سے مخص خدائے قدوس سے ملاقات اور اولیائے اللی کے پاکیزہ گروہ میں شامل ہونے کا خواہاں ہی نہیں اور اس کے دل میں بارگاہ اللی میں شرفیاب ہونے اور خدائے نیک وصالح و لیندیدہ بندوں میں شامل ہونے کا جذبہ واحساس ہی موجود نہیں ۔

### زندگی کے لاکچی لوگ!

O" وَلَتَجِمَ نَّهُمُ أَخْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَلِيوةٍ"

(آپ ضرورانہیں تمام لوگوں کی نسبت دنیاوی زندگی پرزیادہ حریص یا سی کے )۔

يه جمله خداوندعالم كے بہلے ارشادگرامي كى دليل كےطور پر بےجس ميں فرمايا:

''' وَ لَنْ بَیَّتَمَنَّوْ کُا اَبِلًا'' ..... بیلوگ ہرگزموت کی آرزونیں کریں گے .....یعنی وہ اس لیےموت کی آرزونیں کریں گے کہ وہ دنیاوی زندگی میں تمام لوگوں کی نسبت زیادہ حریص ہیں جبکہ ان کا دنیاوی زندگی میں اس قدر حریص ہونااور

اس فانی زندگی کی معمولی لذتوں و آ سائشوں سے دل لگانا ہی انہیں آخرت کے ابدی شمکانے کی آرزونہیں کرنے دیتا'

ال مقام پر بیات قابل ذکر ہے کہ جملہ (وَ لَنَجِنَ نَهُمُ اَحْرَ صَ النَّاسِ عَلْ حَلِوةٍ) میں لفظ د حَلیوةٍ "کو تکرہ کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے جس سے دنیاوی زندگی کی تحقیر اور اس کی بے قعتی کا ظہار مقصود ہے جیسا کہ ایک اور مقامیر دنیاوی زندگی کی بے :

سوره عنكبوت، آيت ۱۲۳:

"وَمَاهُ نِهِ الْحَيْوِةُ النَّانَيَ اللَّالَمُوَّةَ لَعِبٌ وَإِنَّ النَّامَ الْأَخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ مُ لَوْ كَانُوْ الْمُلَوْدَ اللهُ اللهُ

(بددنیاوی زندگی ابدولعب اور کھیل کود کے سوا پھے بھی نہیں جبکہ آخرت کی زندگی ہمیشہ رہنے والی ہے کاش بیالوگ اس سے تقیقت ..... ہے گاہ ہوتے )۔

شرك كرنے والے!

°0 وَمِنَ الَّذِينُ أَشُرَكُوا " (اوران لوگول سے بھی جومشرک ہیں!)

بظاہریدعبارت لفظ ''الناس'' پرعطف کی صورت میں ہے (اس کا اشارہ الناس کے لفظ کی طرف ہے) اس طرح آ آیت کا معنی یوں ہوگا کہ ''آپ ان …… یہودیوں ……کوتمام لوگوں سے اور ان لوگوں سے بھی جومشرک ہیں اس دنیاوی زندگی پرزیادہ حریص یا تھی گئے'۔

عذاب البی ہے چھٹکارہ ممکن نہیں

0" وَمَاهُوَيِبُرُخْزِجِهِ مِنَ الْعَنَابِ أَنْ يُعَمَّرُ-"

(اوروه عذاب سے ہر گرنبیں نج سکتا خواہ اسے ہزارسال عمر بھی دی جائے)۔

ایک بزارسال زندگی کی آرزو!

0" يَوَدُّا حَدُهُمُ لَوُيُعَمَّرُا لَفَ سَنَةٍ"

(ان میں سے ہر محض چاہتاہے کہاسے ایک ہزارسال عمردی جائے)۔

اس جملے مین" ایک ہزارسال" طویل ترین عمر کی طرف اثارہ کے طور پر ذکر کیا گیا ہے کیونکہ" ہزار" کثرت کی

علامت باورید (بزار) عربول کنزدیک، تعدادی گنتی ش آخری صد باوراس سے زائد عدد کے لیےاسے مرر ذکر کے جاتا ہے بات ہے ایک دوسرے عدد کے ساتھ ملاکر بولا جاتا ہے لین جب ایک بزار سے زائد عدد کی مقصود ہوتو یا" بزار" کو بار با فرک یا جاتا ہے یا کسی دوسرے عدد کے ساتھ ملاکراس طرح ذکر کیا جاتا ہے جس سے ایک بزار سے زائد عدد کا ظہار ہوسکے مقلی کیا جاتا ہے: "عشو ق آلاف" .....وں بزار سسی، "ما قالف" ....سو بزار (ایک لاکھ) ....،اور "الف الف" بزار بزار (ملین)۔

علم الهي كي وسعت

° وَاللَّهُ بَصِيْرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ''

(اورخداوندعالم الچي طرح اس سے آگاه ہے جوده عمل كرتے ہيں)۔

'' بصیر''، خداوندعالم کے اساء حنی میں سے ایک ہے'اس کامعنی دیکھی جانے والی چیز وں کا عالم ہونا ہے'لہذا اسم،''علیم'' کے باب سے ہے۔(بصیر میں دیکھی جانے والی چیز وں سے آگا ہی اس حوالہ سے کموظ ہے کہ اس کالفظی اشتقاز بھر ہے اور اس سے بصیرت بھی ہے، ورنداس کامعنی علم وآگا ہی سے یکساں ہے۔)

جريل سيدهمني كيون؟

O" قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّ البِّعِيْرِيْلَ فَانَّهُ نَزَّ لَهُ عَلْ قَلْبِكَ"

( كهدد يجيئًا كون بي جو دهمن موجر بل كا'اس نے تو ....قرآن كو ..... آپ كے دل پرا تارا ہے)۔

آیت کے سیاق اور طرز بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ بدیہودیوں کے اس بیان کے جواب میں ہے جس میں انہوا نے حضرت پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر نازل کی جانے والی مقدس آسانی کتاب (قرآن مجید) پر ایمان لانے ساف صاف اٹکار کرتے ہوئے یہ کہا کہ ہم اس پر ایمان اس لیے نہیں لاتے کہ ہم تو جریل کے دشمن ہیں کہ جو یہ وہی اا (محدً) پر لے کرآ ترائے '

اور آیت کے سیاق وطرز بیان کے علاوہ بیام بھی قابل توجہ ہے کہ خداوئد عالم نے ان دوآیوں میں قرآن مجیدا جبریل ووٹوں کے بیات کا جواب دیا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہود یوں نے جبریل سے جبریل ووٹوں کے بیانات کا جواب دیا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہود یوں نے جبریل سے وشنی کو قرآن مجید پرائیان خدلانے کی وجہ قرار دیا تھا'اس کے ساتھ ساتھ آیت کے شان نزول سے بھی ای بات کا ثبور مات ہے۔

سی ہے۔ بہر حال خداوند عالم نے یہودیوں کے اس بیان کا کہ ہم قرآن پر اس لیے ایمان نہیں لاتے کہ ہم جریل کے دھم ہیں کہ جو تھ پر وی لے آتا ہے بول جواب دیا ہے: پہلی بات بہے کہ "فَالْدُنَا لَدُنَا فَالْدُنَا لَدُنَا فَالْدُنَا لَدُنَا فَالْدِنَا فِي اللهِ "۔۔اس نے اس سسکتاب کوآپ کے دل پر اپن طرف سے نہیں اتا را بلکہ خدا کے اذن سساور تھم سسس سے اتا را ہے لہذا ان کی جبریل کے ساتھ دشمنی اس بات کا سبب ہرگز نہیں بن سکتی کہ وہ خدا کے اذن و تھم سے تا زل ہونے والی کتاب پرایمان نہ لا تیں اوراس سے روگر دانی کریں۔

ہم دوسری بات ہے کہ قرآن مجید اس کتاب (تو رات) کی تصدیق کرتا ہے جوان سسسے ہودیوں سسسے پاس ہدا ہدا ہے بات ہے معنی ہے کہ وہ کسی چیز پرایمان لا تیں اور جواس چیز کی تصدیق کرنے والی ہواس پرایمان لا نے سے انکار کریں۔

ہ تیسری بات سے کقرآن مجیدان لوگوں کے لئے ہادی درہنما کی حیثیت رکھتا ہے جواس پرایمان لائمیں۔
﴿ چوتھی بات سے کقرآن مجید خوشخریاں دیتا ہے توآیا کوئی عظمند ہدایت اور خوشخریوں سے صرف اس لیے منہ موڑ سکتا ہے کداس کے لانے والے سے دشمنی ہے۔

اس کے علاوہ خداوند عالم نے یہود یوں کے اس کہنے کا کہ جہم جبر یل کے دشمن ہیں 'یوں جواب و یا کہ 'جہم جبر یل توفرشتوں میں سے ایک فرشتہ ہے اور اس کا کام دوسر نے فرشتوں مثلاً میکا کیا وغیرہ کی طرح خدا کے فرامین پرعمل کرنے اور احکام الہی کوانجام دینے کے سوا کچھ بھی نہیں اور یہ سب فرشتے خدا کے نہایت بااحر ام بندے ہیں کہ جو 'گو گئے گئو ن مائیٹو مگرون ن ' ۔۔جو پھ خدا انہیں حکم دیتا ہے وہ اس کی نافر مانی نہیں کرتے بلکہ وہ توصرف وہ بی پھھانچام دیتے ہیں جس کا انہیں حکم دیا ہے۔ ، یہی حال خدا کے بھیجے ہوئے پی فیمروں کا ہے کہ ان کا ہرکام خدا کے جھے ہوئے پی فیمروں کا ہے کہ ان کا ہرکام خدا کے جھے ہوئے پی فیمروں کا ہے کہ ان کا ہرکام خدا کے حکم کے مطابق ہوتا ہے اور وہ جو بات کرتے ہیں وہ دراصل خدا ہی کا حکم ہوتا ہے لہذا ان کے ساتھ دشمنی رکھنا خدا کے ساتھ دشمنی رکھنا خدا کے ساتھ دشمنی رکھنا خدا ہے ساتھ دشمنی رکھنے ہیں ہوتا ہے بہرحال مذکورہ دوآ یتوں میں انہی مطالب کا تذکرہ ہوا ہے اور بیتمام مطالب یہودیوں کے جواب کے طور پر ذکر کئے گئے ہیں۔

جريل كى وساطت سقر آن كانزول ° فَإِنَّهُ نَذَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ "

(ال نے تواسے آپ کے دل پراتاراہے)

اس آیت میں بھی''متکلم'' کی بجائے''فاطب''کا انداز اپنایا گیا ہے جبکہ بظاہر یوں کہنا چاہیے تھا:''علٰی قلبی'' .....کہا گیا ہی بجائے ''میل کے '' میں کے دل پر .....کہا گیا ہی میں دل پر'' میں میرے دل پر'' کہا گیا تا کہ اس اہم کلتہ کو بیان کیا جاسکے کہ جس طرح سے جبریل '' کی قُر آن مجید کے نازل کے بجائے' ' تیرے دل پر'' کہا گیا تا کہ اس اہم کلتہ کو بیان کیا جاسکے کہ جس طرح سے جبریل '' کی قُر آن مجید کے نازل

کرنے میں سوائے اس کے اور کوئی حیثیت نہیں کہ انہیں خدانے ایسا کرنے کا تھم دیا اور وہ خدا کے فرمان کے تالع ہیں اک طرح حفزت پینیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی قرآن مجید کو جریل "سے لے لینے اور اس کی تعلیمات واحکام کولوگوں تکہ پہنچانے پر مامور ہیں اور آمخضرت کا قلب مبارک وی کے ظرف کی حیثیت رکھتا ہے نہ یہ کہ آپ قرآن کی تبلیغ کے علاو اس پر کسی طرح کا اختیار رکھتے ہوں۔

ال پری طرح کا اختیار رہتے ہوں۔

اس مقام پر بینکتہ بھی قابل توجہ ہے کہ ذکورہ بالا آیات کے آخری حصوں میں بیان کے انداز تبدیل کئے گئیں بیل بین نخاطب سے خاکم سے خاطب کا انداز (صیغہ) اختیار کیا گیا ہے جبکہ ان تمام آیات میں بخ امرائیل ہی سے خطاب کرنا مقصود تھا تواس کی وجہ بیہ ہم کہ بیتمام بیانات بنی اسرائیل کی فدمت اوران کی سرزنش کے لیے بیں اور علم بلاغت کی روسے بیام مسلم ہے کہ گفتگو کے تسلسل میں خاطب کی تحقیر کی غرض سے بیان کے انداز کو تبدیل کر دیا جا بین اور علم بلاغت کی روسے کے انداز کو تبدیل کر دیا جا بین اور کسل میں خوق ساعت کے نقدان اوران کے بوقعت ہونے کی وجہ سے ان سے زیادہ دیر تک مخاطب رہنا پہنر نہیں کرتا لیکن ان سے بات کرنے کور کے بھی نہیں کرتا چاہتا، اس کے کہون کی وجہ سے ان سے زیادہ دیر تک مخاطب رہنا پہنر نہیں کرتا لیکن ان سے بات کرنے کور کے بھی نہیں کرتا چاہتا، اس

خدا کی کافرول سے عداوت

O" عَنُوُّ لِلْكُفِرِيْنَ"

(خدا كافرول كادشمن)

اس جمله من "مدولهم" (ان كادهمن) كى بجائے "عُلُوَّلِلْفِرِيْنَ" (كافرون كادهمن) كے الفاظ استعال كئے گئے ہيں يعنى ضير "هم" كى جگہ اس كاسم ظاہر "كافرين "ذكركرديا كيا، بياس ليے كيا كيا كيا كيا كيا سي مداوت و دهمنى كو وجه بھى كجا طور پر بيان كى جا سكے، تو گويا يوں كها گيا ہے: "أن الله عدولهمد الا نهمد كافرون والله عدوللكافرين" (خداان كادهمن نے كيونكدوه كافرين اور خداتو ہے ہى كافروں كادهمن)۔

فسق، كفركي اصل وجه!

° وَمَايَكُفُرُ بِهَاۤ إِلَّا الْفُسِقُونَ '' (اورفاسقول كيسواكونَى اسكاا تكارْبيس كرتا)

اس جملے یں کفری وجہ بھی بیان کردی گئی ہے یعن فسن البذا معنی سیروگا کدان کا کفر، ان کے فاس ہونے کی نشانی ہے '

اس مقام پر میہ جی ممکن ہے کہ''الفیستُوْنَ'' پرالف ولام عہد ذکری کے لیے ہو (جس کے ذریعے ان لوگوں کی طرف توجہ دلائی جاتی ہو جس کے ذریعے ان لوگوں کی طرف توجہ دلائی جاتی ہو جن کا ذکر پہلے ہو چکا ہو) لیعنی اس جملہ ''و صَا یَکُفُرُ بِهَاۤ إِلَّا الْفُسِقُوْنَ '' میں ''الْفُسِقُوْنَ '' میں ''الْفُسِقُونَ '' میں ''الْفُسِقُونَ '' میں اور جی اس مرادوی فاس ہوں جن کا ذکراس سورہ مبارکہ کے اوائل میں ان الفاظ میں ہو چکا ہے:

''وَ مَالَيْضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفُسِقِيْنَ أَنَّ الَّذِيثَ يَنْقُضُونَ عَهْدَاللهِ مِنْ بَعْدِ مِيْتَاقِهِ ... '' فدااس كذر ليع كى كو كراه فيس كرتاسواك اللوكول كي جوفاس بين كه جوفدا كرماته كي موجدوع بخته وعدول كوتو رويت بين ... ،

اب رہے حضرت جبریل اوران کے حضرت پیغیبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے قلب مبارک پرقرآن نازل کرنے کی کیفیت اورائ طرح میکائیل اور دیگر فرشتے توان کے بارے میں موزوں ومناسب مقامات پر تفصیلی مطالب ذکر کئے جائیں گے انشاء اللہ۔

# روایات پرایک نظر

میودی عالم کے آنحضرت سے سوالات

تفسیر مجمع البیان میں ان دوآیوں: "قُلُ مَنْ کَانَ عَنْ وَّالِّجِبْرِیلَ . . . "مَنْ کَانَ عَنُوَّ الِّلْهِ . . . " کانفیر میں مذکورہے کہ حضرت ابن عباس نے فرمایا: ان آیوں کے نازل ہونے کی وجہ یقی کہ جب حضرت پیغیراسلام مجمد الصطفی صلی الشعلیدوآ لہ وسلم مکہ مرمہ سے ہجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لائے تو یہودیوں کا ایک عالم جس کا نام "عبداللہ بن الموریا" تھا، وہ فدک کے چندیہودیوں کے ہمراہ آنحضرت کی خدمت میں حاضر ہوا ان لوگوں نے آنحضرت سے پوچھا:

(یا هجمد، کیف نومك، فقد اخبرناعی نومر النبی الذی یاتی فی آخر الزمان) اے محمد! آپ اپنی نیندکی کیفیت ہے آگاہ کریں! کیونکہ میں آخرالزمان میں آنے والے نبی کی نیند کے بارے اس کچھ ہاتیں بتائی گئی ہیں۔

آ مخضرت كن جواب ديا:

(تنام عيناي وقلبي يقظان)

میری نیندگی کیفیت میری تکھیں سوجاتی ہیں۔ ان پر نیندطاری ہوجاتی ہے۔ جبکہ میرا دل بیدار

ہتاہے۔

انہوں نے کہا:

(صدقت يامحمد، فأخبرنا عن الولديكون من الرجل او المراة؛)

اے مراآ ب نے بالکل کے کہا ہے اب یہ بتا ہے کہ بچیمردسے ہے یا عورت ہے؟

آ محضرت نے جواب دیا:

(اما العظام والعصب والعروق فن الرجل واما اللحم والدم والظفر والشع

فمن المراة)

بَّرِيانَ بِيْصِ اورزَكِين مرد (باپ) سے ، اور گوشت نون ناخن اور بال عورت (ماں) سے ہوتے ہیں۔

انہوں نے کہا:

(صدقت يا محمد فما بال الولديشبه اعمامه وليس له من شبه اخواله شيىء، ا

يشبه اخواله وليس فيه من شبه اعمامه شييء؟)

ریجی آپ نے درست بتایا ہے اے محمد! اب میہ بتائیے کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ بیچے میں یا تو اپنے چیاؤں شاہت پائی جاتی ہے اور مامووں کی شاہت نہیں پائی جاتی' یا مامووں کی شاہت پائی جاتی ہے اور چیاؤں کی شاہت نہیں

م تحضرت نے ارشاوفرمایا: (ایہماعلاماء کانالشبهله)

وونوں (مرواورعورت) میں سے جس کا پانی (نطفہ) بلندی میں تھہرے (زیادہ طاقتور ہو) بیچے میں ای شاہت یائی جائے گ

انبول ن كها: (صدقت يا عمد، فاخبرناعن ربكما هو ؟)

يريمي آپ نے سي بتايا سے مرااب آپ اپني پروردگار كے بارے ميں بتا يے وه كيا ہے؟

آ مُحضرت فَى مَدَاكِ بِارْكِيْنَ بِمَانَا عِلِهِ الوسورة واطلاص نازل بوا: " قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴿ اللهُ الصَّمَدُ لَمُ يَلِنَ فَ وَلَمُ يَكُنَ لَّهُ كُفُوا اَحَدٌ ﴿ " • • • كهد يَجِمُ الله ايك بَ الله بِنِيا زَبَ الله فَيَ لَهُ مَا يُكُنَ لَهُ كُفُوا اَحَدٌ ﴿ " • • • كهد يَجِمُ الله ايك بَ الله بِنِيا زَبَ الله فَيَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

نہیں جنائمسی نے اسے نہیں جنااور کوئی اس کا ہمسرنہیں۔

اس کے بعد یہودی عالم ابن صور یا نے کہا:

(خصلة واحدة أن قلتها آمنت بك واتبعرك ، اي ملك يأتيك بما ينزل

عليك؛)

اب ایک بات رہ گئ ہے اگر آپ نے اس کا سیح جو آب دے دیا تو ہم آپ پر ایمان لے آئیں گے اور آ ب پیروی کریں گے اور وہ یہ کہ کونسا فرشتہ آپ پر خدا کی طرف سے وی لے کر آتا ہے؟

آ محضرت في ارشاد فرمايا: جرئيل! رس كرابن صور ماني كها:

(ذالك عدونا ينزل بالقتال والشدة والحرب، و ميكائيل ينزل باليسر والرخاء، فلو كان ميكائيل ينزل باليسر والرخاء، فلو كان ميكائيل هو الذي يأتيك لآمنا بك) وي مادا دمن بؤه جنگ كاهم ادرنهايت ختاتم كادكان ميكائيل تا توام احكانات كرآتا بجبر ميكائيل آماني اورزي كے پيغانات لاتا با اگرميكائيل فداكي وي آپ كے پاس لے آتا توام فرور آپ يرايمان لے آتے۔

#### روایت کی تشریخ:

حضرت پینجبراسلام صلی الله علیه و آله وسلم کا بیار شادگرای که ' میری آنگھیں سوتی ہیں گرمیرادل بیدار بہتا ہے' ،

فریقین (شیعہ وسی ) کی معتبر کتب وحدیث میں کثرت کے ساتھ مذکور ہے' اس کا مطلب بیہ ہے کہ آنحضرت نیند کے عالم میں

اپنے آپ سے غافل نہیں ہوتے تھے بلکہ خوداس بات سے آگاہ ہوتے تھے کہ سور ہے ہیں اور جو کھے نیند کی حالت میں دیکھ

رہے ہیں وہ خواب ہے نہ کہ بیداری میں دیکھنا ' بہر حال بیخصوصت آنحضرت کے علاوہ دیگر کی نیک وصلاح افراد میں جی

پائی جاتی ہے کہ وہ نیند کی حالت میں اپنے آپ سے خفلت میں نہیں ہوتے لیعنی جب وہ اپنی پائی ودل کو اپنی پروردگار کی

مقدس یا دسے منور کرتے ہیں اور اپنی سوچ کی راہوں میں خالق کا نئات کے تذکر سے کی خوشبو بھیرتے ہیں تو ان کا خدا کی

طرف اس قدر متوجہ ہونا آئیس اپنے آپ کے بارے میں اور دنیاوی زندگی کے خدا کے ساتھ تعلق کی بابت غافل نہیں ہونے

مقدال یا دریکے گفیت ایک طرح کا مشاہدہ ہے جو انسان پراس حقیقت کو واضح کر دیتا ہے کہ بیعالم دنیا ، سرا پائیندے ہو اواس میں

لوگ اپنے تئیں نیندگی حالت میں ہوں یا بیداری کی حالت میں اور اس بات کو بھی واضح کر دیتا ہے کہ اس دنیا میں حسیات

کی دنجے وں میں جکڑ ہے ہوئے نا دان لوگ کہ جو مادہ کی تاریکیوں میں ڈو بے ہوئے ہیں اگر چواپ آپ کو بیدار بیجھتے ہیں

کی دنجے وں میں جکڑ ہے ہوئے نا دان لوگ کہ جو مادہ کی تاریکیوں میں ڈو بے ہوئے ہیں اگر چواپ آپ کو بیدار بیجھتے ہیں

لیکن حقیقت میں غفلت کی گمری نیندان پر طاری ہے جیسا کہ حضرت امیر الموشین علی بن ابی طالب علیا اسلام نے فر ما یا ہے:

(الناس نیا مر فاذا ما تو النت جھوا)

''لوگ غفلت میں پڑے ہوئے ہیں جب موت آئے گی تو بیدار ہوجا ئمیں گے''۔ (لوگ سوئے ہوئے ہیں جب مریں گے توجا گ جائمیں گے )۔

بہر حال زیر بحث حدیث (میری آ تکھیں سوتی ہیں لیکن میرا دل بیدار رہتا ہے) کی بابت اس کے تمام متعلقہ پہلووں گوواضح کرنے کے لیے موزوں ومناسب موارد میں تفصیلی تذکرہ کیا جائے گا،انشاءاللہ۔

#### آیات ۱۰۰ و ۱۰۱

- اَوَ گُلَمَا عُهَا وَاعَهَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال
- وَلَمَّا جَاءَهُمْ مَسُولٌ مِّنْ عِنْ عِنْ اللهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ نَبَنَ فَرِيْقٌ مِّنَ اللهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ نَبَنَ فَرِيْقٌ مِّنَ اللهِ مَصَدِّقٌ لِيَعْلَمُونَ شَ
   الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتْبَ أَكِتْبَ اللهِ وَمَ آءَ ظُهُو مِ هِمْ كَانَتُهُمْ لا يَعْلَمُونَ شَ

#### برجمه

اس المانبيس ہے کہ جب بھی انہوں نے کوئی پختہ وعدہ کی توان میں سے ایک گروہ نے اس وعدے کوتوڑ دیا' بلکہ ان میں سے اکثر لوگ ایمان نہیں لاتے''۔

O "اورجبان کے پاس اللہ کی طرف سے پیغامبر آیا کہ جوان کے پاس موجود سکتاب کی تصدیق کرتا تھا تو ان لوگوں میں سے کہ جنہیں کتاب دی گئ تھی ایک گروہ نے اللہ کی کتاب کواس طرح پس پیشت ڈال دیا جیسے کہ وہ اس کے بارے میں پھھ جانتے ہیں نہیں "۔ (۱۰۱)

# تفسيرو بيان

٬٬ نین۷

'نبذ'' كامعنى دال دينااور پهينك دينائ (اوربيد عده تو زنے كے معنے ميں بھي آتا ہے)۔

يغيبراسلام كآمدكاحواله!

0" وَلَبَّاجَاءَهُمْ رَسُولٌ..."

اس آیت میں '' رسول'' سے مراد حضرت پیغیبر اسلام محمر مصطفی صلی الله علیه وآله وسلم ہیں نہ کہ ہر رسول' کیونکہ ہ

آ محضرت بی ایسی کتاب (قرآن مجید) لائے جوان (یہودیوں) کے پاس موجود کتاب البی (تورات) کی تقدیق کر قر ہے اور آیت کے پہلے الفاظ "وَ لَبَّا جَاءَهُمْ " (اور جب ان کے پاس آیا) بھی اس امر کی دلیل ہے کہ اس سے مراد

ہے اورا بیٹ سے پہلے اتفاظ کو کہا جا تھیم مسلم اور جب ان سے پان ایا کہا ای امری دیں ہے کہا گ آنحضرت ہیں کیونکہ بیالفاظ استمرار اور مسلس آنے کا معنی نہیں دیتے بلکہ ان سے ایک دفعہ کا آنا ہی سمجھا جا تا ہے۔

بہر حال بیآیت اس امری طرف اشارہ کررہی ہے کہ یہودیوں نے حضرت پیٹمبراسلام کے بارے میں تورات

بہر حال بیدا یت اس امری طرف اشارہ کر رہی ہے لہ یہود یول نے مطرت چیمراسلام کے بارے میں تورات میں مذکور بشارتوں اورخوشنجر یوں کوچھیا کراوراس شخصیت پرایمان نہلا کر کہ جس نے ان کے پاس موجود کتاب خدا ( تورات

ك تصديق كى بن كى خالفت كاعملى مظاهره كيا\_

### آیات ۱۰۲ و ۱۰۳

وَلَوْاَ نَهُمُ امنُوْاوَاتَّقُوْالَمَثُوْبَةٌ مِنْ عِنْدِاللّٰهِ خَيْرٌ لَوْكَانُوْا يَعْلَمُوْنَ شَ

#### تزجمه

"اور انہوں نے ان مطالب کی پیروی کی جو کہ شاطین سلیمان کے زمانے میں لوگوں کے سامنے بیان کیا کرتے تھے ٔ حالا تکہ سلیمان نے کفراختیار نہیں کیالیکن شیطانوں نے کفراختیار کیااوروہ (شیاطین) لوگوں کو جادو سکھایا کرتے تھے اور وہ منتر سکھاتے تھے جود وفرشتوں ہاروت و ماروت پر بابل میں نازل کیا گیا تھا جبکہ وہ دوفر شتے اینے او پرنازل ہونے والامنتر جب بھی کسی کوسکھاتے تواس سے کہددیتے تھے کہ ہم تو .....تم لوگوں کی ..... آز مائش کا ذریعہ بنا کر بھیجے گئے ہیں کہیں ایبانہ ہو کہ تم اس .....منترکی وجہ سے .....کافر ہوجاؤ (اس منتر کے ذریعے ہرگز کفر کی جانب نہ جانا) تا ہم لوگ ان سے وہ کچھ سیکھتے تھے جس کے ذریعے میاں بیوی کے درمیان جدائی وتفرقہ ڈال سکیں جبکہ وہ خدا کے اذن کے بغیر کسی کونقصان پہنچانے برقا درہی نہ تھے اور سساس کے علاوہ سندلوگ ان ( دوفر شنوں ) ہے وہ کچھیکھتے تھے جوخودان کے لیے نقصان دہ تھانہ کہ فائدہ مند مقیقت توبیہ ہے کہ وہ اچھی طرح اس مات سے آگاہ سے کہ جو محض ان مطالب سے کا خریدار ہوائ کے لیے آخرت میں کوئی چیز نہ ہو گئ بہر حال جس چیز کے بدلے میں انہوں نے اپنے آپ کو چی ڈالا وہ ان کے لیے بہت ہی بری تھی اے کاش وہ پیرسب کچھ جان لیتے''۔ (1+r) O "اوراگروہ ایمان لے آتے اور تقوی اختیار کر لیتے تو جو کچھ خدا کے پاس ہے وہ ..... ہر چیز ے .... بہتر نے کاش دوال سے آگاہ ہوتے "۔ (101)

# تفسيروبيان

عهدسليمان ميں جادو کي تعليم کاذ کر

O" وَالتَّبَعُوا مَا تَتُنُو الشَّيْطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْلُنَ ..."

(اورانہوں نے پیروی کی اس شیز کی کہ جوسلیمان کے عہد میں شیاطین لوگوں کے سامنے پڑھتے تھے) اس آیت کی تفییر میں مفسرین کرام جس قدرا ختلاف رائے رکھتے ہیں اتنا پورے قرآن میں کسی آیت کی بابت نہیں رکھتے ہم ذیل میں چند جہتوں کا ذکر ..... بطورخلاصہ مسکرتے ہیں جن سے آپ کومفسرین کرام کے اختلاف رائے کی کثرت کا اندازہ ہوجائے گا ملاحظہ ہو:

پیروی کرنے والے؟

(۱)۔''انتَّبَعُوْا'' (انہوںنے بیروی کی) میں''ان'سے مراد کون سے یہودی ہیں؟ آیا حضرت سلیمان کے زمانہ والے یہودی مراد ہیں؟ یا حضرت پینجبر اسلام کے زمانہ کے یہودی مراد ہیں؟ یا دونوں بی زمانوں کے یہودی مراد ہیں؟

تلاوت ؟

(۲)۔ 'تَتَنُلُوا'' سے کیام ادہے؟ آیا اس سے مرادیہ ہے کہ وہ ' پیروی'' کرتے تھے؟ یا اس سے مرادیہ ہے کہ وہ ' پڑھا کرتے تھے'' (چونکدیہ ''حلاوت' سے شتق ہے)۔ یا اس سے مرادیہ ہے کہ وہ ''جموث بولتے تھے''؟ (شیاطین جموث اور نا درست با تیں کرتے تھے)۔

شياطين كون ؟

(س)\_"شیاطین" سےمرادجنوں میں سے شیاطین ہیں یا انسانوں میں سے شیاطین؟ یا دونوں کے شیاطین مراد

بين؟

سليمان كاملك ؟

(٣)۔ 'علی مُلْكِ سُلَیْلُنَ '' سسلیمان کے ملک پر سساس میں 'ملک ' سے مرادیہ ہے کہ 'سلیمان کی حکومت میں ''؟ یااس سے مراد ہے ''سلیمان کے ذمانہ میں ''؟ یااس سے مراد ہے ''سلیمان کے ملک پر''؟ (کیونکہ لفظ ''علیٰ'' آ جہ '' پر' (اویر) ہے اور اسی کولمح ظر کھا گیا ہے ) اور یااس سے مرادع ہدومملکت سلیمان ہے؟

شيطانول كاكفر؟

(۵)۔ ''وَلَٰ الشَّيْطِيْنَ كَفَنُ وَا''مِيں شيطانوں كِ كفراختيار كرنے سے كيامراد ہے؟ آيااس سے مراديہ ہے كہوہ (شياطين) لوگوں كوجادو كی تعليم دينے كی وجہ سے كافر ہوگئے؟۔ يااس سے مراديہ ہے كہوہ اس وجہ سے كافر ہوگئے كہ انہوں نے جادو كی نسبت حضرت سليمان كی طرف دى؟۔ اور يا يہ كهٰ '' كفر'' سے مراد جادوى ہے؟

جادو کی تعلیم ؟

(۲)۔ ''یُعَلِّمُوْنَ النَّاسَ السِّحْرَ'' میں جادوگی تعلیم دینے سے کیامراد ہے؟ آیاس سے مرادیہ ہے کہ انہوں نے لوگوں کے سامنے جادو پیش کردیا جسے لوگوں نے یا دکرلیا (سیمالیا)؟۔ یا اس سے مرادیہ ہے کہ جادو کے مطالب حضرت سلیمان کی کرس کے پنچے مدفون و پوشیدہ ہے اور شیاطین ۔ لوگوں کوان سے مطلع و باخر کردیا تا کہ وہاں سے نکال انہیں یا دکرلیس (سیمالیں)؟

كيانازل هوا؟

(۷)\_" وَمَا ٱنْزِلَ عَلَى الْهَ لَكَدُّنِ • • • "مِن حرف" ما "سے كيام داد ہے؟ سروروں ماروروں ماروروں تاریخ انتقال سے میں اور سے ماروروں کا انتقال کے ماروروں کے اور اور کے اور اور کا مارورو

آیا بیر موصولہ ہے اور بیر پوراجملہ یا تو' ما تناوا ''' پرعطف کے طور پر ہے؟ یا' السح'' پرعطف (لوثا) ہے اور اس طرح اس کامعنی میر ہے کہ شیاطین لوگوں کو جادواور وہ مطالب تعلیم دیتے تھے جوان دوفر شتوں (ہاروت و ماروت) پرنازا ہوئے تھے؟۔

یا پیکہ''ما''موصولہ نہیں بلکہ نافیہ ہے اور''و'اسٹینا ف کے لیے ہے (نئے مطلب کے بیان میں ہے) تواس صور ر میں اس کامعنی بیہ ہے: ''اور ان دوفرشتوں پر جادونا زل نہیں ہوا' یعنی جیسا کہ یہودی خیال کرتے ہیں ایسانہیں ہے؟

نازل كياجانا؟

(۸)۔''وَمَا ٱنْزِلَ''میں نازل کئے جانے سے مراد کیا ہے؟ آیااس سے مراد آسان سے پنچا ترنا ہے؟ یااس پسے مرادز مین کی بلندیوں اور بلند مقامات .....اونچی چٹانوں وغیرہ .... سے پنچآ نا ہے؟

دوفرشتے؟

(۹)- "الْسَلَكَيْنِ" سے كيام ادہے؟ آياس سے دوآ سانی فرشة مرادي يا دوباد شاہ؟ اگردوفرشة مراديون تو (ملكين) لام پرزبر كے ساتھ اس كی قرائت كی جائے گی كيونكه "ملك" سلام پرزبر كے ساتھ بوتواس كامعنى ہے فرشتداور «ملكين" اس كا حثنيہ ہے جودو كے عدد كے ليے استعال ہوتا ہے اور اگر اسے "ملكين" سلام كے ينج زير كے ساتھ پڑھيں تو اس كامعنى ہے: دوباد شاہ "كيونكه" ملك" سسلام كے ينج زير كے ساتھ سسمفرد ہے اور اس سے تثنيه "ملكين" واس كامعنى ہے: دوباد شاہ" كيونكه "كيونكه "كسين" كولام سے تاہے اور يغير معروف قرائت ہے يعني "ملكين" كولام كے ينج زير كے ساتھ پڑھنامعروف قرائت ہے يعني "ملكين" كولام كے ينج زير كے ساتھ پڑھنامعروف عام ہے۔

ملكين " دوفرشة ) كے بارے ميں بيا حمال بھی دیا گیا ہے كہ اس سے مراد دونيک بندے ہوں يا جو

ین کر. ظاہری طور پراچھے ہوں!

بابل شهر ياعلاقه؟

(١٠) \_ آیت مبارکی مین 'بِبَابِلَ ''سے کیامراوہے؟ آیااس سے مراد عراق کا شہر بابل ہے؟ یااس سے 'د ماوند'' کا شہر بابل مرادہے؟ یااس سے مراد 'نصیبین ''سے' د اُس العین '' تک کاعلاقہ ہے؟

تعليم اورسكهانا؟

(١١) - "مَالْعُلِلْنِ" (وه تعليم نيس وية تها) يس "تعليم" سي كيام رادم؟

آیااس سے مرادبہ ہے کہ وہ لوگوں کوسکھاتے نہیں تھے؟

یااس سے مرادیہ ہے کہ لوگوں کے مامنے اظہار نہیں کرتے تھے؟ کیونکہ اگر 'دیعلمان' کولام پر شدہ کے ساتھ پڑھا جائے تو یہ باب تفعیل سے تعلیم سسے ہوگا اور اگر 'دیعلمان' کولام کے نیچ زیر کے ساتھ پڑھا جائے تو یہ باب افعال سس اعلام سسسے ہوگا' پہلی صورت میں تعلیم دینا اور سکھا نا مراد ہوگا اور دوسری صورت میں اعلان واظہار کرنے کے معنے میں آئے گا۔

كفراختياركرنا؟

(۲۱)۔ ' فَلَاتُكُفُنْ' ( توكفراختيار ندكر) ميں كفراختيار كرنے سے كيامراد ہے؟ آياس سے مراديہ ہے كيامراد كافرند ہو؟

یااس سے مرادیہ ہے کہ جادوسکھنے کی وجہ سے کافرند ہو؟

یااس سے مرادیدونوں ہیں لینی جادو کرنے اور جادو کے سکھنے کی وجہسے کافرند ہو؟

لفظ (ان دونول)؟

(m)\_"مِنْهُمَا" (ان دونون) سے كيام ادب؟

آيااس مرادباروت وماروت بين؟ يا

اس سے مراد جا دواور کفر کے مطالب ہیں؟

یااس کامعنی سے ہے کہ'' جن چیز ول سے ان دوفرشتول نے منع کیا تھاان کی بجائے لوگ الیی چیزیں اور مطالب یا ، گرتے تھے.....کھتے تھے....جن کے ذریعے میاں بیوی کے درمیان تفرقہ ڈال سکیں؟

میاں وبیوی کے درمیان تفرقہ ڈالنے والی چیز؟

(٣١) ـُ مَايُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزُوْجِهِ " كَالْمِراد بِ؟

آیااس سے مرادیہ ہے کہ جادو کے ذریعے میاں بوی کے درمیان تفرقہ وجدائی ڈالنے کے اسباب فراہم کرتے

تھے؟

یا یہ کرمیاں بیوی میں سے کسی ایک کودھو کہ وفریب دے کر کفر اختیار کرنے کی ترعیب دلاتے تھے اور پھر ان کے درمیان ان کا فہ ہمی ودین اختلاف با ہمی تفرقہ وجدائی کا سبب بن جاتا تھا؟

یااس سے مراد بیہ کہ ان کے درمیان چھلخوری کرکے ان میں تفرقہ ڈالتے تھے؟

بیچودہ جہتیں ہیں جن میں مفسرین کرام زیر بحث آیت کی بابت اختلاف رائے رکھتے ہیں اور ہرایک نے اپڑ
رائے ونظر بیکو صحیح ثابت کرنے کے لیے دلائل بھی دیتے ہیں اوران مذکورہ جہات کے علاوہ بھی آیت مبار کہ کے آخری حصول
کی بابت مفسرین کرام کی ایک نظریہ ورائے پر شفق نہیں بلکہ ان میں بھی ان کی آراء مختلف ہیں بلکہ اس سے بالاتر یہ ہے کہ
آیت میں مذکوروا قعہ کے اصل موضوع کی بابت بھی ان کے در میان اختلاف رائے پایاجا تا ہے کہ آیا یہ ایک حقیقی واقعہ ہے ،
اسے بطور مثال ذکر کیا گیا ہے اور یااس میں کوئی اور راز پوشیدہ ہے ؟

بہر حال اگراس آیت مبارکہ کی بابت گونا گول جہات میں پائے جانے والے اختلاف رائے اور تمام مذکورہ اختلات کوایک دوسرے سے ضرب دیں توان کی تعداد جرت اگیز حد تک پہنے جاتی ہے لین تقریبا ۱۲۲۰۰۰۱۲۱۲ جالات بنج ہیں۔! (24x39x4) (اوروہ اس طرح کہ ہم نے جو اختلات ذکر کئے ہیں ان کی تعداد چودہ ہے اور پھر ان میں سے ہر ایک میں کئی اقوال واختالات ہیں مثلاً کسی میں چاراختال ہی چاراختالات میں سے ہرایک میں دواختال اور نواختالات میں سے ہرایک میں تعن اختالات و کرکئے گئے اور چاراختالات میں سے ہرایک میں دواختال اور نواختالات میں سے ہرایک میں تعن اختالات ذکر کئے گئے ہیں ۔الہذا اگر ہم آیت کی بابت تمام اختالات کو کیجا کرنا چاہیں اور ان تمام اختالات کو ایک مرتبہ چارکا عدد کھیں پھر نومر تبدین کا عدد کھیں اور پھر ان سب کو آپس میں ضرب دیں (جیسا کہ ذکر کیا گیا ہے: عدد کھیں اور پھر ان سب کو آپس میں ضرب دیں (جیسا کہ ذکر کیا گیا ہے: عدد کھیں اور پھر ان سب کو آپس میں ضرب دیں (جیسا کہ ذکر کیا گیا ہے:

حقیقت امریہ ہے کہ بیسب کچھٹر آن مجید کی مجیرالعقول ترتیب واسلوب بیان کی منفر دصورت ہے کہ ایک آیت سے اس قدر معانی سمجھ جاتے ہیں اور وہ سب معانی ایک دوسرے سے مختلف ہونے کے باوجودا پنی اپنی مخصوص جہت ہیں صحیح نظر آتے ہیں اور ان کا مختلف ہونا ، قر آن مجید کی فصاحت و بلاغت پر نہ صرف رید کہ اثر انداز نہیں ہوتا بلکہ اس کلام اللی کی بلند پاریفصاحت و بلاغت کونما یاں طور پرواضح کرتا ہے اور ریصرف اس آیت میں نہیں بلکہ دیگر کئی آیات میں بھی بہی صورت نظر آتی ہے، مثلاً:

سورهء مود، آیت مبارکه ۱۵:

" اَفَهَنُ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنْ مَّ بِهِ وَ يَتُلُو كُشَاهِ مُ مِّنَ قَبْلِهِ كِتُبُمُولَنَى إِمَامًا وَّ مَ حُهَةً" (آیادہ فض جواب پروردگاری طرف سے واضح دلیل کا حال ہواوراس کے پیچیے خوداس کا پنا گواہ بھی ہواوراس سے پہلے مولی کی کتاب ہے بھی گواہی دے چی ہو۔ جو کہ رہبراور رحمت ہے۔۔۔،)

اس آیت گی تفسیر میں بیان کیا جائے گا کہ اس کی بابت کس جہت میں کیا احمال دیا گیا ہے اور آپ ملاحظہ فرما تیں گے کہ اس میں بھی بے ثمار آراء پیش کی گئی ہیں جواپنے اپنے مقام پرضیح نظر آئی ہیں اور آیت کے اصل موضوع سے متصادم بھی نہیں ہیں۔

بہرحال اس مقام پر بیدام قابل ذکر ہے کہ بیآیت (زیر بحث) اپنے سیاق واسلوب بیان کی روسے یہودیوں کے بارے میں بیدافلان کے درمیان جادوران کے تھااوروہ اس .....جادہ ....کی اصل بنیا دایک یا دووا قعات کو سیحتے تھے جوان کے درمیان مشہور تھے یعنی حضرت سلیمان علیہ السلام کا واقعہ اور بائل میں آنے والے دوفر شتوں ہاروت و ماروت کا واقعہ بنابرایں بیآیت اسی واقعہ کی طرف اشارہ کرتی ہے جو یہودیوں کے درمیان مشہور تھا اوروہ اس سے باخر تھے اور اسے ''جادو'' کی اصل واساس سیحتے تھے' لیکن قرآنی بیانات سے بیہ بات واضح طور پر معلوم ہوتی ہے کہ وہ لوگ (یہودی)

بنیادی طور پر جھاکتی کی تو ٹرمروڈ اورمطالب بیں ردو بدل کرنے (تحریف) بیں نوب مہارت رکھتے تھے اوران کی اس مکرو عادت کے پیش نظران سے بید بات بعید ٹیس کہ مذکورہ واقعہ بیس جمی تبدیلی کے مرتکب ہوئے ہوں اور ایسے تاریخی واقعات پیش کردیں جن میں ہرطرح کی تحریف و تغیر اور تبدیلی کر کے ان کی تر تیب میں اپنے مفادات کو بنیاد قرار دیں کیونکہ اپنی مخصوص مقامصد کی تحمیل کے لیے تھائی و معادف بیں تو ٹرمروڈ کر تاان کی عام عادت ہے اسکی دلیل زیر بحث آیت ہی ہے کہ مخصوص مقامصد کی تحمیل کے لیے تھائی و معادف بیں تو ٹرمو کو گر تاان کی عام عادت ہے اسکی دلیل زیر بحث آیت ہی ہے کہ جمیل انداز بلکہ صرح کے دواضح بیانات یہود یوں کے اس خدموم طرز عمل کو ثابت کرتے ہیں کہ انہوں نے اس واقعہ کے بیان میں مجموعی تعمیل انداز بلکہ صرح کو واضح بیانات یہود یوں کے اس خدموم طرز عمل کو قابت کرتے تھی اور بیگان کرتے تھے کہ حضرت سلیمان کو قرار دیے تھے اور بیگان کرتے تھی کہ حضرت سلیمان کو قرار دیے تھے اور بیگان کرتے تھی کہ حضرت سلیمان کی حکومت واقعہ انداز ور گرفت و کہ کیا ہے۔ اور اک کی حکومت واقعہ ان کے باتھ لگائے ور کی دور کے دوفر شتوں ہاروت و ماروت و ماروت ہیں کہ اور اس امرکوصاف وصر کر وارد کی دور کے ان کے بار کی دور کی دور کی واضح الفاظ میں تردید کی اور اس امرکوصاف وصر کر قرار کی کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دیکی اور اس امرکوصاف وصر کر تربیان کیا کہ یہود یوں کے نظریات قطوا غلط و تا درست ہیں چنانچہ دونوں باتوں کی وضاحت کرتے ہوئے قرآن مجید نے دور شتوں ہاروت و ماروت و ماروت و ماروت و ماروت کے بارے میں جو کھو بیان کیاس کی قصیل ہے ہوئے آئی کی بید دیوں کے نظریات قطوا غلط و تا درست ہیں چنانچہ دونوں باتوں کی وضاحت کرتے ہوئے قرآن مجید نے دور شتوں ہاروں کی دور شتوں ہاروت و ماروت و ماروت و ماروت کے بارے میں جو کھو بیان کیاس کی تفصیل ہے ۔

#### ا حفرت سلیمان کے بارے میں:

 اورالی حکومت واقتر ار سے نواز اجواس کے بعد کسی کے لیے سز اوار نہیں۔

قرآن مجید میں حضرت سلیمان کے بارے میں اس طرح واضح و صریح بیانات کے باوجودان کے بارے میں جادو اور کفر کی نسبت دیناعقل کے اندھے بین اور تا یا ک سوچ کے علاوہ کچھنہیں ہوسکتا' وہ نبی تھے،معصوم تھے، خدا کی برگزیدہ شخصیت تھے،عبدصالح تھے، وہ بھی جادو جیسے کفرآ میزعمل کو انجام نہیں دے سکتے۔ان کے بارے میں جو بہودہ باتیں کی گئیں اور خرافات پر بنی کہانیاں گھڑی گئیں وہ سب شیاطین کے کام بیں کرانہوں نے جنوں اور انسانوں میں سے اپنے دوستوں کو بیکہانیاں سنا کراورانہیں جادو کی تعلیم دے کرلوگوں کو گمراہ کمیااور کا فرہو گئے۔

ورندحضرت سليمان كي بلنديا يدهنصيت كهان اوربيكفرآ ميزاعمال كهان

#### ۲۔ ہاروت و ماروت کے بارے میں!

قرآن مجید نے بابل میں آنے والے دوفرشتوں ہاروت و ماروت کے بارے میں یہودیوں کے بیانات و نظریات کی ان الفاظ میں تر دیدگی که اگرچه ان دوفرشتوں پرجاد و کاعلم نازل کیا گیا تھالیکن اس میں اس لحاظ ہے کسی طرح کوئی حرج لازم نہیں آتا کمکن ہے میصرف لوگوں کی آزمائش اور انہیں آزمانے کے لیے نازل کیا گیا ہو (جیسا کہ خود انہوں نے بھی کہا" إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ "ہم توصرف آزمائش كے طور پرآئے ہيں) اوراس ذريعے سے خدالوگوں كا امتحان ليما جاہتا ہوجس طرح خداوند عالم نے بی نوع آ دم کے دلول میں شراور برائی کی طرف جھکا و کا حساس پیدا کردیا ہے اور اسے ان کی آ زمائش وامتحان كا ذريعه بنا ديا ہے كہ جے'' قدر'' (تقدير اللي) كانام ديا جاتا ہے توبيسب كھھ آ زمانے كے طور پر ہوتا ہے نہ یہ کہ خداکسی انسان سے شراور برائی کے ارتکاب کا خواہاں ہے سے بنابرایں وہ دوفر شتے بھی امتحان اور آ زمائش کے طور پر بھیجے گئے متھے اور ان پر جادو کاعلم بھی نازل کیا گیا تھالیکن وہ جب بھی کسی کو جاد و کی تعلیم دیتے تو پہلے ہی اس سے بیہ کہہ دیتے تھے کہ ہم تمہاری آ زمائش وامتحان کےطور پر بھیجے گئے ہیں کہیں ایبانہ ہو کہاس جادوکو کہ جےتم سیکھ رہے ہوغلط مقام پراستعال کرنے لگواوراس کے اصل موارد یعنی ابطال سحر (جادوکوتو ژنے اوراس کا اثر زائل کرنے اور جادوگروں کی غلط کاریوں کو بے نقاب کرنے ) کے علاوہ اس سے استفادہ کرولیکن لوگوں نے ان (فرشتوں) کی نصیحتوں پر کان نہ دھرے اور ا پیے مطالب واعمال سکھنے کے دریے رہے جن کے ذریعے خداوند عالم کی طرف سے عالم طبیعت کے معمولات میں مقرر کی جانے والی مصلحتوں کوضائع کر دیں اور فتنہ و فساد پیدا کریں، چنانچہ وہ لوگ جادو کے ذریعے میاں بیوی کے درمیان تفرقہ و جدائی ڈالنے اور فتندوفساد بریا کرنے کے اسباب فراہم کرتے تھے اور ایسے امور کاعلم حاصل کرتے تھے (حاصل کرنے کے خواہاں ہوتے تھے) جوان کے لیے سراسرنقصان دہ ہونہ کہ فائدہ مند کیں خداوند عالم کا بیفر مانا کہ ' وَ انْتَبِيعُوْا'' ....انہوں نے چیروی کی ۔ تواس سے مراد پہ ہے کہ جو یہودی حضرت سلیمان کے زمانہ کے بعد آئے انہوں نے اپنے پیشرو بزرگوں کے طرزعمل کی تقلید کرتے ہوئے انہی غلط ونا درست اور جھوٹی یا توں کی پیروی کی جو حضرت سلیمان کے زمانے میں شیاطین

ا بن طرف سے گھڑ کے پیش کرتے رہتے تھے۔

ال مقام پر بیکتہ قابل توجہ ہے کہ آیت میں '' تشکُوا''کو ''علیٰ ''کے ساتھ متعدی کر کے ذکر کیا گیا ہے جس سے مذکور بالا مطالب کی صحت کا ثبوت ملتا ہے یعنی یہ کہ شیاطین غلط وجھوٹی با تیں لوگوں کے سامنے پیش کرتے تھے ( تناوا مکذب کے معنے میں ہے ) اور یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ 'شیاطین' سے مرادجن بیں کیونکہ وہ حضرت سلیمان کے ہاتھوں سخراور رام کئے گئے تھے اور آ نجباب کی طرف سے ناگوار ترین مختوں کا شکار تھے اور آ نجناب ان کی شرائلیزیوں کورو کئے کے لیے ان پرعرصہ حیات نگ رکھتے تھے چنا نچواس سلسلے میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا:

سورهءانبهاءآيت ٨٢:

﴿ وَمِنَ الشَّيٰطِيْنِ مَنْ يَّغُوْ صُوْنَ لَهُ وَيَعْمَلُوْنَ عَمَلًا دُوْنَ ذَٰلِكَ وَكُنَّا لَهُمْ خَفِظِيْنَ ''۔

(اورہم نے شیاطین میں سے ان افراد کوسلیمان کے تالع کر دیا جوان (سلیمان) کے لیے دریا سے جواہرات نکالتے تقےادراس کےعلاوہ دیگر کام بھی انجام دیتے تھے اورہم نے ان کواپٹی حفاظت ونگرانی میں رکھاہوا تھا)

ایک اور مقام پر یوں ارشاد ہوا:

سوره ءسا آيت ۱۹۳:

\* فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَنْ لَّوْ كَانُوْ ايَعْلَمُوْنَ الْغَيْبَ مَالَمِثُوْ افِي الْعَنَ ابِ الْهُويْنِ "-(جونہی سلیمان گرے توجنوں پر بیربات واضح ہوگئ کداگر وہ غیب کاعلم رکھتے تو اس طرح سے سلیمان ک

ر ماری میں میں میں میں میں اور فرات میز سلوک سے دوجار شدرہتے ) طرف سے ..... مختیوں اور ذلت آمیز سلوک سے دوجار شدرہتے )

ان دوآیوں سے داشتے طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ اس ....زیر بحث ..... آیت میں شیاطین سے مرادجن ہیں۔

CA A LANGE THE

سليمان سي كفرى في!

°° وَمَاكَفَىَ سُلَيْلُنُ

(اورسلیمان نے کفراختیار نہیں کیا)

لینی سلیمان نے جادو کاعمل کیا ہی نہیں کہ وہ اس کی وجہ سے کا فر ہوگئے ہوں البتہ شیاطین نے کفراختیار کیا کیونکہ و لوگوں کو گمراہ کرتے تھے اور انہیں جادو کی تعلیم دیتے تھے۔

ماروت وماروت يرنازل ہونے والي چيز 0"وَمَآ اُنْزِلَ..."

(اورجو کھٹازل کیا گیا....)۔ این یبود یول نے اس کی پیروی کی جو بابل میں دوفرشتوں ہاروت و ماروت پر بذریعدالهام نازل کیا گیا تھا جبکہوہ

دونوں جب بھی کسی کوجادو کی تعلیم دیتے تو بہلے ہی اسے اس .....جادو ..... پر ممل کرنے سے رو کتے تھے اور اس سے کتے سے کہ ہم تولوگوں کی آ زمائش کے لیے بھیج گئے ہیں یعی خدا چاہتا ہے کہ ہمارے ذریعے مہاری آ زمائش کرے ..... مہیں

آ زمائے ....البدااس (جادو) يرمل كركے كافرند بوجانا۔

فرشتوں سے علم 0" فَيَتَعَلَّمُوْنَ مِنْهُمَا..."

(ان دونوں سے تعلیم حاصل کرتے تھے)۔

اس جمله میں 'وَمِنْهُمَا'' (ان دونوں) سے مراد دوفر شتے ہیں لینی ہاروت و ماروت اور ' مَا ایُفَرِّ قُوْنَ بِهِ '' (جس کے ذریعے تفرقہ ڈالتے تھے) سے مرادوہ جادو ہے جس پر عمل کر کے اس کے الر سے میاں بیوی کے درمیان تفرقہ و جدائی اورا ختلاف ڈالتے تھے۔

حادوكى تا ثيراوراذن خدا

O" وَمَاهُمْ بِضَآتِ بِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّهُ بِإِذْنِ اللهِ" (جبكروهاس (جادو) كذريع خدا كاذن كے بغيركوئي نقصان نہيں پہنچا سكتے)۔

یہ جملہ در حقیقت ایک سوال کے جواب کے طور پر ہے کہ جومکن ہے کسی کے ذہن میں پیدا ہواوروہ یہ کہ اگر جادو موثر ثابت ہوسکتا ہوتو اس سے بیربات لازم آئے گی کہ جادوگراس کے ذریعے کا نئات کی تخلیق وتکوین کے نظام میں خلل اندازی کرسکیس اور خداکی تفتریر پرسبقت لے جائیں اور نظام عالم کودرہم برہم کردیں تو گویا اس کے جواب میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا کداییا ہر گزنہیں ہوسکتا کیونکہ جادو خود " قدر " سستقدیر اللی سسکے باب سے ہے لہذااس کا اثر خدا کے اذن کے بغیر ممکن ہی نہیں اور جادوگر اس کے ذریعے .....خدا کے افن کے بغیر .....کسی کوذرہ بھر نقصان نہیں پہنچا سکتے ۔

اس مقام پرایک اہم تکت قابل توجہ ہے کہ اس جملہ (وَ مَاهُمْ بِضَا تِرِینَ بِهِ مِنْ اَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ) کوجملہ (وَيَتَعَلَّمُوْنَ مَايَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ جو يَحِدوه سِيكِية بن وه ان كے ليے نقصان ده بندكه فائده مند .....) سے پہلے اس ليه ذكركيا كياب كديه جمله يعن "فَيَتَعَلَّمُوْنَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُوْنَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزُوْجِهِ" بى جادوكموثر مونے اور

جادوگروں کے ممل کی تا ثیر کے بیان پر مشتل ہے،اس لیے اس کی تا ثیر کی بابت وضاحت ضروری تھی تا کہ کوئی شخص کسی غلط نہی کا شکار نہ ہونے پائے لہٰذا بیار شادفر مایا:'' بیتا ثیر خدا کے اذن کے ساتھ ہی ممکن ہے''۔

جادواورآ خرت

°° كَقَنُهُ مَلِمُوْ الْمَنِ اشْتَالِهُ مَالَكُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ

(اورانہیں معلوم ہوگیا کہ جس نے بھی اسے خریدااس کے لیے آخرت میں چھٹ ہوگا)۔

اس جملہ سے مرادیہ ہے کہ انہوں نے اپنی عقل سے اس بات کو بھولیا کہ جادو کا خریدار آخرت میں پھے بھی نہ پا۔

گا كيونك عقل اس بات كواچيمى طرخ سجه مكتى ہے معلى طور پريہ بات مسلم اور ہرطرح كے شك وشبه بالاتر ہے مسكر

جادو، انسانی معاشرے میں برائیوں اور فتنہ و فساد کی جڑہے اور اس کے ذریعے معاشر تی امن وامان تباہ و برباد ہوسکتا ہے۔ اس عقلی فیصلے کے علاوہ بھی یہودیوں کو حضرت موٹی علیہ السلام کے اس واضح بیان سے جادو کی بری تا ثیر کے بارے میں اچھ

طرح معلوم بوچاتها كهانهول نے فرمایا: " وَلا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى" (سورہءطه، آیت ۲۹) .....جادوگر جہال؟

جائے یا جو کچھ پیش کرے بھی کامیاب نہیں ہوسکتا ... یہ جملہ خداوند عالم نے حضرت موٹی علیہ السلام سے فر ما یا تھا ج موٹی علیہ السلام نے اپنی قوم کے سامنے بیان کیا۔

نهايت براسودا

O ولَيِئْسَ مَا شَرَوْ الِهَ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوْ الْعُلَمُونَ "

(بہت ہی براہےوہ کہ جس کے بدلے میں انہوں نے اپنی جانوں کو پچھ دیا کاش وہ اس کواچھی طرح جان لیتے )

ینی انہوں نے اس بات ہے آگاہ ہونے کے باوجود کہ بیکام (جادو) فتندائگیز 'نقصان دہ اور آخرت میں ان ً

تاہی کاباعث ہے اسے انجام دیالہذاانہیں جاہل ہی کہنا چاہیے کیونکہ انہوں نے اپنے علم پڑھل نہیں کیا (جادو کی بری تا ثیر۔

آگاہ ہونے کے باوجودا نے اپنایا) ....اورجو تف اپنا کم پڑمل نہ کرے وہ تیقی ''عالم'' کیونکر کہلاسکتا ہے۔ اور جے ا کاعلم راہ راست پر نہ لا سکے وہ جاہل ہے نہ کہ عالم' اور اسکاعلم در حقیقت گمراہی و جہالت کے سوا پچھ نہیں جیسا کہ خداوند عا

نے ارشاد فرمایا:

سورهء جاشيه آيت ٢٣٠:

' أَ فَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهَ لَهُ لِللَّهِ مُولِهُ وَ أَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ ''

(آیاآپ نے اسے دیکھا ہے کہ س نے اپنی نفسانی خواہش کواپنامعبود بنالیا ہے اور خدانے اسے علم کے باوج

راہ راست سے دور کردیا)۔

بہرحال ایسے علم رکھنے والوں کے لیے علم وہدایت کی تمنا کرنی چاہی۔

#### ائيان اور تفوي

°" لَوُ أَنَّهُمُ إِمَنُوا وَاتَّقَوْا ... "

(اوراگروه ایمان لے آئی اور تقوی اختیار کرلیں ....) ۔

یعنی اگروہ لوگ شیاطین کی پیروی کرنے اور جادو کاعمل کرے تفراختیار کرنے کے بجائے ایمان لے آئیں اور متقی و پر میزگار بن جائیں تو بقیناان کے لیے جو اجرو تو اب خدا کے پاس ہوگا، اس میں ان کی بہتری و بھلائی ہے اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ ' جادو کے سبب کفر' سے مراداعتقادی طور پر کافر ہونا نہیں بلکہ عمل کے مرحلہ میں کفراختیار کرنا ہے جیسے ذکو ہ ضدویت والے کا کفر' کیونکہ اگر اس سے اعتقادی طور پر کافر ہونا مراد ہوتا تو خداوند عالم'' لَوْ اَ نَّهُمُ اَمَنُو اَلَهَ ثُورَ بَدُ اَلَى اَلَى وَ اَلَّانَ کُواجِد وَ اَلَّا اَلَٰ اِللَّ اللَّانِ کُواجِد وَ اِللَّانِ کُواجِد وَ اِللَّانِ کُواجِد وَ اِللَانِ کُواجِد وَ اِللَّانِ کُواجِد وَ اللَّانِ کُواجِد وَ اِللَّانِ کُواجِد وَ کُواجِد کِ کُافِر وَ کُواجِد و کُواجِد وَ کُواج

خدائی اجروتواب

O" لَمَثُوْبَةٌ مِنْ عِنْدِاللهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوْ ايَعْكُوْنَ "

(الله كے پاس جواجروتواب ہےوہ بہتر ہے كاش وہ اس سے آگاہ ہوتے)۔

اس جملہ سے مرادیہ ہے کہ اگروہ اس امر کی طرف متوجہ ہوتے تو انہیں معلوم ہوجاتا کہ وہ جادو کے ذریعے جونوا کد ماصل کرنے کے دریے ہیں ان سے کہیں بہتر فوا کداس اجروثواب میں موجود ہیں جوخدا کے پاس ہے۔

# روايات يرايك نظر

جادوی کہانی امام محرباقر کی زیبانی

تفسيرالعياشي اورتفسير في مين حضرت امام محمه باقر عليه السلام كي حوالدسيم منقول بي كدآ مجنابٌ نه آيه عمباركه " وَاتَّبَعُوْ المَاتَتُكُو االشَّيلِطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْلِنَ " كي تفسير ش ارشا وفرمايا:

جب حضرت سلیمان علیہ السلام انقال کر گئے تو اہلیس نے جادووضع کیا اور اسے ایک کتاب کی صورت میں یکجا کر دیا' پھراسے لیبیٹ کراس کی جلد پر بیلکھودیا:''میدوہ علم ہے جسے آصف بن برخیانے سلیمان بن داؤد بادشاہ کے لیے علمی خزانوں کے ذخیروں سے حاصل کیا ہے لہذا جو تف فلال کام میں کامیا بی چاہتا ہووہ یوں کرے اور جوفلال کام میں کامیا بی چاہتا ہوو یوں کرے (جادو سے استفادہ کرنے کے طریقے اور مقاصد ذکر کئے ) پھراس نے اسے حضرت سلیمان کے تخت کے پنچے ڈون کردیا' اس کے بعدا سے وہاں سے نکالا اور لوگوں کے سامنے اسے پڑھا' تو کا فروں نے کہا کہ'' اب معلوم ہوا کہ سلیمان نے اس سسام ملسسے کے ذریعے ہم پر غلبہ حاصل کیا ہے'' لیکن موشین نے کہا 'د نہیں ایسا ہرگر نہیں ہوسکتا کیونکہ حضرت سلیمان علیہ السلام خدا کے بندے اور اس کے نبی ہے'' اس مطلب (واقعہ) کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشاء فرمایا: ''وَ انتَّبَا وَ اللّٰہ اللّٰ ا

حبیبا کہ آپ نے ملاحظہ فر ما یا کہ مذکورہ بالا روایت میں جادد کی اصل بناوٹ اوراس کا کتا بی صورت میں لکھنااو،
اسے لوگوں کے سامنے پڑھنا وغیرہ سب کچھ ابلیس کی طرف منسوب کیا گیا ہے لیکن اس نسبت سے اس (جادو) کی دیگر شیاطین جن وانس کی طرف نسبت کی نفی نہیں ہوتی کیونکہ ہر طرح کی شرارت و برائی کا اصل منبع وسرچشمہ وہی (ابلیس) ہے او،
وہی ملعون اسے (جادوکو) وسوسوں اور دیگر ذرائع سے اپنے پیروکاروں اور چاہنے والوں کے ذہنوں میں ڈالٹار ہتا ہے اور بات روایات واحادیث میں کثرت کے ساتھ مذکورہے۔

اس کے علاوہ جوبات اس روایت کی بابت قابل ذکر ہے وہ یہ کہ اس میں" تتلوا" کا اشتقاق (لفظی بناوٹ.
" تلاوت" سے کر کے اسے" پڑھنے" کے معنے میں لیا گیا ہے، گویا اس سے مرادیہ ہے کہ جو پچھ شیاطین لوگوں کے سامنے
" پڑھتے تھے" ۔ تا ہم" تلوا" سے" تلاوت" لیخی قرائت کرنے اور پڑھنے کامعی مرادلیا ہمار سے بال کی نفی نہیں کر
جس میں ہم نے ذکر کیا تھا کہ" تتلوا" کا ایک معنی یہ ہے کہ" وہ جھوٹ بولتے تھے" کیونکہ" جھوٹ بولنے 'کامعی خمی طور پ
مرادلیا گیا ہے نہ یہ کہ لفت میں اس کا بہم محن ہے تواس صورت میں " تکٹائوا الشیاطین علی مُلُلِ سُکینُلن " واس طرح سمج
عبات کا کہ گویا اصل میں بول ہے: "یقر وُنه کا ذہبین علی ملک سلیمان" لیخی وہ سلیمان کے دورا قد ار میں لوگوا
عبر سامنے جھوٹ بیان کیا کرتے تھے ۔ ۔ ۔ جو ٹی میں پیش کرتے تھے ۔ ۔ ۔ ۔ اوراس کے معنی ومنہوم کا تفصیلی ذکر سورہ ما کہ و کی آ یہ وہ گیا۔
ویگرے لانے ) میں صاحب اختیار ہونا ہے 'بہر حال" ولا یت' اوراس کے معنی ومنہوم کا تفصیلی ذکر سورہ ما کہ و کی آ یہ ویگا۔
ویگرے لانے ) میں صاحب اختیار ہونا ہے 'بہر حال" ولا یت' اوراس کے معنی ومنہوم کا تفصیلی ذکر سورہ می آ یہ ویک آ یہ ویگا۔

امام رضًا اور مامون رشيد كے مكالمه سے اقتباس

کتاب عیون اخبار الرضایین ' حضرت امام رضاعلیه السلام کے مامون رشید عباسی کے ساتھ مکالے' میں ذکر کیا گ ہے کہ آئے نے ارشا وفر مایا: "باروت و ماروت" دوفر شے سے کہ جنہوں نے لوگوں کواس لیے جادو کی تعلیم دی کہ دواس (جادو) کے ذریعے جادوگروں کی بیہودہ حرکتوں کے مقابلے میں اپنادفاع کرسکیں اوران کی مکاریوں چالبازیوں اورفریب کو بے اثر کرسکیں کہی وجہ ہے کہ انہوں (ہاروت و ماروت) نے اس وقت تک کسی کوجادو کی تعلیم نہیں دی جب تک اس سے بینیں کہ لیا کہ ہم صرف تم لوگوں کی آز ماکش وامتحان کے لیے بیسے گئے ہیں کہیں ایسانہ ہو کہ تم کفر اختیار کرلو (جادو کے غلط استعال سے کفر کی راہ پر چل پرو) کیکن لوگوں نے جادوکوا نہی کاموں میں استعال کیا جن سے آئیں روکا گیا تھا اور جادوگروں کی چائیزیوں سے بچنے کے لیے استعال کرنے کی بجائے خود جادوگروں کی ما نند مکاریوں اور چالبازیوں میں مصروف ہوگئے چنانچوانہوں نے ایسے کام کرنے شروع کردیئے جن کے ذریعے میاں بیوی کے درمیان تفر قد واحتکاف ڈال سکیں اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خدادہ عالم کے ارشاد فرمایا: "وَ مَاهُمْ بِضَا بِیْنَ بِهِ مِنْ اَحَهِ اللّٰ وَالْ اللّٰهِ "کے دہ جادوگرا کا گئے ہوئے اُلّٰ اللّٰہ کے دو مجادوکے ذریعے میاں بیوی کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے مگر یہ کہ خدا کا حکم آن جائے۔

### حضرت سليمان كي انگوهي كاوا قعه

میں سروں ہے۔ میں ہی تفصیل کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے اور بیان وا قعات کے باب میں مذکور ہے جن میں انبیاء کی لغز شوں کو بیان کیا گیا ہے۔ انبیاء کی لغز شوں کو بیان کیا گیا ہے۔

(مترجم) انبیاءً ہرطرح کی لغزشوں سے پاک ہیں جن روایات میں لغزشوں کی نسبت انبیاء ی طرف دی گئی ہے وہ قائل قبول نہیں ہو کتیں ہے اس طرح کے بیانات کا صادر ہونا قطعا بعید ہے، بیسب نادان دوستوں ، شیطان صفت دشمنوں کی جعل کردہ روایات کے سوا کچھنہیں چنانچہ مولف سے اس طرح کی روایات کی نفی کی ہے (آئند بحثوں میں ذکر ہوگا)

باروت وماروت اورز بره کی داستان

تفییر'' درمنثور' ، ہی میں اور سعید بن جریراور خطیب خوارزی نے اپنی کتاب تاریخ میں ' نافع'' کے حوالہ سے ذکر کم ہے کہ انہوں نے کہا: میں ایک سفر میں عبداللہ بن عمر کے ہمراہ تھا جب رات و تعل گئ توعبداللہ نے تجھے سے کہا کہ دیکھو! آ آسان پرسرخ ستاره نکل آیاہے یانہیں؟ میں نے کہا جہیں!اس نے دوتین مرتبہ مجھ سے پوچھااور میں نے بھی نفی میں جواب دیا' پھر یو چھا تو میں نے کہا: ہاں' تو عبداللہ نے کہا: ہم اسے ٹوش آ مدید نہیں کہتے ۔ اس کے طلوع ہونے پر اظہار مسرت نہیں کرتے ....میں نے کہا: سجان اللہ! بیتو خداوندعالم کے تابع فرمان اوراس کے قبضة قدرت میں ہے اور خدا کے برحکم ک اطاعت كرتائي عبدالله ني كها: مين في جوبات تم سے كهي ہے وہ مين في حضرت پيغيبر اسلام محمصلي الله عليه وآله وسلم ك زبان مبارک سے بی ہارگاہ میں عرض کی بارالہا! بن نوع آ دم کے گناہوں اوران کی غلط کاربوں پرتو کیونکر صبر کرتا ہے؟ خدانے ارشا دفر مایا: میں نے ان کی آ زمائش بھی کی ہے اور انہیں عافیت بھی دی ہے ۔ فرشتوں نے کہا'اگرہم ان کی جگہ پر ہوتے تو بھی ایسانہ کرتے ہرگز تیری نافر مانی نہ کرتے ۔ فرشتو ر کی بات سی کرخداوند عالم نے ارشا دفر مایا: پس تم اینے میں سے دوفر شتوں کو منتخب کروڑ فرشتوں نے اپنی طرف سے بھر پور كوشش اورسوچ بىچاركے بعد بال آخر دوفرشتوں "ہاروت و ماروت "كا انتخاب كرليا اور وة دونوں زمين پر اتر آئے نے خد نے ان دوفرشتوں پر دشق " وال دی میں نے بوچھا (نافع نے کہا): "دشق" سے کیا مراد ہے؟ عبداللہ نے جواب دیا: الر سے مراد 'شہوت' ہے! (انہیں شہوانی قوت واحساس عطا کیا)۔ پھران کے پاس ایک عورت آئی جس کا نام' 'زہرہ' تھااس نے ان دونوں کواپنافریفتہ کرلیا اور ان کے دل خرید لیے لیکن ان میں سے ہرایک، دوسرے سے اٹیے دل کا راز چھیا تار ہااور میظاہر منہ ہونے دیتا تھا کہ اس کے دل میں اس عورت کی محبت پیدا ہوگئ ہے بال آخران میں سے ایک سے رہانہ گیا اور مار نے اپنے ساتھی سے بوچھا کہ جو کچھ میرے دل میں آ گیا ہے آیا تیرے دل میں بھی وہی کچھ آ گیا ہے؟ اس نے جواب دیا ہاں کھرانہوں نے اسے بلایا اوروسل کی تمنا ظاہر کی اس عورت نے کہااس وقت تک اپنے آپ کو آپ کے اختیار میں قر ارنہیں وے سکتی جب تک آپ جھے بینہ بتادیں کہوہ کون سانام ہے جس کے ساتھ آپ آسان پر چلے جاتے ہیں اور پھرزمین پر اترآتے ہیں؟ انہوں نے وہ نام بتانے سے انکار کردیا' تاہم پھراس سے' وصل' کی خواہش ظاہر کی مگراس نے انکار کردیا بال آخرانہوں نے اس کی بات مان لی اوراسے وہ نام بتادیا جس کے ذریعے آسان پرجائے اور پھرزین پراتر آتے ہے پس جب کام انجام ہوگیا تو خدانے اس عورت کوا یک ستار ہے کی شکل میں اٹھالیا اوران دوفر شتوں کے پر کاٹ دیے 'جران دونوں نے بارگاہ الی میں اپنیں اختیار دیا کہ ان دوبا توں میں سے دونوں نے بارگاہ الی میں اپنی اختیار دیا کہ ان دوبا توں میں سے ایک کوچن لو: (۱) میں تمہیں پہلی حالت میں پلٹادوں گرقیامت کے دن تمہیں سزادوں گا (عذاب کروں گا)۔ (۲) میں تمہیں دنیا ہی میں سزاد ہے دول اور پھر قیامت کے دن تمہیں تمہاری اصلی حالت میں لے آؤں 'بین کران میں سے ایک نے دوسر سے سے کہا کہ دنیا کا عذاب تو زوال پذیر ہے اور بالآخر ختم ہوجائے گالبذاای کو قبول کر لیاجائے چنا نچیا نہوں نے دنیا میں سزا پانے کو آخرت کے عذاب پر ترجیح دی 'پھر خداوند عالم نے ان پر وحی فر مائی کہ تم'' بابل' کی سرز مین میں اتر جاو' پنانچدوہ'' بابل' میں چلے گئے وہاں خدا نے آئیں ذلت سے دو چار کر دیا اور وہ اب آسان وز مین کے درمیان اوند ھے منہ لئے ہوئے ہیں اور قیامت تک ای حالت میں رہیں گے (عذاب میں مبتلار ہیں گے)۔

### روايت كالتحقيق جائزه

بہرحال بیروا تعدسابقہ روایات میں مذکور واقعہ کی مانند یہودیوں کی ان من گھڑت واستانوں کی طرح ہے جو وہ ''ہاروت و ماروت'' کے سلسلے میں پیش کرتے ہیں'اوراس کے علاوہ بیرکہ خرافات اور بیہودہ ہاتوں پرمشمل بیرواقعہ، یونانیوں کے ان خود شاختہ و بے بنیا دوا قعات کی ما نندہے جووہ ستاروں اور سیاروں کے بارے میں پیش کرتے ہیں۔

نذکورہ بالا بیانات کی روشن میں ارباب تحقیق پر بیہ بات واضح ہموجاتی ہے کہ اس طرح کی جعلی و من گھڑت روایات کہ جن میں انبیاء کرام علیم السلام کی طرف نہایت بیہودہ قسم کی باتیں منسوب کی گئی ہیں وراصل یہودیوں کی چالبازیوں اور مکاریوں کا ایک نمونہ ہے۔ اور اس بات کی دلیل ہے کہ وہ (یہودی) صدر اسلام میں محدثین کی صفوں میں گھس کرنہایت پر اسرار طور پر احادیث کی تدوین میں اپنا اثر استعال کرتے تھے اور اپنی مرضی کے مطابق بے بنیاد باتیں احادیث میں درج کروادیتے تھے اور اس گھناؤنے کام میں کئی دوسر ہے لوگوں نے جسی ان کا ساتھ دیا۔

لیکن اس کے باو جود خداوند عالم نے اپنی مقدس کتاب قرآن مجید کواس طرح اپنی خصوصی حفاظت میں رکھا کہ چالباز اور مکار دشمن اس میں دخل اندازی کرنے میں ناکام رہے چنانچہ جب بھی کوئی شیطان جاسوی کی کوشش کرتا تواس کا مکروہ چرہ بے نقاب ہوجا تا تھااوراس کی مکاری عیاں ہوجاتی تھی اور خدا کا کلام ہر طرح کی آمیزش سے محفوظ رہتا تھا'چنانچہ خداوند عالم نے اپنی مقدس کتاب کی بابت یوں ارشا و فرمایا:

سوره ءجمرآيت ٩:

" إِنَّانَحْنُ نَزَّلْنَا لَٰ إِكْرَوَ إِنَّا لَهُ لَحُوظُونَ

(ہم نے ہی قرآن ..... ذکر .... نازل کیا اورہم اس کی حفاظت کرنے والے ہیں )۔

سوره وفصلت ، آیت ۴ ۴:

"وَإِنَّهُ لَكِتُبٌ عَزِيْزُ ﴿ لَا يَأْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِنُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ لا مِنْ خَلْفِهِ لَتَنْزِيْلٌ مِّنُ حَكِيْمٍ حَمِيْدٍ

(اوربیرعزت والی کتاب ہے باطل نہاس کے سامنے سے آسکتا ہے اور نہ پیچھے سے بیر حکمت والے اور تعریفول والے ۔۔۔۔۔۔۔۔ والے ۔۔۔۔۔ خدا۔۔۔ کی طرف نازل ہوئی ہے )۔

سوره ءاسري، آيت ۸۴:

تُ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُانِ مَا هُوَ شِفَاعٌ وَّهَ حُمَةٌ لِلْمُؤْمِنِيْنَ ۗ وَ لَا يَزِيْدُ الظَّلِمِيْنَ اللَّ لَحِيارًا "-

(اورہم قرآن نازل کرتے ہیں جومونین کے لیے شفااور رحت ہے اور ظالموں کوسوائے خسارے کے پچھ حاصل ندہوگا)۔

ان آیات میں قرآن کی' جھاظت'' کی بات کسی طرح کی قید وشرط کے ساتھ نہیں کی گئی بلکہ مطلق انداز بیان شر اس مطلب کو بیان کیا گیا کہ قرآن مجید کسی طرح کے جعل اور آمیزش کو اپنے قریب نہ آنے دے گا اور جوقرآن میں اپنی طرف سے پھیشامل کرنے کی مذموم کوشش کرے گاقرآن اسے بے نقاب کردے گا اور اس کی تباہی کا چہ چاساری دنیا میں ہ جائے گااورلوگ اس کے پس منظرو پیش منظر سے اچھی طرح آگاہ ہوجا نمیں گے۔

اس کےعلاوہ حضرت پیغیبراسلام کی میرحدیث بھی موجودہ جے فریقین (شیعہوسی) نے اپنی معتبر ومستد کتب میں تحریر کیا ہے کہ آنحضرت کے ارشاد فرمایا:

" ما وافق كتاب الله فخذه و ما خالف كتاب الله فاتر كولا · ` (جو يكه كتاب خدا (قرآن)كِمطابق بواس ليلواورجو يكه كتاب خدا (قرآن)كِمطابق ندبو\_اس چيوژدو)\_

ال حدیث میں حضرت پینجبراسلام صلی الله علیه و آله وسلم نے ایک اصول اور معیار بیان فر مایا ہے تا کہ جوروایات آخضرت اور آپ کے اولیاء کرام سے آئمہ اطہار علیم السلام سے کی طرف منسوب کر کے ذکر کی جائیں ان کی صحت وعدم صحت کواس معیار پر پر کھا جائے کہ اگر اس کے مطابق ہوں تو آئیس صحح مان لیا جائے ورنہ چھوڑ و یا جائے 'یہ ایک بنیا دی اصول ہے جس کی روشی میں تمام احادیث وروایات کے معانی ومطالب کی چھان بین کرنا آسان ہے 'بہر حال قرآن مجید ہی کو معیار قرار دے کری و باطل کی تمیز کی جاسکتی ہے اور اس کے ذریعہ ولول پر اس کا قرار دے کری و باطل کی تمیز کی جاسکتی ہے اور اس کے ذریعے باطل کواس طرح کو و نا بود کیا جا جی خداوند عالم نے اس نام ونشان تک باقی نہ رہے اور وہ ہر دل سے اس طرح اس جس طرح کہ ہر نظر سے گرچکا ہے 'چٹا نچہ خداوند عالم نے اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشا وفر مایا:

سورهءا نبياء، آيت ١٨:

" بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدُ مَغُهُ"

(بلکہ ہم حق کے ذریعے باطل کومٹادیتے ہیں پھروہ (حق)اس (باطل) کا نام ونشان ختم کر دیتا ہے)۔

سوره ءا نفال ، آيت 2:

" ويُرِيُدُاللهُ أَنْ يُّحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ

(اورالله چاہتاہے کہاپے کلمات کے ذریعے حق کابول بالارکھے)\_

سوره ءا نفال ، آیت ۸:

"لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كُرِ وَالْمُجْرِ مُوْنَ"

(تا كهتن ثابت وستقر موجائے اور باطل مث جائے خواہ بدكار ومجرم لوگ اسے تا پسند ہى كيوں نہ كريں )\_

مذکورہ بالا آیات شریفہ میں احقاق حق اور ابطال باطل کا ذکر ہوا ہے ۔ تو ظاہر ہے کہ اس سے مراد سوائے اس کے نہیں کہ ان دونوں (حق وباطل) کی صفات ونشانیاں ظاہر ہوں جن کے ذریعے ان کے درمیان تمیز ممکن ہو سکے لیکن افسوس ہے کہ کچھلوگ بالخصوص ہمار ہے ہمعصر دانشوروں میں سے وہ حضرات جو اکثر بادی بحثوں میں منہمک رہتے ہیں اور جدید مغربی تہذیب و تعدن اور مادی ترقی سے مرعوب ہو چکے ہیں انہوں نے مذکورہ بالاحقیقت سے غلط استفادہ کرتے ہوئے سنت نبوی کو مرے ہی تصریح کے دوایات کے مضامین کو بھی نظر انداز کردیا ہے گویا انہوں نے اس باب میں تفریط کا

راستہ اختیار کیا ہے جیسا کہ اخباری نظریہ کے بعض پیروکاروں اہل حدیث اور ترور یوں نے اس باب میں افراط کی راہ پر چلتے ہوئے ہرروایت کو خواہ وہ جس طرح سے بھی بیان کی گئی ہو قبول کیا 'جبکہ حقیقت امر بہہ کہ دونوں نظر بے غلط و نا درست ہیں یعنی نہ افراط تھے ہے نہ تفریط کی کو نکہ جس طرح ہر طرح کی روایت کو سسکی قشم کے اصول وضا بطہ کے بغیر سسلیم کرنا ان دینی معیاروں کی سراسر نفی کرنے کے برابر ہے جو حق و باطل کے درمیان تمیز کرنے کے لیے مقرر کئے گئے ہیں اور حضرت پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ درسلم کی طرف غلط و نا درست باتوں کی نسبت دینے کے برابر ہے، اس طرح کسی روایت کو سرے سے قبول نہ کرنا بھی درست نہیں کیونکہ اس سے نہ صرف ایک روایت کی ٹی ہوتی ہے بلکہ اس معیار کو بھی پس پشت و ال دینا لازم تو اس مجید نے ہمیں بتایا ہے جبکہ قرآن مجید اسی مقدس کتا ہے جس میں باطل و نا درست امور کے راہ ویا نے کی قطعی کوئی گئوائش موجود نہیں قرآنی معیار ملاحظ ہو۔

سوره ءحشر، آیت که:

" مَا اللُّمُ الرَّسُولُ فَخُنُّ وَلا وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا"

(جو کچھ رسول تمہارے سامنے پیش کریں (وے دیں)اسے لے لواور جس سے روک دیں رک جاؤ)۔

سوره ونسآ و،آيت ۱۲:

" وَمَا اَنْ سَلْنَامِنْ مَّ سُولِ إِلَّالِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ

(ہم نے کسی رسول کونہیں بھیجا مگر صرف اس کیے کہ خدا کے تھم پراس کی اطاعت کی جائے۔)

یہ بات واضح ہے کہ اگر حضرت پیغیبر اسلام کے ارشادات یا آنحضرت سے منقول روایات ہمارے لیے یا ان

لوگوں کے لیے جوآ مخضرت کے زمانہ میں موجودتو تقے مگر آپ کے حضور شرفیاب ندہو سکتے تھے قابل قبول (جمت ) ندہوں تو دینی حقائق کی بنیادی باقی ندرہے گی اور اس سے بالاتر یہ کہ بیانات اور خبروں پراعتاد کرنے کا جوعام اصول انسانی معاشرے کی اجتماعی زندگی میں رائح ہے اور ہر شخص فطری و بدیمی طور پر اسے تسلیم کرتا ہے اس کی نفی ہوجائے گی جبکہ اس پر اعتاد کرنا

ی اجہا ی زندی بیں ران ہے اور ہر مس نظری و بدین طور پر اسے علیم کرتا ہے اس می موجائے می جبندا ک پر اسماد کرتا ناگزیر ہے اور اس پر اعتماد کرنے کے سوا کوئی چارہ کار ہی نہیں۔ باقی رہی بیانات اور خبروں میں من گھڑت اور جعلی باتوں کو

شائل کرنے کی بات 'توریصرف دینی بیانات وروایات ہی میں نہیں بلکہ ہر شعبہ سے تعلق رکھنے والے امور سے مربوط بیانات میں یائی جاتی ہے اور ہر شخص اس حقیقت سے آگاہ ہے کہ ہرزمانے میں معاشرتی مسائل کا دارومدارا نہی خبروں اور بیانات پر

ہوتا ہے اس کے باوجودان سیبیانات اور خبرول سیمیں طرح طرح کے من گھڑت اور بے بنیاد وخود ساختہ مطالب بھی

پائے جاتے ہیں اور ان مطالب میں گونا گول ساس وغیر ساس عوائل کارفر ما ہوتے ہیں جو کددینی بیانات میں پائے جانے ولے من گھڑیت مطالب کی نسبت کہیں زیادہ ہیں لیکن سے بات ذہن نشین کرنی چاہیے کہ ہمار اانسانی فطری اصول سے ہے کہ ہر

بیان یاخبر پرسی اعتاد ہیں کرتے بلکہ اسے ان معیاروں پر پر کھتے ہیں جو کسی بیان یاخبر کے سیح یا غلط ہونے کی پہچان کے لیے ہمارے یاس موجود ہیں پس اگروہ بیان یاخبران معیاروں کے مطابق ہوئی تو ہم اسے تسلیم کر لیتے ہیں ورنداسے چھوڑ دیتے

## ایک فلسفیا شہ بحث

یدایک واضح امر ہے کہ دنیا میں خارق العادت افعال وقوع پذیر ہوتے ہیں اورلوگ ان کا مشاہد کرتے ہیں یا پھر
ان کے بارے میں مطلع ہوتے ہیں اور ہم میں سے بہت ہی کم ایسے افراد ہوں گے جنہوں نے نہ تو کسی خارق العادت امر کا
مشاہدہ کیا ہویا اس سے مطلع نہ ہوئے ہوں۔ بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ ہر شخص اس کے بارے میں آگا ہی رکھتا ہے ۔۔۔۔تا ہم ان
افعال خارق العادت امور کے سلملے میں مکمل تحقیق کے بعد رہے بات واضح ہوجاتی ہے کہ:

(۱) ان میں سے اکثر افعال کے اسباب طبیعی وعادی ہیں یعنی خارق العادت ہونے کے باوجودان کے اسباب میں گئی اسے ہیں جو''عادت'' اور بار بار انجام دینے '' اور''عادت'' اور بار بار انجام دینے '' اور''عادت'' کے دائرے سے خارج نہیں چنانچہ ان افعال میں گئی ایسے ہیں جو''عادت'' اور بار بار انجام دینے (مشق) کی وجہ سے انجام پذیر ہوتے ہیں مثلاً زہر سسسی یا زہر بلی چیزوں سسکا کھانا' غیر معمولی بھاری چیزیں اٹھالیتا' فضا میں لکتی ہوئی رسی پر چلنا وغیرہ ' تو ریسب کام ایسے ہیں جن کا انجام دینا عام طور پر آسان نہیں لیکن کچھلوگ اپنی مضبوط مشق

اور بار بارانجام دے کرتجر بہ حاصل کرنے کی وجہ سے آسانی کے ساتھ انہیں انجام دیے ایل

(۲) ان میں سے پھرافعال ایسے ہیں جو بظاہر غیر معمولی یا خارق العادت معلوم ہوتے ہیں جبکہ ان کے اسباب عام لوگوں سے تخی ہوتے ہیں اور عام لوگ ان اسباب سے آگاہ نہیں ہوتے مثلا آگ میں کو دجانا 'پھ لوگ جلتی ہوئی آگ میں کو دجاتے ہیں گر آگ کے بھڑ کتے ہوئے شعلے ان پر اثر انداز نہیں ہوتے کیونکہ انہوں نے اپنے بدن پر ایسا تیل لگا یا ہوتا ہے جس کی وجہ سے آگ بدن پر اثر نہیں کرتی 'ای طرح پھے لوگ سفید کاغذ پر پھے لکھتے ہیں جس کے ظاہری نشان کاغذ پر نظر نہیں آتے اور جے لکھنے والے خض کے علاوہ کوئی نہیں پڑھ سکتا اس کی وجہ یہ ہوتی ہیں جس کے طاوہ کوئی نہیں پڑھ سکتا اس کی وجہ یہ ہوتی ہی کہ اسے ایسے بے رنگ مائع سے لکھا جاتا ہے جو اس صورت میں الفاظ کو ظاہر کرتا ہے جب اسے آگ کے سامنے لا یا جائے 'تو عام لوگ اس راز سے بخبر ہوتے ہیں' ور انجام کو جہ سے انجام پاتے ہیں اور انجام دینے والاحض میں بھے لگتا ہے کہ بیکام کی طبیعی اور معمولی سبب کے بغیر انجام پذیر ہوا ہے جبکہ حقیقت امر یہ ہوتی ہے کہ د یکھنے والا اس کے سبب کو دیکھنے سبب کو دیکھنے سبب کو دیکھنے سبب کار فرما نہیں ہوتا جیسا کہ شعبرہ بازی کرنے والے حضرات غیر معمولی کام انجام و سیتے ہیں اور ان کے خارق غیر طبیعی سبب کار فرما نہیں ہوتا جیسا کہ شعبرہ بازی کرنے والے حضرات غیر معمولی کام انجام و سیتے ہیں اور ان کے خار قالوں کے اسباب بی اور ان کے خارق العادت افعال کے اسباب بظاہر نظر نہیں آتے لیکن وہ سب کام اپنے ام یا ہے ہیں'

کے لیے مخصوص الفاظ کوخاص قسم کی چیز پرخاص قسم کی سیاہی یا پینسل سے لکھنا، یاروحوں کوحاضر کرنے کے لیے کسی مخصوص صفات کے حال بیجے کے سامنے آئینہ رکھ دینا، یامخصوص تعویذات اور ورد وغیرہ کا پڑھنا' تو بیرسب کچھارا دہ کی تا ثیر کے مخصوص حالات اورشرا ئط ہیں جن کی وجہ سے خارق العادت اورغیر معمولی افعال انجام پذیر ہوتے ہیں' بنابرایں جب کسی چیز کے بارے میں علم ویقین حاصل ہوجائے تواس سے حواس کوالیی قوت مل جاتی ہے جس سے انسان اس چیز کا مشاہدہ کرنے لگتا ہےاوروہ چیزجس کے بارے میںعلم ویقین حاصل ہوا تھاا پنی مجسم صورت میں انسان کے سامنے آ جاتی ہے' آ پ خود بھی اس کو آ زما سکتے ہیں اور وہ اس طرح کرآپ پہلے اپنے آپ ہے کہیں کہ فلاں چیزیا فلاں شخص میرے سامنے موجود ہے اور میں اسے اپنی آئکھوں سے دیکھر ہاہوں اور اس بات کی بابت اپنے آپ کواچھی طرح سمجھائیں پھر عالم خیال میں اس طرح اس کا تصور کریں کہاں کے بارے میں کسی طرح کا فٹک وشبہ باقی نہ رہے یعنی اس کے موجود نہ ہونے کا شائبہ تک نہ یا یا جائے بلکہ اس کے موجود ہونے اور سامنے قرار یانے کا پختہ یقین کرلیں تو آب اس طرح محسوں کریں گے کہ وہ آپ کے سامنے ہے اور جس طرح سے آپ چاہتے تھے ای طرح آپ اسے اپنے سامنے اپنی آٹھوں سے دیکھ رہے ہیں چنانچہ تاریخ میں گئی ایسے واقعات مذكور ہیں كہ بعض حكماء واطباءا پنے مریضوں كاعلاج اى طریقہ سے كرتے تھے لینی مریض كوصحت یا بی كااس طرح یقین دلاتے متھے کہ پھراسے اپنی بیاری کا تصور تک باقی ندر ہتا تھا جس کے بعدوہ اپنے آپ کو صحت مند یا تا اور بیاری کے آ ثارتک با تی ندر ہے' یعنی وہ صحح معنے میں صحت مند ہوجا تا تھا' لہذا جب پیرسب سچھمکن ہےاوروتوع پذیر بھی ہو چکا ہےتو پھر یہ بات بھی خارج ازامکان نہ ہوگی کہ اگر ارادہ توی ہوتوجس طرح اس کا اثر ارادہ کرنے والے پرظاہر ہوتا ہے اس طرح سے دوسروں پر بھی ظاہر ہوخواہ کسی مخصوص شرا کط اور حالات کےساتھے ہویاان کے بغیر ہو' یعنی ارادہ کی تا ثیر میں مخصوص حالات و شرا ئط کارفر ماہوں یا نہہوں۔

مذكوره بالامطالب سے جواہم تكات واضح موتے ہيں وه يہيں:

پہلانکتہ۔قوت ارادہ کی اثر آفرینی میں سے معیار ملحوظ ہوگا کہ خارتی العادت کام انجام دینے والے تخص کواس چیز کے بارے میں علم ویقین حاصل ہوجواس کے مدنظر ہے لیکن میضروری نہیں کہ اس کا بیملم ویقین اصل حقیقت کے مطابق بھی ہومثلا جولوگ ستاروں کو سخر کرتے ہیں وہ بین ظرید رکھتے ہیں کہ آسانی ستاروں کے ساتھ کچھروعیں وابستہ ہیں جن سے استفادہ کیا جا سکتا ہے تو عین ممکن ہے کہ ان حضرات کا بینظر بیراصل حقیقت سے مطابقت ندر کھتا ہولیکن چونکہ وہ اس کی بابت اپنے تیکن علم و یقین رکھتے ہیں اس لیے ان کا ارادہ موثر ثابت ہوتا ہے۔ چنا نچ اس بات کو بھی خارج از مکان قر ارنہیں دیا جا سکتا کہ روحانی علوم کے ماہرین اور عملیات واوراد کرنے والے حضرات جن مخصوص فرشتوں اور شیاطین کے ناموں کے ذریعے اپنے خصوص علوم کے ماہرین اور عملیات کرتے ہیں وہ بھی اسی زمرے سے ہوں ' (یعنی جس طرح ستاروں کی ستاروں کے ساتھ وابستگی کا نظریہ قائم کر کے ان سے استفادہ کرتے ہیں اس طرح عملیات کرنے والے حضرات بھی مفروضہ روضہ ملائکہ وشیاطین سے استفادہ کرتے ہیں اس موضور کرنے والے حضرات کی والے میں اس کے کہ حضرات بھی مفروضہ ملائکہ وشیاطین سے استفادہ کرتے ہوں) روحوں کو صاضر کرنے والے حضرات کا نظریہ بھی ایسا ہی ہے کہ

جوبی عقیدہ رکھتے ہیں کہ وہ روحوں کواپے سامنے دیکھتے ہیں جبکہان کے پاس سوائے اس کے اور کوئی دلیل و ثبوت ہی نہیں کہ یہ روحیں ان کے عالم خیال یا عالم حس میں حاضر ہوتی ہیں ( لینی ان کا دعوی ہی ان کی دلیل ہے ورنداس کے علاوہ کوئی دلیل موجود نہیں) تواب دیکھتا ہے کہ آیا واقعتا کچھ روحیں ایسی ہیں جوان کے سامنے ہوتی ہیں اور وہ انہیں دیکھتے ہیں یا نہیں؟ تواس سلسلے میں ہم یہ کہیں گے کہ اگران کی بات صحیح ہوتی تو یقیناان کے علاوہ دوسر لوگ بھی روحوں کا مشاہدہ کر سکتے کیونکہ ہرخض عالم خیال و عالم حس رکھتا ہے تو یہ بیس ہر میں ہیں جوسکتا ہے کہ صرف چندا فراد کے عالم حس ہی میں روحیں جلوہ فکن ہو سکیں البنداریہ کہنا تھا تھا تھا تھا کہ دورہ وہاتی ہیں لینی ستاروں کی تسخیر کرنے والے وغیرہ بنا برایں روحوں کے حاضر کرنے کی بابت یہ چارشہات و غلط فہیاں بھی دورہ وہاتی ہیں !

ا بعض اوقات لوگ اس شخص کی روح کو حاضر .....کرنے کا دعویٰ ....کرتے ہیں جو زندہ ہے اور اپنے کام میں مصروف ہے اور اسے اس تک نہیں ہوتا کہ اس کی روح کوئی جگہ حاضر کیا گیا ہے حالانکہ ہر انسان کی ایک ہی روح ہوتی ہے جس کے ساتھ وہ زندہ ہے، نہ یہ کہ ایک روح اس کے ساتھ رہتی ہے اور دوسری کوکسی جگہ حاضر کیا جا سکتا ہے۔

۲۔کہاجا تا ہے کہ روح تو مجردات میں سے ہے اور زمان ومکان سے اس کا کوئی تعلق ہی نہیں لہذا اسے کسی خاص جگہ حاضر کرنے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

۳۔کہاجا تاہے کہایک ہی مخص کی روح دو مختلف افراد کے سامنے مختلف صورتوں میں ظاہر ہوتی ہے۔

۴۔کہاجا تاہے کہ جوروعیں حاضر ہوتی ہیں وہ یا جھوٹی خبریں دیتی ہیں یا پھرایک دوسر رے کی تکذیب کرتی ہیں۔ مبر حال بیہ چارفتم کےشہبات .....غلطفہمیاں .....روح کےا حضار کی بابت موجود ہیں کیکن ان سب کا جواب ایک

بی ہے اور وہ یہ کہ روح صرف ای مخف کے عالم خیال وحس میں ظاہر ہوتی ہے جواسے حاضر کرنے کا عمل کرتا ہے نہ یہ کہ وہ (روح) عام مادی اشیاء کی طرح ظاہر بظاہر ہمارے مشاہدہ میں آنے والی چیزوں کی مانندہے کہ جسے ہم اپنی حسی تو توں کے ذریعے ویکھتے یا محسوس کر سکتے ہیں' ( کیونکہ اگر روح، عام مادی اشیاء کی مانند ہوتی تو ہر شخص اسے محسوس یا اس کا مشاہدہ کرسکتا جبکہ ایسا ہر گزنہیں بلکہ وہ صرف اس مخض کے عالم خیال وحس میں آتی ہے جواسے حاضر کرنے کاعمل کرتا ہے اور اس کے حاضر

ہونے کے مخصوص حالات وشرا کط وہی ہیں جوہم پہلے ذکر کر بھے ہیں )۔

دوسرانکتہ۔اپنے مضبوط وقوی ارادہ کی بنیاد پرخارت العادت ....غیرمعمولی .....کام انجام دینے والاشخص یا تواپئے ارادے میں اپنی ہی روحانی قوت کا سہارا لے گا جیسا کہ ریاضتیں کرنے والے اکثر افراد کامعمول ہے تولامحالہ اس کی قوت ارادہ اوراس کی اثر آفرین نہایت محدود ہوگی اور یاوہ اپنے ارادے میں اپنے پروردگار خدائے متعال کی ذات کا سہارا لے گا جیسا کہ انہیاء واولیا ہے الہی اور خدا کے نیک وصالح وصاحبان یقین کامعمول ہے کہ وہ جس چیز کا ارادہ کرتے ہیں موصرف خدا کے لیے اور خدا ہی کہ دوسہارے پر چاہتے ہیں اس کے علاوہ وہ کسی چیز کا ارادہ کرتے ہی نہیں اس لیے ان کا ارادہ خدائی ارادہ کہلاتا ہے جو کہ نہ محدود ہے اور نہ مقید اور بیدارادہ اس قدر پاک و پاکیزہ ہے کہ اس میں کوئی نفسانی قوت

کارفر مانہیں ہوتی بلکہ جس دفعس' سے بیصادر ہوتا ہے اسے اس پر کسی طرح کا کنٹرول نہیں ہوتا اور وہ صرف ذات تق تعالی کے سہارے پر قائم ہوتا ہے اسی لیا ارادہ سے موسوم کیا جاسکتا ہے لہذا اگر وہ تحدی یعنی مخالفین کی طرف سے چینئی کے مقام میں اپنی اثر آفرینی کرے جیسا کہ اکثر انبیاء علیم السلام کی بابت منقول ہے تو اس کا اثر '' معجزہ'' کہلاتا ہے اور اگر '' تحدی'' کے مقام میں نہ ہوتو اسے کرامت یا استجابت دعا ۔۔۔۔ جبکہ دعا بھی اس کے ساتھ ہو۔۔۔۔ کہلاتا ہے کیان پہلی قشم والا ارادہ کہ جس میں ارادہ کرنے والا تخص صرف اپنی روحانی قوت کا سہارالیتا ہے نہ کہ خدا کا' تو اگر اس کا اثر ۔۔۔۔۔ اور عمل ۔ جن یاروح وغیرہ کی مددسے ظاہر ہوتو اسے اصطلاح میں ''کہا خات' کہا جاتا ہے اور اگر دعا' وردوغیرہ کے ساتھ ظاہر ہوتو اسے اصطلاح میں ''کہا جاتا ہے اور اگر دعا' وردوغیرہ کے ساتھ ظاہر ہوتو اسے اسے یادکیا جاتا ہے اور اگر دعا' وردوغیرہ کے ساتھ ظاہر ہوتو اسے اسے اسلاح میں ''کہا جاتا ہے اور اگر دعا' وردوغیرہ کے ساتھ ظاہر ہوتو اسے اسے یادکیا جاتا ہے۔۔

تیسرا تکته چونکه ان خارق العادت افعال کا دارو مدار اراده کی قوت پر ہے لبند ااراد ہے میں قوت وضعف کی نسبت سے ان افعال میں بھی فرق پایا جائے گا اور میہ بات ممکن ہوگی کہ ان میں سے بعض افعال دوسر ہے بعض کا ابطال کردیں ۔۔۔ انہیں ختم کردیں ۔۔۔ جبیبا کہ مجزہ جاد وکو ختم کردیتا ہے گیا ہی کہ ضعف و کمزور اراده کے حامل افراد کا اراده ان افراد پر اثر نہ کر ہے جن کا ارادہ قوی و ستھم ہے جبیبا کہ تو یم لیعن کسی کوسلا دینے (اس پر نیند طاری کردینے) اور روح کو حاضر کرنے کے اعمال میں دیسے میں تاریخ جائیں گے۔

# ایک علمی بحث

اگرچہ ان علوم کی تعداد بہت زیادہ ہے جن میں خارق العادت افعال اور غیر معمولی و محیر العقول کا موں کی بابت بحث و حقیق کی جات ہے۔ و حقیم کی العقصلی تذکرہ بھی بحث کر کے ان کی تمام قسموں اور خصوصیات وغیرہ کا تفصیلی تذکرہ بھی نہایت مشکل امر ہے۔ تا ہم ذیل میں ان چند علوم کا اجمالی تذکرہ و تعارف پیش کیا جاتا ہے جو عام شہرت رکھتے ہیں اور ارباب بحث و تحقیق کے درمیان متد اول ہیں۔

#### ا۔ سیمیائ:

اس علم میں بیر بحث گی جاتی ہے کہ توت ارادی کو مخصوص مادی تو توں کے ساتھ ملا کر عالم طبیعت میں پائی جانیوالی چیزوں پر کس طرح کنٹرول حاصل کیا جاسکتا ہے' ای علم کی ایک قشم'' عالم خیال پر کنٹرول حاصل کرنا'' ہے کہ جے آتھوں کا جادو کہا جاتا ہے اور بیرجادو کی واضح ترین قشم ہے ۔۔۔۔اس کے ذریعے دیکھنے والے کے سامنے عجیب وغریب امور مجسم ہوتے ہیں ۔۔۔۔،

اليمياء:

اسے ' علم تنخیر'' بھی کہتے ہیں'اس میں رہ بحث کی جاتی ہے کہ ارادی تو توں کوتو کی آسانی ارواح کے ساتھ ملاکر کر طرح ان سے اثر حاصل کیا جاسکتا ہے بعن وہ روحیں جو کوا کب وستاروں اور حوادث روزگار سے وابستہ ہیں انہیں مسخر کر کے (آپنے کنٹرول میں لاکر) یا جنوں سے ارتباط واستمداد کرتے ہوئے بعنی انہیں مسخر کر کے کس طرح اپنا مقصد حاصل کیا جاسکۃ ہے' دوسر سے لفظوں میں رید کہ اس علم میں روحوں اور جنوں کی تسخیر کے طریقوں کی بابت بحث و تحقیق کی جاتی ہے اس وجہ سے اس علم کو' علم تسخیر ات' یا' دمسخر کرنے کافن' کہا جاتا ہے۔

سابه بيمياء

اسے علم ' طلسمات ' بھی کہتے ہیں اس علم میں عالم بالای تو توں کے زمین موجودات کے ساتھ اتھال کے ذریعے غیر معمولی افعال کی انجام دہی کے طریقوں کے بارے میں بحث و تحقیق کی جاتی ہے' کیونکہ جس طرح سے عالم طبیعت میں پائی جانے والی موجودات اوران کی مختلف کیفیات ، مختلف مادی حوادث ووا تعات کے وقوع پذیر ہونے میں موثر ہوتی ہیں اسی طرح آسانی ستاروں وسیاروں اوران کی کیفیتوں کا معاملہ ہے کہ وہ بھی عالم مادہ و طبیعت میں رونما ہونے والے واقعات میں سے ہے۔ پس اگر اس سے مناسبت میں موثر ہیں' مثلاً کسی شخص کا زندہ ہونا یا مرنا وغیرہ اسی عالم مادہ و طبیعت کے واقعات میں سے ہے۔ پس اگر اس سے مناسبت کی حال مخصوص آسانی کیفیتوں کو اس واقعہ سے مربوط کر کے اسے ایک مناسب مادی صورت کے ساتھ ملایا جائے تو اس طرح کا واقعہ دونما ہو سکتا ہے' اسے ہی ' دو طلسم'' کہتے ہیں۔

۳ ريمياء

اسے شعبدہ بازی بھی کہا جاتا ہے اس میں یہ بحث کی جاتی ہے کہ مادی قوتوں سے استفادہ کرتے ہوئے ان کے خواص سے آگا ہی حاصل کر کے ایسے کام کیونکر انجام دیئے جاسکتے ہیں جوظا ہری طور پر' خارق العادت' اور غیر معمولی دکھائی دیں۔

مذکورہ بالا چارعلوم وفنون، ایک اورعلم وفن یعنی کیمیاء کے ساتھ ال کرپائی، مرتی علوم کہلاتے ہیں کمیاء ایساعلم وفن ہے جس میں عناصر کی صورتوں کوایک دوسرے میں تبدیل کرنے کی کیفیتوں اور طریقوں پر بھٹ و تحقیق کی جاتی ہے۔ شیخ بہائی '' نے فرمایا ہے کہ ان علوم کے بارے میں سب سے بہترین کتاب وہ ہے جو میں نے شہر ہرات میں دیکھی جس کا نام'' کلد سر'' ہواور بینام دراصل ان پانچ علوم کے پہلے حروف کا مجموعہ اور ان سے مرکب ہوا ہے یعنی ک، کیمیا سے ۔ل، لیمیا سے ۔ ک

ان علوم کی معروف ومستند کتب میں سے چند ریہ ہیں: اے خلاصہء کتب بلیناس

۲\_رسائل خسروشاہی

٣\_ ذخيره ءاسكندرېير

سم السرالمكتوم .....رازى .....

۵\_التسخير ات ...... کا کی ..... ۲\_اعمال الکوا کب السبعه .... حکیم مفندی .....

اس طرح کیجھ علوم بھی ان سے ملحق ہوتے ہیں جن میں سرفہرست علم الاعداد ہے کہ جس میں اعداد اور حروف کے بأهمى تعلق اور پھران دونوں كے ديگرمطالب كے ساتھ ارتباط اور شلث يا مربع زائچ ميں مطلوب مقاصد سے مناسب اعداد وحروف کومخصوص خانوں میں قرار دینے کی ترتیب وتر کیب کی بابت بحث ہوتی ہے اور ان علوم میں سے ایک علم'' خافیہ'' ہے'اس میں یہ بحث کی جاتی ہے کہ کسی چیز کے نام کے حروف کو تبدیل کر کے بعنی اسے تو ژمروژ کراور آگے پیچھے کر کے اس سے ان فرشتوں یاشیاطین کے نامول کا استخراج کرتے ہوئے کہ جوان پرموکل ہیں اپنے مقصد ومطلوب کو کیونکر حاصل کیا جاسکتا ہے اورای طرح ان نامول سے ترتیب یافتہ اوراد کا پڑھنا بھی زیر بحث لایا جاتا ہے تا کدان کے ذریعے مقصد ومطلوب کا حصول ممكن موسكة اسعلم كي معترترين كتابول ميس ي شيخ ابوالعباس توني اورسيد حسين اخلاطي كي تاليفات سرفهرست بين \_ ان علوم وفنون سے ملحقه علوم میں سے دواور بھی ہیں جوعصر حاضر میں عام رائج ہیں:

(۱)مسمریزم وہمپینا ٹزم ہے۔

ان کے بارے میں ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ بیسب کھھ آرادہ کی قوت اور عالم خیال پراس کے کنٹرول کے نتیج میں واقع ہوتا ہے اوران کی بابت بیثار کتابیں اور رسالتحریر کئے گئے ہیں اور وہ اس قدر مشہور عام ہیں کہ اس مقام پران کے تذکرہ کی ضرورت ہی باقی نہیں ٔ بہر حال اب تک جومطالب ہم نے ذکر کئے ہیں وہ صرف اس لیے کہ ان میں سے جوامور جادواور کہانت پر منطبق ہوتے ہیں ان کی پیچان ہو سکے۔

## آیات ۱۰۴ و ۱۰۵

- نَاكُيُهَا الَّذِينَ امَنُوْ الا تَقُولُوْ الرَاعْنَاوَقُولُوا انْظُرْ نَاوَ السَّعُوْ الْوَلِكُفِرِينَ
   عَذَابُ الِيْمُ
- مَايَوَدُّالَّنِ يُن كَفَرُوْامِنَ اَهْلِ الْكِتْبِ وَلاالْمُشْرِ كِيْنَ اَن يُنَزَّلَ عَلَيْكُمْ
   مِّن خَيْرٍ مِّن جَيْرٍ مِّن جَيْرٍ مِّن فَي فَقَلْ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاعُ وَاللهُ دُوالْفَضْلِ الْعَظِيْمِ ۞

#### ترجمه

اہل کتاب میں سے جن لوگوں نے کفراختیار کیا اور جومشرک ہیں وہ ہر گزنہیں چاہتے کہ تم پر تم ہر کر نہیں چاہتے کہ تم پر تم ہدا ہے پر دردگار کی طرف سے کوئی ٹیر نازل ہو خدا جسے چاہتا ہے اپنی رحمت کے ساتھ مخصوص کر دیتا ہے اور خدا بہت بڑافضل وعنایت کرنے والا ہے۔

## تفسيروبيان

اہل ایمان سے خطاب

°" يَا يُّهَا الَّنِ يُنَ امَنُوا ··· "

(اےوہ لوگو جوایمان لائے ہو۔۔۔)

قرآن مجيدين يه پهلامقام ہے۔ پہلى آيت ہے۔ جس ميں خداوندعالم في مونين سے "ياايھاالله امنوا" كالفاظ ميں خطاب كيا ہے اور پورے قرآن ميں تقريباً ٨٥ مقابات بيں جن ميں مونين سے خطاب ميں ا اندازكوايناما كماي

برحال بيربات قابل ذكر ب كماس طرح كاندازخواه " لياكيُّها الَّذِينَ امَنُوا" كالفاظ من خاطب كال اختیار کرتے ہوئے ہو یاکسی دوسری صورت میں ہواس سے صرف یہی امت مسامت محربی مراد ہے بلکہ یہ با

صرف ای امت کی خصوصیات میں شامل ہے اس طرح کا انداز خطاب،قرآن مجید میں دوسری سی امت کے لیے اخت نہیں کیا گیا۔اس کے مقابل سابقہ امتوں کے کیے لفظ' توم' یا اصحاب وغیرہ استعال کیا گیاہے مثلاً: '' قوم نوح'' '' ق

سوره ء مود ، آیت ۲۸:

\*" قَالَ لِقَوْمِ أَمَاءَ يُتُمْ إِنَّ آياً عَلَى بَيْنَةٍ ٠٠٠، (اس نے کہاا ہے قوم۔میری قوم۔ بہہاری کیارائے ہے اگر میں دلیل کے ساتھ بات کروں۔۔)

سوره ء توبير آيت ٠ ٧:

" (أَصْحُبُ مَلُ يَنَ "

(مدین کے اصحاب) یہاں امت یا قوم کی بجائے لفظ اصحاب ذکر کیا گیاہے۔

سوره وق ، آیت ۱۲:

«وَ أَصْحُكُ الرَّسِّ

(رس کے اصحاب) یہاں قوم کو اصحاب سے تعبیر کیا گیاہے۔

سوره وطهر، آیت ۸۰:

\* "لِبَنِي إِسْرَآءِيلَ"---،

(اے بن اسرائیل ۔ ) یہاں امت کو بن کے لفط سے یا دکیا گیا ہے۔

خطابات کے ختلف الفاظ سے معلوم ہوا کہ آیا گیھا آئی ٹی اُمنٹوا" (اے اہل ایمان) ایمان ایمان خطاب ہے جوامت محمد یکی امتیازی خصوصیات میں سے ایک ہے اور خداوند عالم نے اس انداز گفتگو سے اس امت کونواز کراسے شرف و عزت عطافر مائی ہے تاہم اس مقام پر یہ گفتہ قائل توجہ ہے کہ قرآنی خطابات اور انداز کلام میں اچھی طرح غور وفکر کرنے سے میدامر واضح ہوتا ہے کہ 'الّیٰ بین اُمنٹوا" (وہ لوگ جو ایمان لائے) کے الفاظ سے وہ لوگ مراد نہیں لیے گئے جو لفظ مندن "میں مقصود ہیں کین اگر چہ بظاہر دونوں سے مرادال ایمان ہیں لیکن خطاب کے انداز میں فرق کی وجہ سے ان کے مصداق ومقصود میں بھی فرق ہو۔

سوره ءنور، آیت اسا:

\* " وَتُوْبُوَّا إِلَى اللهِ جَمِينَعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُوْنَ "-(اورتم سب خدا كے حضور توبركرو الم مونين!)

سوره ءمومن، آیت ۸،۷:

(جو (فرشت) عرش کوا تھائے ہوئے ہیں اور جوعش کے اردگر دہیں وہ اپنے پروردگاری حمد وثنا کے ساتھ اس کی تنہیج کرتے ہیں اور وہ ان لوگوں کے لیے جوابیمان لائے منفرت و بخشش کی دعا ما نگتے ہوئے کہتے ہیں: اے ہمارے پروردگار! تو اپنی رحمت اور علم کے ساتھ ہر چیز کا اصاطہ کیے ہوئے ہے پس ان لوگوں کو معاف فرما جنہوں بنیں: اے ہمارے پروردگار! تو انہیں ان سدا بہار نے تو بہ کی اور تیرے راستے پرچل پڑے اور انہیں جہنم کے عذاب سے بچالے اے ہمارے پروردگار! تو انہیں ان سدا بہار باغات میں داخل فرما جن کا تونے ان سے وعدہ فرما یا ہے اور ان کے آباء واجدا ذبیویوں اور اولا دمیں سے جو بھی نیک وصالح ہوں سے انہیں اپنے دامن مغفرت میں جگر دے ۔۔۔۔۔۔کہتو ہی طاقتور اور دانا ہے)۔

اس آیٹ شریفہ میں سب سے پہلے بیربیان کیا گیا ہے کہ حاملین عرش اور دیگر ملائکہ ، لِلَّنِ بِنَ اَمَنُوْا '(ان لوگوں کے لیے جوابمان لائے) استغفار ، .... مغفرت و بخشش کی دعا .... کرتے ہیں '

اس كے بعد الَّذِينَ إمَنُوا "كالفاظ كوتبديل كركان كى بجائے" لِلَّذِينَ تَابُوْا وَاتَّبَعُوا " (وولوگ

جنہوں نے توبہ کی اور پیروی کی ) کے الفاظ استعال کئے گئے (توبہ کامعنی رجوع لیعنی پلٹ آناہے)۔

اوراس کے بعدان .....حاملین عرش ملائکہ ... کی دعا جوانہوں نے '' الَّذِينَ اَحَنُوا'' (جولوگ ايمان لائے

) کے لیے کی اسے بیان کیا اور پھراسے انہی ..... الَّذِين امَّنُوا ..... کی طرف عطف کرتے ہوئے ان کے آباء واجدا ذازواج

واولا دکوذکرکیا' تواس معلوم ہوتا ہے کہ اگر''الذین امنوا''ان سب کے لیے کافی ہوتا جوحضرت پینمبراسلام پرایمان لائے

توان کے آباءوا جداد، بیویوں اوراولا دکوعلیحد وصورت میں ذکر کرنے کی ضرورت ہی ندہوتی بلکہ سب کے سب ایک ہی صف

من قراريات اورسب ير 'الَّذِين امَنُوا" كاطلاق موتا البذااس سے ثابت موتا ہے كه 'الَّذِين امَنُوا" اور 'وَ مَنْ صَلَحَ مِنْ اباً يِهِمْ وَ أَزْ وَاجِهِمْ وَذُيِّ يُتِّهِمْ "كافراد (مصداق) مين فرق إورده دونون ايك عى صنف تهين -

يهى بات ايك اورآيت شريفه من غوركرن سيجى معلوم موتى بے الاحظه مو:

سوره وطور، آیت ۲۱:

\* وَالَّذِينَ امَنُوا وَالتَّبَعُهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيْمَانٍ ٱلْحَقْنَابِهِمْ ذُرِّيَّتَكُمْ وَمَا ٱللَّهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ شَىء ﴿ كُلُّ امْرِ كَا بِمَا كَسَبَ مَ هِيْنُ " -

(وہ لوگ جوامیان لائے اورن کی اولا دیے ایمان میں ان کی پیروی کی تو ہم ان کی اولا دکوان کے ساتھ ملحق کردیر

گے اوران کے انگال میں سے کچھ کم نہ کریں گئے ہر خص اپنے انگمال کے ساتھ گروہے )۔

اس آيت سے معلوم موتا ہے كه النَّنِ بنن إمَنْوا"كے مصداق ميں ان كى ذريت واولا دشامل تبين كيونكدا كراولاد

بھی شامل ہوتی توان کا الگ تذکرہ کر کے انہیں الیّن این امنتوا " سے الحق کرنے کے ذکر کی ضرورت ہی نہ ہوتی الیّن می کہنے

كي ضرورت نه موتى كه م انهين (اولا دوغيره كو)ان (الَّنِ يْنَ امَنُوا) كساته ملادي ك

اورا گربیکها چائے که الّنِ یْنَ اَمَنُوا "سےمرادسب مونین نہیں بلکہ مونین کا ایک خاص گروہ مراد ہے کیونکہ و

ا تَنْبَعَتْهُمْ ذُيِّى يَتْهُمُّهُ '' كے الفاظ اس بات كى دليل ہے كہ وہى موثنين مراد ہو سكتے ہیں جوصاحبان اولا د ہوں نہ كہ تمام موثنين

تب بھی اس صورت میں ''الحاق'' کی ضرورت ہاتی نہیں رہتی اور نہ ہی رہے کی ضرورت باتی رہتی ہے '' وَ مَآ اَ كَتَنْكُهُمْ مِّرْزُ

عَمَلِهِمُ قِبْ شَكَيْءٍ '' • • • ہم ان کے اعمال ہے کچھ کم نہیں کریں گے ۔ کیونکہ وہ بھی ایمان لائے اوران کی بھی ذریت ا

اولا دہوئی اورنسل درنسل ایمان موجودر ہا' تواس صورت میں''الحاق'' کا مسئلہ انہی مونین سیمخصوص ہوگا جوصا حبان اولا· نہیں کہ جوان کی پیروی کرتے ہوئے ایمان کے دائرے میں رہے لہذاوہ اپنے آباء واجداد کے ساتھ کمحق کئے جائیں گئے ب

بات بظاہرتو''معقول'' ہےلیکن آیت کاسیاق اور انداز اس کی تائیز نہیں کرتا کیونکہ آیت کے انداز اور طرز بیان سے میحسوس

ہوتا ہے کہاں میں ..... موشین کے ایک خاص گروہ کی تعظیم و تکریم کا بیان مقصود ہے اوران کی امتیازی صفت و بزرگی کا تذکر

مطلوب ہے جبکہ مذکورہ تو جید کہ جسے ہم نے معقول کہا ہے اس سے صرف میربات ثابت ہوتی ہے کہ بعض مونین ( ذریت اولا د) ، دوسرے مونتین (آباء واجداد) سے کمحق ہوں گے اور وہ سب ایک جیسے ہیں اور ان میں کسی کو کسی پر کوئی فضیلت

Presented by www.ziaraat.com

سوره ءحشر،آیات ۹۰۸، ۱۰:

\* لِلْفُقَرَ آءِ الْمُهُجِرِيْنَ الَّذِيْنَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيابِهِمُ وَ اَمُوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضُلَّا هِنَ اللَّهُ وَمِضُوا لَهُ اللَّهُ وَمِضُوا لَهُ اللَّهُ وَمِسُولُهُ اللَّهِ وَمِضُوا لَا فَيُورُونَ اللَّهُ وَمَسُولُهُ اللَّهِ عَمُونَ فَي صُلُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا اَوْتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى مِنْ قَبُلِهِمْ يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ اللَّهِمْ وَلا يَجِدُونَ فَي صُدُولِ مَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ ال

(اس (مال) میں ان نا درا مہا جرین کا حصہ بھی ہے جواپنے گھروں اور اپنے اموال سے محروم کئے گئے وہ تو صرف خدا کا فضل و نوشنودی چاہتے ہیں اور وہ خدا اور رسول خدا کی فھرت و مدد کرتے ہیں' بہی لوگ صدق ول سے ایمان لائے ہیں اور وہ لوگ جوان سے پہلے دار بجرت میں موجود تھے اور اپنے ایمان پر قائم رہے وہ ان لوگوں سے مجت کرتے ہیں جو بجرت کر کے ان کے شہر میں آئے اور جو پھھان (مہا جرین) کو ملا اس کے بارے میں کسی قسم کا کوئی لائے نہیں رکھتے بلکہ وہ تو ایسے ہیں کہ انہیں اپنے او پر بھی ترجیح دیے ہیں خواہ انہیں خود فقصان ہی کیوں ندا ٹھانا پڑے اور ۔۔۔۔۔۔۔۔ جس شخص کو اپنے فقس کے حص میں مبتلا ہونے سے بچالیا گیا تو اس جیسے لوگ ہی کا میاب وکا مران ہوں گے اور وہ لوگ جوان کے بعد میں آئے وہ دعا کرتے ہیں کہ اے ہمارے پر وردگار ہماری مغفرت فر ما اور ہمارے ان بھائیوں کی مغفرت فر ما جو ہم سے پہلے ایمان لائے اور ہمارے دلوں میں ان لوگوں کے لیے جوایمان لائے ۔ (الَّذِیْنَ اُمَنُوْا) کوئی کینہ پیدانہ ہونے دے پہلے ایمان لائے اور ہمارے درخت کرنے والا ہے )۔

سورهء فتح ،آيت ٢٩:

\* "مُحَمَّدٌ مَّ سُولُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَةَ آشِدًا وُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

اس آیت میں پہلے آخضرت کے ساتھیوں کی تعریف کی گئی ہے اور ان کی صفات بیان کی گئی ہیں ۔۔۔۔۔۔ پھر یہ کہا گیا ہے کہ الّذِ بْنُ اَمَنُوْ اَوْ عَبِلُو الصَّلِحٰتِ ۔۔۔۔۔ (جولوگ ایمان لائے اور اعمال صالحہ انجام دیے )۔ تواس سے معلوم ہوتا ہے کہ آخضرت کے تمام ساتھی ' اللّذِ بْنُ اَمَنُوْ اَوْ عَبِلُو الصَّلِحٰتِ '' کا مصداق نہیں ورندان ۔۔۔۔۔ کی تعریف کے بعد بیالفاظ ذکر کرنے کی ضرورت ہی نہ ہوتی بلکہ بیہ کہ دیاجا تا کہ اللّذ نے ان سے مغفرت واجر عظیم کا وعدہ کیا ہے کہ اللّٰہ نے این سے مغفرت واجر عظیم کا وعدہ کیا ہے۔۔ کی بجائے بیک کی جائے بیک اللہ علی کہ جولوگ ایمان لائے اور اعمال صالحہ انجام دیے اللّٰہ نے ان سے مغفرت واجر عظیم کا وعدہ کیا ہے۔ بہر حال مذکورہ بالا مطالب سے بیر ثابت ہوتا ہے کہ ' الّٰذِ بْنُ اَمَنُوْا'' کے الفاظ ایک اعزاز کے طور پر ہیں کہ جو بہر حال مذکورہ بالا مطالب سے بیر ثابت ہوتا ہے کہ ' الّٰذِ بْنُ اَمَنُوْا'' کے الفاظ ایک اعزاز کے طور پر ہیں کہ جو

صدراسلام میں ایمان لانے والوں کی عزت وشرف کو بیان کرتے ہیں اوراس طرح بیجی ممکن ہے کہ جہاں کہیں 'الّٰنِ بْنَ کَ کُفَنُ وَا'' کے الفاظ ذکر ہوئے ہیں ان سے مرادوہی مشرکین مکہ ہول جنہوں نے صدراسلام میں کفراختیار کرنے میں دوسروں سے پہل کی اور حضرت پنجمبر اسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم پر ایمان لانے سے انکار کرنے میں سبقت کی جیسا کہ اس آیت شریفہ میں بھی اس کا اشارہ ملتا ہے:

سوره ء بقره آیت ۲:

\* "إِنَّا لَّذِينَ كَفَرُوْاسُو آءٌ عَلَيْهِمُ ءَ أَنْكَ مُ تَهُمُ آمُ لَمُ تُنْتُونُ هُمُ لا يُؤْمِنُوْنَ "-

(جن لوگوں نے کفراختیار کیاان کے لیے یہ بات برابر ہے کہ آپ انہیں انذار کریں یا نہ کریں وہ ایمان نہیں لا عیں

گویاجس طرح سے "الَّنِیْنَ امَنُوْا" صدراسلام میں حضرت پیغیبراسلام پرایمان لانے میں دوسروں پرسبقت کرنے والوں کی بابت ہے ای طرح" الَّنِیْنَ کَفَنُوْا" بھی صدر اسلام میں کفراختیار کرنے میں دوسروں سے پہل کرنے والوں کے بارے میں ہے۔

## ایک اعتراض اوراس کا جواب

ال مقام پر ممکن ہے کوئی محض ہے کہ اگر ''این بین امنٹوا'' کے الفاظ ،صدراسلام میں حضرت پنجبراسلام پر العام پر العام ہیں دوسروں پر پہل کرنے والوں کے لیے مختص ہوں تواس سے یہ بات لازم آئے گی کہ قرآن مجید میں جہاں مجبی '' نیا گئے ہا الذین اُمنٹوا'' کے الفاظ میں احکام صادر کئے گئے ہیں وہ سب حضرت پنجبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے زمانہ میں موجود واسلام لانے والوں کے لیے ہوں گے جبکہ یہ کہا جاتا ہے کہ اس طرح کے الفاظ میں جواحکام صادر ہوئے ہیں دہ متام اہل ایمان کے لیے ہیں خواہ وہ صدراسلام میں موجود ہوں یا بعد میں آئیں کیونکہ سب کسب مکلف ہیں اور سب کے لیے عبادات وفرائض کے احکام صادر ہوئے ہیں' بالخصوص سے کہا گراس طرح کے الفاظ سے صادر ہوئے والے احکامات کو لیے عبادات وفرائض کے احکام صادر ہوئے ہیں' بالخصوص سے کہا گراس طرح کے الفاظ سے صادر ہوئے والے احکامات کو '' قضیع حقیقی'' کی صورت میں تسلیم کیا جائے' کیونکہ اس سے احکام کی بابت یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ ان کا تعلق تمام ایمان لانے والوں سے ہے جبکہ ''الّٰذِ بْنُ اُمنٹوا'' سے مخصوص مونین مراد لینے سے اس کی نفی ہوتی ہے۔

اس کاجواب یہ ہے کہ یہ بات درست ہے کہ' الَّنِ یُنَ امنُوْا''کے الفاظ سے مونین کا فاص گروہ مراد ہے آور یہ صدراسلام میں ایمان لانے والوں میں سے ایک گروہ کے لیے اعزاز کے طور پر ہے لیکن اس سے قرآنی احکامات کے تمام اہل ایمان کے لیے ثابت ہونے کی فی نہیں ہوتی کیونکہ یہ دوالگ الگ موضوع ہیں یعنی احکامات کا تمام اہل ایمان کے لیے

ثابت ہونا اورا نداز بیان میں مخصوص افراد کا مراد ہونا دوالگ با تیں ہیں اور ہرایک کے اسباب و وجو ہات مختلف ہیں جیسا کہ

پچھا دکام کی مخصوص انداز بیان کے بغیرصا در ہوئے ہیں (جبکہ وہ تمام الل ایمان کے لیے ہیں اور سب کے لیے ثابت ہیں اور کوئی شخص ینہیں کہ سکتا کہ اس تکم میں چونکہ کی کوخصوص طور پر مخاطب نہیں کیا گیا لہذا بیہ ہمارے لیے نہیں ہیں یا کسی کے لیے نہیں ہیں)۔ بنا برایس 'آئی پُنے اللّٰہ وہ ان کے الفاظ میں صاور ہونے والے احکام ،اک طرح تمام الل ایمان کے لیے ہیں جس طرح 'آئی پُنے اللّٰہ وہ ان اور 'آئی پُنے اللّٰہ وہ اکمات ہیں جس طرح 'آئی پُنے اللّٰہ وہ اکا اللّٰہ ہیں اور نہوں خوا درا نداز خطاب میں صاور ہونے ہیں ور ندان کا تعلق بھی کیونکہ وہ احکام بھی حضرت پغیر اسلام کے شرف واعز از کے طور پر انہیں مخاطب کر کے صادر ہوئے ہیں ور ندان کا تعلق بھی کمن سے ہے لہذا '' آئی پُنے اللّٰہ وہ ان اللّٰہ اللّٰہ ہوں کہ اللّٰہ ہوں کہ اللّٰہ ہوں کہ اللّٰہ ہوں اللّٰہ ہوں اور آنام کم کلفین پر لا گوہوتے ہیں افراد مراد لیے گئے ہیں تو اب ان الفاظ کا استعال دوسرے اہل ایمان کے لیے بھی موجود ہو' کے ونکہ عین مکن ہے کہ کی قرید ( لفظی وغیر لفظی انثیارہ ) کے ساتھ ان الفاظ ( الّٰہ بین امران سے خصوص افراد کے علاوہ دیکر اللّٰہ بین مرجود ہو' کے ونکہ عین مکن ہے کہ کی قرید ( لفظی وغیر لفظی انثیارہ ) کے ساتھ ان الفاظ ( الّٰہ بین امران لیے کئی ہوں جیسا کہ دری ذیل آئی ہوت بین امراکہ سے ثابت ہے :

مرسوس افراد کے علاوہ دیکر اللّٰہ ایمان مراد لیے گئے ہوں جیسا کہ دری ذیل آئی ہا تہ مبار کہ سے ثابت ہے :

سوره ونسآء، آيت ٢٠١:

\* ' إِنَّ الَّذِينَ اَمَنُوا ثُمَّ كَفَىُ وَاثُمَّ اَمَنُوا ثُمَّ كَفَىُ وَاثُمَّ الْهَا ثُمَّ الْهُ الْهُ الْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

#### سوره وجوداً بت ٢٩:

\* "مَا اَنَابِطَامِ دِالَّذِينَ امَنُوا ﴿ إِنَّهُمْ مُّلْقُوْ الْهِمُ "

(میں ان لوگوں کو جوابیان لائے ہرگز اپنے سے دورنہیں کروں گا وہ اپنے پروردگار کے حضور حاضر ہول گے ) ، الفاظ حضرت نوح ﷺ کے ہیں۔

> كلمه *۽ كفر كهنج كي مم*انعت O" لا تَقُوْلُوْا رَمَاعِنَا وَ قُوْلُواانْظُرْ نَا"

اس آیت میں کہا گیاہے کہ ''راعنا'' کی مجائے''انظرنا'' کہواوراگرتم ایسانہیں کرو کے تو گویاتم نے کلمہ عکفر کہا

انظرنا، کی بجائے راعنا، کہتے رہناموجب کفر ہوگا .....اور کافرول کے لیے دردنا ک عذاب مقرر ہے لہذا اس ....راعنا ... سے نہایت سختی کے ساتھ منع کیا گیا ہے نیہ بات ایک اور آیت میں بھی بیان کی گئ ہے اور اس میں '' راعنا'' کامعنی اجمالی طور پر مذکور ہے: ملاحظہ ہو:

سوره ونسآ و،آيت ٢٩٠:

\* مِنَ الَّذِيُّنَ هَادُوايُحَرِّفُونَ التَّاعِنُ نُ الآوَيَقُولُونَ سَمِغْنَا وَعَصَيْنَا وَا عَفَيْرَ تُوُ وَرَاعِنَالَيُّالِاً لَى وَجَمِيْعًا فِي الرِّيْنِ "-

(یہودیوں میں سے کچھلوگ کلمات کوان کے اصل موارد سے پھیردیتے ہیں ، شخریف کرتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ ہم نے سنااور نافر مانی کی تو بھی سن کہ تیری بات بھی سننے والا کوئی نہیں اور تو ہماری رعایت کر ، ، ہماری طرف توجہ رکھ وہ لوگ یہ باتیں اپنی زبانوں کے ہیر پھیراور دین میں طعن کرتے ہوئے کرتے ہیں)۔

کا فروں کے لئے دردنا ک عذاب O" وَلِلْکَفِرِیْنَ عَنَابٌ اَلِیْمٌ" اس جملہ میں'' کافرین' سے،اس آیت میں مذکور حکم کی نافر مانی کرنے والے مراد ہیں یعنی وہ لوگ کہ جنہوں نے ''راعنا'' کی بجائے'' انظرنا'' کہنے کے حکم کوئیں مانا'۔ بیان موارد میں سے ایک ہے جن میں نافر مانی ومعصیت اور کسی حکم اللی پڑمل نہ کرنے کو'' کفر'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔

اہل کتاب میں سے کا فراوگ

° مَايَوَدُّالَّذِيْنَ كَفَرُوْامِنَ اَهُلِ الْكِتْبِ...

اس آیت مجیدہ میں 'الل کتاب 'کے بارے میں دواحمال دیے گئے ہیں:

پہلااحمال بیکداس سے مراد صرف یہودی ہیں۔

اوردوسرااحمال بيكه تمام الى كتاب مراديين خواه يبودي بون ياعيسائي

یہودیوں کا بیر باطل خیال در حقیقت خدا کے ساتھ جنگ وجدال اور اس کے معیار امتخاب پر انگی اٹھانے کے متر ادف ہے۔ اور اگر دوسرے احتمال کوضیح قرار دیا جائے اور کہا جائے کہ اہل کتاب سے مرادیہودی ونصر انی دونوں ہیں تو اسے

علی اصطلاح میں "تعمید بعد التخصیص "عماجائے گا یعنی یہودیوں کا بالخصوص ذکر کرنے کے بعد تمام اہل کتاب کا ذکر کردیا جس میں نصاری بھی شامل ہیں اور بیاس لیے کیا کہ ان سب میں چند مشترک با تیں یائی جاتی ہیں کہ جن

میں سے ایک اسلام دشمنی ہے یعنی وہ اسلام دشمنی میں برابر ہیں اور بد (اسلام دشمنی) ان کے درمیان قدر مشترک ہے۔

اس دوسر احتال كى تائيكسى حد تك اس سوره كى درج ذيل آيات سي بهى موتى بالاحظه مو:

سوره ء بقره ، آیت ۱۱۱:

\* "وَقَالُوْ النَّ يَنْ خُلَ الْجَنَّةُ إِلَّا مَنْ كَانَ هُوْدًا الْوَقَطِ إِي . . . " -

(انہوں نے کہا کہ بہشت میں یہود یون اور تھرانیوں کے سواکوئی داخل نہ ہوسکے گا)۔

سوره ء بقره آیت ساا:

\* "وَقَالَتِ الْيَهُوْدُ لَيْسَتِ النَّصٰ يَعَلَى شَيْءً "وَّقَالَتِ النَّصٰ يَلِيسَتِ الْيَهُوْدُ عَلَى شَيْءٍ "وَّهُمْ يَتُلُونَ

الكِتُبَ..."ـ

(یہودیوں نے کہا کہ نصرانی کچھ بھی نہیں ۔۔۔۔ان کے عقیدے کی بنیاد پھینیں ۔۔۔اور نصرانیوں نے کہا کہ یہودی کی بنیار کچھنیس (یہودیوں کاعقیدہ صحیح نہیں) جبکہ وہ سب کتاب کی تلاوت کرتے ہیں)۔

## روايات پرايك نظر

اہل إيمان كيسردار علي بيس

تفیر' در منثور' میں فدکور ہے کہ ابوقیم نے حلیہ میں ابن عباس کے حوالہ سے ذکر کیا ہے انہوں نے کہا کہ حصرت پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا دفر مایا:

(ما انزل الله آية فيها :يا إنها الذين آمنوا، الأوعلى راسها واميرها،)

خداوندعالم فيجس آيت من جي "ليّا يُنها الَّذِينَ إمَنْوا" ارشاوفر مايا إس يمردارواميرعلي ميل

ال روایت سے ان متعددروایات کی صحت کا ثبوت ملتا ہے جن میں کئی آیات کا امام علی اور اہل بیت کی شان

میں نازل ہونا بیان کیا گیاہے مثلا:

سورهءآلعمران،آیت ۱۱۰:

\*" كُنْتُمُ خَيْرُامَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ..."

(تم بہترین امت ہوجنہیں لوگوں کے لیے بھیجا گیاہے)۔

سوره ء بقره ، آیت ساسما:

\* لِتَّلُونُواللهُ هَلَ آءَعَلَى النَّاسِ ... "

(..... تا كهُمْ لوگول پِر گواه ربو.....)

سوره ءُٽوبه، آيت ۱۱۹:

\* وَكُوْنُوامَعَ الصَّوِقِينَ "

(اورتم ہیوں کے ساتھ رہو)

ان آیات کی تغییر میں مربوطه روایات ذکر کی جائیں گی۔انشاءاللہ تعالی۔

## آيات ۲۰۱ و ۱۰۲

- مَانَنُسَخُ مِنُ اِيَةٍ اَوْنُنُسِهَانَاتِ بِخَيْرِمِّنُهَا اَوْمِثْلِهَا اللَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيئِرُ 
   عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيئِرُ
- ٱلۡمُتَعۡلَمُ ٱنَّااللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّلَوْتِ وَالْاَثُى ضِ وَمَالَكُمْ مِّنَ دُوْنِ اللَّهِ مِن قَلِيَّةً وَلَا نَصِيْرٍ

#### از جمه

O ہم جس آیت کومنسوخ کرتے ہیں یا بھلادیتے ہیں تواس سے بہتر یااس جیسی آیت لے آتے ہیں کیا تجھے معلوم نہیں کہ اللہ ہر چیزیر قادر ہے۔

○ کیا تخصے معلوم نہیں کہ اللہ ہی کے لیے ہے آسانوں اور زمین کی مالکیت واقتدار اور تمہارے لیے اللہ کے سواکوئی ولی وحاکم اور ناصر و مدوگارکوئی نہیں۔

# تفسيرو ببإن

یدو آیتیں (۱۰۱–۱۰۷) نٹے کے بارے میں ہیں اور نٹے کا جو معنیٰ ، فقہاءعظام کے ہاں معروف و مشہور ہے لینی کی ۔۔۔۔۔ شرعی ۔۔۔۔۔ تکم کی مدت کے خاتے اور اس کے نافذ العمل ہونے کے وقت کے پورا ہوجانے کا ظہار۔ تو یہ خاص اصطلاح ، نٹے کی آیت ہی سے ماخوذ ہے اور آیت سے بچھنے جانے والے معنی کا ایک مصداق بھی ہے چنا نچر آیت کے ظاہری الفاظ بھی اس کو بیان کرتے ہیں۔

نشخ كاخدائي عمل

°"مَانَنُسَخْ…"

لغت میں '' نُنخ'' کامعنی زائل کرنا وختم کرنا ہے، چنانچہ کہا جاتا ہے 'نسخت الشمس الظل'' سورج نے سایدزائل کردیا یعنی ختم کردیا 'ارشاد خداوندی بھی ہے:

سوره و حج ، آيت ۵۲:

\* ' وَمَا اَنْ سَلْنَامِنْ فَبُلِكَ مِنْ مَّ سُولٍ قَلا نَبِي إِلَّا إِذَا تَهَمَى الشَّيْطانُ '' ( ہم نے جس رسول یا نی کو بھیجا تو جب بھی اس کے دل میں کوئی تمنا آئی توشیطان نے اس کی آرزومیں وَجل

اندازی کی مرخداشیطان کی دخل اندازیوں ۔۔۔ وسوسوں ۔۔۔۔ کوشم کردیتاہے)۔

ال آيت مين " ننخ" كالفظ زائل كرف اور ختم كردين كمعن من آياب

اورای معنی کی مناسبت سے کہا جاتا ہے: "نسخت الکتاب" میں نے کتاب کوننے کیا یعنی اس سے ایک اور نسخہ بنایا اور بیتب کہا جاتا ہے جب کسی کتاب کے ایک نسخہ سے دوسری کا بی بنائی جائے ۔ تو گویا پہلے نسخہ کے بدلے دوسری کا بی تیار کی جاتے "تر بیل" استعال کیا گیا ہے مال حظہ ہو:
تیار کی جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک آیت میں لفظ "نسخ" کی بجائے" تبدیل "استعال کیا گیا ہے ملاحظہ ہو:

سوره ولي آيت ا • ا :

\* وَإِذَا بَدَّلُنَا آيَةً مَّكَانَ آيَةٍ \* وَّاللَّهُ آعُكُمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوَّ الِنَّمَا ٱنْتَامُفْتَرٍ \* بَلُ ٱكْثَرُهُمْ لايعُكَنُوْنَ "

(ہم جب بھی کسی آیت کو دوسری آیت سے تبدیل کرتے ہیں (اس کی جگددوسری آیت لاتے ہیں) حالانکد خدا بہتر جانتا ہے کہوہ کیا کچھنازل کرتا ہے تاہم وہ (کافر) کہتے ہیں کہ تونے خدا پرافتر اء کیا ہے (اس کی طرف جھوٹی نسبت دے کربات کی ہے) بلکہ حقیقت بیہے کہ ان کی اکثریت علم بی نہیں رکھتی )۔

بېرحال كى آيت كى نخ (منسوخ بونے) سے مرادينيں كەن كاد جودى خم كرديا جائے ....مرے ساس محوكر ديا جائے ..... بلكماس سے مراد ميہ ب كماس ميں مذكور تكم كومنسوخ كرديا جائے كيونكر كئى آيت كا آيت ہونا (علامت و نشانی ہونا)اں وجہ سے ہے کداس سے ملم کی پیچان ہوتی ہے لہذااسے ہی علم کی بنیا دوعنوان قرار دیا گیا اور کہا گیا ہے: " مَا نَنْسَخُ مِنْ اليَةِ"-- بم جس آيت كوجمي منسوخ كرتے بين ....، اور ننخ كى وجدوسب كاذكر كدجو آيت ك آخرى الفاظ مين كياكياب (اَكَمْ تَعْكُمْ أَنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيْرٌ) اس يجى يد امر ثابت بوتا بكر في عمراديب كداصل آيت كومحفوظ ركھتے ہوئے اس ميں مذكور حكم كومنسوخ كرديا جائے .... اس كاثر كوزائل كرديا جائے .... بنابراي، تنخ كي وجه سے آیت میں مذکور حکم وغیرہ بے اثر ہوجائے گالیکن اصل آیت باقی رہے گی' اور اس کے بعد ذکر کئے جانے والے جملہ 'نُنُسِهَا' سے بھی ای امری تقدیق ہوتی ہے کیونکہ ''نُنْسِهَا'' کامعیٰ ذہن سے نکال دیناہے ( بھلوانا )، جبکہ ''نَنْسَخُ 'کا معن خم كردينا ب- تواس طرح آيت كامعي يول كياجائكا" ماننهب بآية عن العين اوعن العلم نأت بخير منها اومثلها" كمهم جسآيت كظاهرى وجود كوخم كرتيين (اسكار كوزائل كرتي بين اسيس مذکور حکم کومنسوخ کرتے ہیں) یا اسے ذہنوں سے نکلوا دیتے ہیں تواس سے بہتر آیت یا اس کے شل لاتے ہیں۔

#### ايك قابل توجه نكته

اس مقام پریہ بات قابل ذکر ہے کہ کسی چیز کا کسی چیز کی آیت لینی علامت ونشانی ہونا ہرمقام ومورد کے مطابق ہوتا ہے لہذا موارد و مقامات کے مختلف ہونے کی وجہ سے آیت ونشانی ہونے کی وجوہات بھی مختلف ہوتی ہیں اور ہر چیز کی حیثیت اور مخصوص حالات واوصاف کی بنیاد پراس کی آیت لیعنی نشانی کانعین ہوتا ہے،مثلاً قرآن مجید کی آیات اس لحاظ ہے الله تعالیٰ کے وجود کی علامتیں اور نشانیاں ہیں کہ دنیائے بشریت کا کوئی فردان کی مثل ونظیر پیش نہیں کرسکی کا سی طرح ا حکام و فرامین البی اس لحاظ سے خدا کی نشانیاں ہیں کدوہ خدا کے تقرب اور تقوی کے حصول کا ذریعہ ہیں اور عالم شتی میں پائی جائے والی بر مخلوق اپنے وجود میں اپنے خالق وموجد کے وجود کی نشانی ہے اور اس مخلوق کی ہر صفت اور وجود کی خصوصیت خدا کے اساء مباركداورصفات مقدسه كي خصوصيات كي نشاني بأورانبياء واوليائ الى خاظ سے خداوند عالم كي أيتين ونشانيان بين کہ لوگوں کو اپنے اعمال وافعال اور گفتار وکر دار کے ذریعے خدا کی طرف بلاتے ہیں مبہرحال ہر چیز مخصوص سبب اور وجہ سے کسی چیز کی نشانی (آیت) قرار پاتی ہے اور چونکہ تمام اشیاء ایک جیسی نہیں اس لیے ہرایک کی علامت ونشانی بھی مختلف ہوتی ہے 'بنابرایں ہرآیت (نشانی) شدت وضعف کے کھاظ سے دوسری آیت ونشانی سے مختلف ہوگی بعنی آیتوں (نشانیوں) کے درمیان مراتب کا فرق پایا جائے گا اور وہ فرق اس طرح ظاہر ہوگا کہ کوئی آیت (نشانی) خدا کے وجود کی علامت ہونے میں قوی وزیا دہ مضبوط ہوگی اور کوئی اس سے کمتر'یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے آیات ونشانیوں کے مراتب کے مختلف ہونے کی طرف اس طرح اشارہ فر مایا ہے:

سوره عنجم،آبیت ۱۸:

﴿ لَقَدُ رَاى مِن البِّرِي إِلَا لَكُبُرُى " . . .

(اس نے (پنیمبراسلام نے)معراج کی رات اپنے پروردگار کی بڑی بڑی نشانیوں کودیکھا)۔

اس کے ساتھ ساتھ یہ مطلب بھی قابل ذکر ہے کہ ہرآیت ونشانی علامت ونشانی ہونے کی تمام حیثیتوں اور پہلوول انہد میں ترک بعض سیند ہے : سی جہ ہے میں بہلہ میں نشانی ہوتی ہوں مدید وحیتہ اس بہلووں میں توات

کی حامل نہیں ہوتی بلکہ بعض آیتیں صرف ایک حیثیت اور پہلو میں نشانی ہوتی ہیں اور بعض متعدد جہتوں اور پہلووں میں تواک طرح ان کا ننخ (منسوخ ہونا) بھی عین ممکن ہے کہ صرف ایک پہلو اور جہت میں ہو یا متعدد جہتوں اور پہلوؤں میں اس کی واضح مثال ہیہ کے قرآن مجید کی بعض آیتیں اپنے شرعی تھم کے لحاظ سے تومنسوخ قراردی گئی ہیں (ان میں مذکور شرع تھم) نافذ العمل نہیں رہا) لیکن اپنے مجرہ ہونے اور اپنی فصاحت و بلاغت کے لحاظ سے منسوخ نہیں ہوئیں بلکہ پہلے کی طرح اعجاز اور فصاحت و بلاغت کی لط خات میں اور ان کی اس جہت میں کوئی فرق پیدا نہیں ہوا تو اس سے ثابت ہوا کہ کی آیت کا منسوخ ہو ایسانہیں کہ وہ ہر لحاظ سے منسوخ ہوگئ ہے بلکہ اس کے منسوخ ہونے کی ایک یا متعدد جہتیں ملحوظ ہوں گا۔

اور" نُنخ" کاجوسی معنی ہم نے ذکر کیا ہے اس کی بنیا دزیر بحث آیت کے آخری جملہ" اَکمْ تَعْلَمُ اَنَّ الله عَلَٰ کُلِّ شَیْءَ عَنِیْرٌ"۔۔۔ کیا آپ نہیں جانے کہ خدا ہر چیز پر قادر ہے ۔۔اور آیت (۱۰۷) کے پہلے جملہ" اَکمْ تَعْلَمُ اَللَٰ اللّٰهَ لَهُ مُلْكُ الشَّالَوٰتِ وَالْاَ مُنِ مَنْ اللّٰهِ اَللّٰهِ لَكُ مُلْكُ الشَّالُوٰتِ وَالْاَ مُنِ مَنْ اللّٰهِ اَللّٰهِ لَكُ مُلْكُ الشَّالِ بِرِنْحَ كَاوَتِ عَمْ اور ایس اور جہ کے والے معنے ومفہوم کی بنیا دیر نُح کا وسی معنی اور عمومیت

العدار المستعمل المعتمل المستعمل المستع

کسنج پراعتر اض کی دومکنه صور تیں کسنج کے بارے میں جواعتر اض مکن ہے یا وہ اعتر اض جو یہود یوں نے نئج کی بابت کیا ہے ۔۔۔ جیسا کہ زیر بھٹ آیت کے ثنان نزول میں مذکور ہے ۔۔۔۔ اسے دوطرح سے نسخ کے ساتھ مر بوط کیا جاسکتا ہے اور درج ذیل دوجہوں کے حواا سے یوں بیان کیا جاسکتا ہے: ا۔اس لحاظ سے کہ جوآییت خداوند عالم کی طرف سے نازل ہوئی ہووہ یقیناکسی الیم حقیقی مصلحت کی حامل ہوگی جس کا تحفظ اس آیت کے سواکسی ذریعے سے ممکن نہیں ۔ پس اگروہ آیت منسوخ ہوجائے تو وہ مصلحت بھی ہمیشہ کے لیے ختم ہو جائے گی اورا سے کوئی چیز تحفظ نہیں دے تکتی کیونکہ وہی آیت اس کے تحفظ کی صانت لے کرنازل ہوئی تھی اور گوئی چیز بھی اس کے مقام پرنہیں آسکتی کہندای آیت کے منسوخ ہوجانے کے نتیج میں وہ تمام فوائدادرلوگوں کی بہتری و بھلائی کی ضامن مصلحتیں بھی ہاتھ سے نکل جائیں گی'اوراس کے ساتھ ساتھ یہ بات بھی واضح ہے کہ خداوند عالٰ کاعلم اس کے بندوں کے علم جیسانہیں کہاس میں تغیروتبدل بیدا ہوتارہے اور اسباب وعوامل کے مختلف ہونے کی وجہ سے اس میں تبدیلی آجائے یعنی بھی اں کاعلم سی کام میں مصلحت کی تشخیص کرے اور وہ اس کا حکم صادر کردے پھر دوسرے دن اس کے علم میں تبدیلی آ جائے اور وہ پہلی مصلحت کی بجائے کسی اورمصلحت کی تشخیص کرے کہ جوکل اس کے علم میں نہ آ سکی تھی للہذاوہ پہلے تھم کوتبدیل کر کے دوسرا تھم صادر کرے اور اپنے پہلے تھم کے غلط و تا درست ہونے کا فیصلہ کر کے نئے تھم کا اعلان کرے اور بیسلسلہ ہرروز جاری رہے خدا کی بابت ایسا ہرگز نہیں ہوسکتا کیونکہ بیسب کچھ بندوں کے علم کی بابت تو قابل تصور ہے کیونکہ خدامصلحت و بھلائی کے تمام پہلووں سے آگاہ ہےاوراس کاعلم تمام جبتوں پر حاوی اوران پر محیط ہے لہذا اس کے حکم میں روز بروز تبدیلی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا جبکہ لوگوں کاعلم کسی چیز کے تمام پہلووں پرمحیط نہیں ہوتا جس کی وجہ سے وہ اپنے فیصلے بدلتے رہتے ہیں اورمصالح و مفاسد کی بنیاد پران کے نقطہ ہائے نظراور موقف میں تبدیلی واقع ہوتی رہتی ہے گویا جس کام میں مصلحت نظر آتی ہے اسے انجام دين كافيمله كرليت بين اورانجام ديت بين ليكن جب اپني غلط بني كي طرف متوجه بوجائي يا كوكي مفسده مستخرا بي النجام نظرآ جائے تواسے ترک کردیتے ہیں اور میاس لیے ہوتا ہے کدان کاعلم محدود ہے اور کسی امر کے جملہ پہلووں پرمحیط نہیں جبکہ خدا کاعلم تمام جہتوں اور ہرامر کی مصلحت اور معیار و بہتر ہونے کے تمام پہلووں پرمحیط ہے جس کی وجہ سے وہ کسی طرح کی غلط فہی کا شکارنیں ہوسکتا (اس لیے اس کے حکم میں تبدیلی کیوں؟)

۲۔ اگر چہ خدا کی قدرت وسیع ولامحدود ہے اور اس کے اختیار واقتد ار میں کسی طرح کی محدودیت اور قید وشرط نہیں پائی جاتی تاہم یہ بات بھی اپنی مقام پر مسلم ونا قابل افکار ہے کہ جب وجود میں لانے اور وجود میں آنے کے تمام مراحل طے

ہوجا ئیں (کسی چیز کو وجود حاصل ہوجائے) تو پھراس میں تغیر و تبدیلی نہیں ہوسکتی کیونکہ بیا کیہ طےشدہ امر ہے کہ جب کوئی چیز کسی حالت میں پورے طور پر آ جائے تواس سے کسی دوسری حالت میں تبدیل نہیں ہوسکتی بینی وجود میں آ جانے کے بعداس میں تبدیلی کا کوئی امکان باتی نہیں رہتا۔۔۔۔ ہر طرح کی تبدیلی کے امکانات وجود میں آ جانے کے تمام مراحل طے کرنے سے پہلے تک ہیں۔۔۔۔ اور اس کی مثال انسان کے اختیاری افعال جیسی ہے کہ جب تک انسان کسی فعل کو اپنے اختیار سے انجام نہ دے اس وقت تک وہ اس کے اختیار سے اختیار ہے اختیار ہے اختیاری افعال جائے گئین جب اس نے اپنے اختیار کے ماتھوا سے انجام دے وہود وہود و جود و جود

بہ ہے گئے بارے میں کئے جانے والے اعتراض کی دوسری صورت تواس کا جواب یہ ہے کہ بہاعتراض ال صورت میں سیح ودرست تسلیم کیا جاسکتا ہے جب خدا کے مطلق اور بلا قیدوشر ط ما لک ہونے کا اٹکار کر دیا جائے اور یہ بات مان فی جائے کہ سی چیز کو وجود عطا کرنے کے بعداس چیز پر خدا کو کسی قتم کا کوئی اختیار حاصل نہیں ہوتا اور اب اس میں کسی طرح کو تصرف اور عمل خل خل خل الله مغلولة "خدا کا ہاتھ بندها ہوا ہے ۔۔۔۔۔اب وا تصرف اور عمل خل خدا کا ہاتھ میں نہیں جیسا کہ یہودی کہتے تھے: " یدائلله مغلولة "خدا کا ہاتھ بندها ہوا ہے ۔۔۔۔۔اب وا باختیار ہو چکا ہے ۔۔۔۔۔البذا خداوند عالم نے زیر بحث آیت کے ذیل میں مذکورہ بالا اعتراض کی پہلی صورت کے جواب کے طور پر اپنی قدرت کا ملہ کا اظہار کرتے ہوئے یوں ارشا وفر مایا: " اَلَمْ تَعْلَمْ اَنَّ اللّٰهَ عَلَى گُلِّ شَیْ وَ قَبِ لِیْرٌ ' کیا آپ نہیں جا سے بہتر یا کم ان کم اس جیسی عطا کرنے سے عاجز احوان نہیں '

 بلکہ وہ ہر حال میں مالک ہے اور اس چیز پر بھی کلمل اختیار وقدرت رکھتا ہے جواس نے کسی کی ملکیت میں دے دی ہو بنابرایں اگر ہم حقیقت امر میں خور کریں تو معلوم ہوجا تا ہے کہ ہر طرح کی مالکیت واقتد اراور ہر طرح کا تصرف واختیار خدا کے پاس کی مالکیت میں کوئی قید و شرط اور محدود بیت نہیں پائی جاتی 'اور جب ہم اپنی مالکیت واقتد اراور تصرف واختیار کی حدود پر نظر ڈالیس تو معلوم ہوجا تا ہے کہ ہمیں کسی طرح کا استقلال حاصل نہیں ، وہی ہمارا ولی وحا کم مطلق ہے اور جب ہم اپنی فاہری استقلال کہ جو حقیقت میں نظر واحتیاج ہے استقلال و بے نیازی کی شکل میں اس نے ہمیں عطا فر ما یا ہے کو رکھیں تو بھی یہ معلوم ہوتا ہے کہ ہم اپنے امور کی تدبیر پر قدرت ہی نہیں رکھتے اور اس کی مدون ہوت کے بغیر اپنے اقتدار و واضح طور پر بھی جاتی ہیں کر سکتے الہٰ اونی ہمارا '' و گئی استفلال بی نہیں کر سکتے الہٰ اون کی جاتی ہوتا ہے کہ ہم اپنے امراک کی واقع و لامحدود مالکیت اس کے علاوہ کی کو حاصل نہیں اور وہ سب کا ولی و حاکم اور نصیرو مددگار ہے۔

برجال يدد عِلْ: "أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ"، 'ٱلمُ تَعْلَمُ أَنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّلوْتِ وَالْاَسْ صِ " نَحْ كَ بارے ميں كئے جانے والے اعتراض كى دوصورتوں كے بالترتيب جوابات كى حيثيت ركھتے ہيں اور ان دوجملوں کا الگ الگ ہونااس امر کی دلیل ہے کہ یہ اعتراضات کے جواب کے طور پر ہیں اور آیت ا + 2 کے آخری الفاظ" ومالكمه من ولي ولا نصير بمجي دوامور پرمشمل بين:ايك" ولي"اوردوسرا" نصير" ـ اوربيه دراصل ان دو جوابات کی پھیل کےطور پر ہیں اس صورت میں آیت کامعنی بوں ہوگا کہ اگرتم خداوند عالم کے ما لک علی الاطلاق ہونے کو خاطر میں نہ بھی لاؤاور تمہاری تو جرصرف اس مالکیت پر ہوجوتہ ہیں عطاکی گئی ہے تب بھی صرف وہی تمہارا'' ولی'' ہے اور اس كي سواكوئي تمهارا ' ولي ' وحاكم مطلق نهيس كيونكه جو مالكيت تمهيس عطاكي من بيوه بھي اس سے وابستہ ہے اور تمهيس اس ميں كوئى استقلال حاصل نہیں یعنی تم اس میں بھی اس کے محتاج ہولہذا اسے حق حاصل ہے کہ تمہاری بابت اور جو پچھے تمہارے پاس ہے.....تمہارے اختیار وملکیت میں ہے.... اس میں جس طرح چاہے دخل وتصرف کریے اور اگرتم اپنی والبنتگی اور عدم استقلال كوبهي خاطريس ندلاؤ بلكدايخ ظاهرى اقتداراور مالكيت وتسلط بى كومدنظر قرار دوتب بهى ميحقيقت عمهار سامن واضح ہوجائے گی کہتمہاری پیظاہری مالکیت واقتدار اور استقلال واختیار تمہاری کفایت نہیں کر سکتے اور ان کی بنیا و پرتمہارے مقاصد کی محیل ہوسکتی ہے نہ مہارے ارادے بورے ہوسکتے ہیں بلکدان کے ساتھ ساتھ خداکی اعانت ونفرت ضروری ہے اوروہی تمہارا' ونصیر'' ومددگار ہے۔الہٰ ذااس حوالہ سے کہ صرف وہی تمہارا مددگار ہےاسے تن حاصل ہے کہ تمہاری بابت اپنے اختیارات استعال کرے اور تم جس راہ پر بھی چلووہ تمہارے امور میں جس طرح سے چاہے تصرف کرسکتا ہے (اس لحاظ ہے کہ اس نے تنہیں مالکیت اقتد ارواختیار اوراستقلال عطا کیا ہے اور وہی تنہارا مددگار ہے اس کے سواکوئی تنہاری نفرت كرنے والانہيں، وہ تمہارے بارے میں اور تمہارے تمام اموركى بابت برطرح كا اختيار ركھتا ہے اور ہونتم كا فيصله كرنے كى

قوت رکھتا ہے)۔ بنابراین''نٹخ'' کی بابت کوئی اعتراض باتی نہیں رہتا۔

ایک اد بی نکته

یہاں یک تقابل ذکر ہے کہ آیت (۱۰۷) کے آخری جملہ ''و مَالَکُٹُم مِّنْ دُوْنِ اللهِ ، ، '' میں اسم طاہر کو ذکر کیا گیا ہے جبکہ فیمیر کو ذکر کر کے بھی بات پوری ہو سکتی تھی لیخن ' مِنْ دُوْنِ اللهِ '' کہا گیا ہے'' من دومہ'' نہیں کہا گیا ' تواس کی وجہ سیے کہ یہ جملہ ' و مَالکُٹُم مِّنْ دُوْنِ اللهِ مِنْ وَّ لِیِّ وَّ لَا نَصِیدٍ '' اپنے مقام پرایک مستقل جملہ ہے اور اس کے بغیر بھی '' نہیے مقام پرایک مستقل جملہ ہے اور اس کے بغیر بھی '' نہی کہ جانے والے اعتراض کا جو اب ما ممل نہیں رہتا (اس جو اب کھل کرنے کے لیے اس جملہ کی ضرورت باتی نہیں رہتا (اس جو اب کھل کرنے کے لیے اس جملہ کی ضرورت باتی نہیں رہتی ) اس لیضمیر کی بجائے اسم ظاہر ذکر کرنا درست ہے۔

کنے کی بحث میں مذکورہ بالاتمام مطالب سے درج ذیل اہم نتائج حاصل ہوتے ہیں: ا۔ ''نئے'' کا تعلق صرف نثر گی احکام سے نہیں بلکہ تکو بنی امور میں بھی نئے ممکن ہے۔ ۲۔''نئے'' کے لیے ناسخ اور منسوخ دونوں ضروری ہیں (ان میں سے کسی ایک کے بغیر دہ تحقق پذیر نہیں ہوسکتی)۔ سے ناسخ میں منسوخ کی ہرصفت کمال یااس میں پائی جانے والی مصلحت موجود ہوتی ہے۔

المرجہ اس کے طاہری طور پرمنسوخ سے مختلف بلکہ اس سے مناقات رکھتا ہے کین اس لحاظ سے دونوں کے درمیان سے مناقات رکھتا ہے کین اس لحاظ سے دونوں کے درمیان ساتھ ختم ہوجا تا ہے کہ ان میں مشتر کہ مسلحت پائی جاتی ہے بعنی جومسلحت ان دونوں کے درمیان قدر مشتر کی حیثیت رکھتی ہے اس کی وجہ سے ان دونوں ( ناسخ ومنسوخ ) میں ہر طرح کا تصاد و تناقض بھی دور ہوجا تا ہے چنانچہ جب کوئی نبی وفات پاتا ہے اور اس کی جگہد دوسرا نبی معبوث ہوتا ہے جبکہ دوہ دونوں خداکی آئیتیں سے ایک ناسخ اور

ہے اور اس کی جگہ دوسرا نبی معبوث ہوتا ہے جبکہ وہ دونوں خدا کی آیتیں سنشانیاں سسہ ہیں اور ان میں سے ایک ناش اور دوسرامنسوخ کہلاتا ہے تو بیسب بچھ عالم طبیعت میں پائے جانے والے نظام کے تقاضوں کی بھیل کے طور پر ہوتا ہے لینی زندگی موت رزق عمر بختلف ادوار میں لوگوں کی مصلحتوں کا مختلف ہونا 'حالات کے گونا گوں تقاضے اور افر ادبشر کا حصول کمال

رسن و کاروں سربست ادواریں ووں سون مسون مان کا مان ہے ہوتا ہوں مان سون مون مون ہوتا ہے اوراس کی جگہ نیا کے مدارخ طح کرنا وغیرہ ہی نظام طبیعت کی اصل بنیادیں ہیں۔ بنابرایں جب بھی کوئی دین حکم منسوخ ہوتا ہے اوراس کی جگہ نیا دین حکم آتا ہے تو وہ دونوں اپنے اپنے مقام پرایک دین مصلحت کے حامل ہوتے ہیں اوران میں سے ہرایک اپنے وقت میں اپنی دینی مصلحت کو بہتر طور پر پورا کرتا ہے جس میں اہل ایمان اور دنیدار لوگوں کی بہتری کاراز پوشیدہ ہوتا ہے جیسا کہ ابتدائے

دشمنان اسلام کامقابلہ کرنے کی صلاحیت پانچیجس کی وجہ سے کافروں اور مشرکوں کے دلوں میں خوف پیدا ہوا تو جہاد کا تھم گیا' تومعلوم ہوا کہ حالات کے مطابق ہر تھم دینی مصلحت کی تکیل کا سبب بنااور عام معافی کے تھم کی منسوخی کے بعد جہاد کے تھم میں وہی مصلحت ملحوظ ومقصود تھی جو عام معافی کے تھم میں تھی لیکن حالات کے تقاضوں کی وجہ سے ایک تھم کومنسوخ کر کے اس ک

Presented by www.ziaraat.com

جگہدوسراتھم صادر کیا گیا'اس مقام پر بیاہم نکتہ قابل ذکر ہے کہ جوآیات منسوخ ہوئیں ان کے انداز بیان میں ہی ان کے منسوخ ہونے کا اشارہ موجود ہے جیسا کہ عام معافی کے تھم پر مشتمل آیت کے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس تھم کوایک وقت تک کے لیے صادر کیا گیا جسے بعد میں منسوخ کیا جاسکے گاملاحظہ ہو:

سوره ء بقره ، آیت ۱۰۹:

\* " فَاعْفُواْ وَاصْفَحُوْا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِالْمَرِ ؟ "
(معاف كردواوردر گزركرويهال تك كه خداوندعالم اپناتكم صادر كردي)
پراس آيت كوجها دكي آيت كوريع منسوخ كرديا گيا۔
اس طرح بدكار عورتول كے متعلق بيتكم صادر بوا:

سوره ءنساء، آیت ۱۵:

\* ' فَا مُسِكُوْ هُنَّ فِ الْبُبُوْتِ حَتَّى يَتُوفُهُنَّ الْبَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ''-(انبیں گرمیں رو کے رکھویہاں تک کہ انبیں موت آجائے یا خداان کے لیے کوئی راہ بنادے)۔ پھراس آیت کو بدکاری کی سزامقرر کرے ''کوڑے مارنے'' کے کم پر مشتمل آیت کے ذریعے منسوخ کُردیا

مذکورہ بالا دونوں آیتوں کے انداز بیان میں آپ نے ملاحظ فر مایا کدان میں '' حَتّی یَا آئی اللّٰهُ بِا صَدِح '' (یہاں اسکے کہ خداوند عالم اپنا حکم صادر کرے) اور '' اَوْ یَجْعَلَ اللّٰهُ لَهُنَّ سَدِیدًلا '' (یا خداان کے لیے کوئی راہ بنادے) کے الفاظ اس بات کا ثبوت ہیں کدان آیتوں میں جواحکام صادر کئے گئے ہیں وہ عارضی اورایک خاص وقت تک کے لیے ہیں اور اس کے بعد انہیں منسوخ کردیا جائے گا۔

اس حوالہ سے مزید مطالب بیان کئے جائیں گے۔

آيات كالجلواد ياجانا

Ö". وَثُنُيسِهَا…"

(یا ہم اسے جلوا دیتے ہیں)

'' نُنْسِما'' کونون پر پیش اورسین کے نیچ زیر کے ساتھ پڑھا جا تا ہے اور بید مادہ'' انساء'' سے ہے جس کا مع ذہن سے نکال دینا ( بھلوادینا ) ہے۔

اس جملہ میں دوجہتیں قابل تصور ہیں (ا) بیمطلق کلام ہے اس میں کسی تشم کی کوئی قیدوشر طنہیں یائی جاتی ، (۲) ہ ہے۔ عمومیت رکھتا ہے اورمصدا تی وسعت کا حامل ہے۔ ، اور پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ مختص نہیں بلکہ ا۔ کسی طرح بھی آنمحضرت سے مربوط قرار نہیں ویا جاسکتا کیونکہ آنجنا ہے کے بارے میں خداوند عالم نے ارشا وفر مایا ہے: سورہ ءاعلیٰ ، آئیت ۲:

" سَنُقُو لِكُ فَلا تَنْشَى ﴿ إِلَّا مَاشَا ءَاللَّهُ "

(عنقریب ہم آپ کے سامنے قرائت کریں گے چرآپ ہرگزنہ بھولیں گے مگر جو پچھ خدا چاہے) یہ آیت مکہ مرمہ میں نازل ہوئی جبکہ ننخ کی آیت مدینہ منورہ میں آئی لہذا آ محضرت کے بارے میں جعلوالے

سوال ہی پیدانہیں ہوتا کیونکہ'' فلاتنسی'' کے الفاظ واضح طور پرنسیان کی نفی کرتے ہیں اور آپ کونسیان سے پاک ومنزہ قر دیتے ہیں' اور جہاں تک'' لِلَّا مَاشَآ ءَ اللَّهُ'' (مگر جو پچھ خدا جاہے ) کے الفاظ کاتعلق ہے توبیالفاظ اسْٹیٰ کے لیے ض

ہیں لیکن اس سے مراد ہر گزینہیں کہ آنحضرت پرنسیان کا غلب مکن ہے بلکہ یہ تو خدا کی قدرت کا ملہ کے اظہار و بیان کے طور ہیں اور اس کا مطلب سے ہے کہ آنحضرت کی کا مقام عصمت پر فائز ہونا اس بات کا سبب نہیں کہ اب خدا کی قدرت محدود

جائے اس کی مثال درج ذیل آیت میں موجودہے:

سوره و بموده آیت ۱۰۸:

'' خلِدِ اِنْ فَيْهَا مَا دَامَتِ السَّلَوٰ ثُوَ الْوَلَى مُنْ الْاَمَاشَاءَ مَ اللَّا عَطَا اَعْ غَيْرَ مَجْنُ وُذِ''-(نيك وصالح افراد بهشت مِن بميشدرين كے جب تك كه آسان اور ذمين باتى بين مَرجو بچھ تيرا پروردگار جا

یرتو ہمیشہ کاعطیہ و بخش ہے جوختم ہونے والانہیں )۔

راس آیت شن بھی ''ما کا اَمَتِ السَّلُوتُ وَ الْآئَنُ مُنُ '' کے بعد '' اِلَّا مَاشَاءَ مَ بُنُكُ '' کہا گیاہے جس فداکی قدرت کا ملہ اور ممل اختیار کا اظہار مطلوب ہے۔ تواس کا مطلب سیہ کہ' جب تک آسان وزمین باقی ہیں' کے اللہ سے خداکی قدرت کا محدود ہونا لازم نہیں آتا کہ اب' اس وقت تک' خداکوکوئی اختیار حاصل نہیں اور وہ اس میں کوئی تبد

جگہ دوسراتھم صادر کیا گیا' اس مقام پر بیاہم نکتہ قابل ذکر ہے کہ جوآ یات منسوخ ہوئیں ان کے انداز بیان میں ہی ان کے منسوخ ہونے کا اشارہ موجود ہے جبیبا کہ عام معافی کے تھم پر مشتل آیت کے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس تھم کو ایک وقت تک کے لیےصادر کیا گیا جے بعد میں منسوخ کیا جاسکے گا لما حظہ ہو:

سوره ء بقره ، آیت ۹۰۱:

\* فَاعُفُوْاوَاصُفَحُوْاحَتَّى يَأْقِيَ اللَّهُ بِأَمْدِ لا " (معاف كردواوردرگزركرويهان تك كه خداوندعا لم اپناتهم صادركرد) پهراس آيت كوجها دكي آيت كوريع منسوخ كرديا گيا-اسي طرح بدكار تورتون كم تعلق ميتم صادر بوا:

سوره ونساء، آیت ۱۵:

\* '' فَا مُسِكُوهُنَّ فِى الْبُبُوْتِ حَتَّى يَتَوَفَّهُنَّ الْبَوْتُ اَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ''-(انہیں گھر میں رو کے رکھویہاں تک کہ انہیں موت آجائے یا خداان کے لیےکوئی راہ بنادے)۔ پھراس آیت و بدکاری کی سزامقرر کرے ''کوڑے مارنے'' کے کم پر مشتل آیت کے ذریعے منسوخ کُردیا

گیا۔

مذکورہ بالا دونوں آیتوں کے اندازیان میں آپ نے ملاحظ فرمایا کدان میں "حتی یَا یِّیَ اللهُ بِا صَرِح " (یہاں تک کہ خداوندعالم اپنا تھم صا در کرے) اور " اَوْ یَجْعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِیْلًا " (یا خداان کے لیے کوئی راہ بنادے) کے الفاظ اس بات کا ثبوت ہیں کہ ان آیتوں میں جواحکام صا در کئے گئے ہیں وہ عارضی اورایک خاص وقت تک کے لیے ہیں اور اس کے بعد آئیں منسوخ کردیا جائے گا۔

اس حوالہ سے مزید مطالب بیان کتے جائیں گے۔

آيات كالحلواد ياجانا

Ö"رَوْنُنْسِهَا…"

(یاہم اسے جلوا دیتے ہیں)

''نُنْسِیکا'' کونون پر پیش اورسین کے پنچ زیر کے ساتھ پڑھا جا تا ہے اور یہ مادہ'' انساء'' سے ہے جس کامند ذہن سے نکال دینا (مجلوادینا) ہے۔

اس جملہ میں دوجہیں قابل تصور ہیں () میمطلق کلام ہاس میں کسی قسم کی کوئی قیدوشر طنہیں پائی جاتی ، (۲) عا ہے۔ عمومیت رکھتا ہے اورمصدا تی وسعت کا حامل ہے۔۔،اور پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ فتص نہیں بلکہ ا کسی طرح بھی آنحضرت سے مربوط قرار نہیں دیا جا سکتا کیونکہ آنجنا ہا کے بارے میں خداوند عالم نے ارشا وفر مایا ہے: سورہ ءاعلیٰ ، آیت ۲:

" سَنْقُرِ ئُكَ فَلَا تَنْسَى ﴿ إِلَّا مَاشَا عَاللَّهُ"

(عنقریب بم آپ کے سامنے قرائت کریں گے پھر آپ ہر گزنہ بھولیں گے گر جو کچھ خدا چاہے)

یہ آیت مکہ مرمہ میں نازل ہوئی جبکہ تنح کی آیت مدینہ منورہ میں آئی البذا آخضرت کے بارے میں جلوالئے سوال ہی پیدائیں ہوتا کیونکہ ' فلاتنسی' کے الفاظ واضح طور پرنسیان کی فئی کرتے ہیں اور آپ کونسیان سے پاک ومنزہ قر دیتے ہیں اور جہاں تک '' راگر مَاشَا ءَاللّهُ'' (گرجو کچے خداچاہے) کے الفاظ کا تعلق ہے تو پیالفاظ استثنی کے لیے ضر ہیں لیکن اس سے مراد ہرگزینیں کہ آنحضرت پرنسیان کا غلبہ مکن ہے بلکہ یہ تو خداکی قدرت کا ملہ کے اظہار و بیان کے طور ہیں اور اس کا مطلب یہ ہے کہ آنحضرت کا مقام عصمت پرفائز ہونا اس بات کا سبب نہیں کہ اب خداکی قدرت محدود جائے اس کی مثال درج ذیل آیت میں موجود ہے:

سورهء بهود، آیت ۱۰۸:

" خلِدِيْنَ فِيهُ هَامَا دَامَتِ السَّلُواتُ وَالْرَائُ صُ إِلَّا مَاشَاءَ مَ بَنُكَ عَطَا اَعْ غَيْرَ مَجُنُ وُذٍ"-(نيك وصالح افراد بهشت من بميشدرين عجب تك كدآ سان اورز مين باتى بين مرجو يجه تيرا پروردگار چا-يتو بميشه كاعطيد و بخشش ہے جو ختم ہونے والانہيں)-

راس آیت میں بھی '' مَا دَامَتِ الشَّلُوٰتُ وَ الْا نُهُ ضُ '' کے بعد '' اِلَّا مَاشَاءً مِّ بَانُ '' کہا گیا ہے جس۔ خداکی قدرت کا ملہ اور کممل اختیار کا اظہار مطلوب ہے۔ تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ' جب تک آسان وزمین باقی ہیں' کے الف سے خداکی قدرت کا محدود ہونا لازم نہیں آتا کہ اب' اس وقت تک' خداکوکوئی اختیار حاصل نہیں اور وہ اس میں کوئی تبد

## روايات پرايك نظر

قرآن مجید میں ناتخ اورمنسوخ کے وجود کی بابت حضرت پیٹیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وآئمہ اہل بیت علیہم السلام اور صحابہ ءکرام کی طرف سے کثرت کے ساتھ روایات ذکر کی گئی ہیں اور ان روایات کوشیعہ وسی دونوں محدثین نے اپنی اپنی مستند ومعتبر کتب میں درج کیا ہے جن سے اس بات کا واضح ثبوت ملتا ہے کہ پھھ آیات الی بھی ہیں جوبعض دوسری آیات کے ذریعے منسوخ قرار دی گئی ہیں۔

## ناسخ ومنسوخ آيات كي نشاند بي

تفیرنعمانی میں مذکورے که حفرت امیرالمونین علیه السلام نے چندنائ ومنسوخ آیات کوذکرکرتے ہوئے ارشاد فرمایا: آیت "وَمَاخَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّالِيَعْبُكُونِ "، اس آیت کے ذریعے منسوخ ہوگئ ہے:" وَکا یکالُوْنَ مُخْتَلِفِیْنَ ﴿ اِلَّامَنُ مَیْ حِمَ مَابُّكَ ﴿ وَلِلَٰ لِكَ خَلَقَهُمْ "یعنی انہیں رحت کے لیے پیداکیا گیا۔

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت امیر المومنین علیہ السلام نے جس آیت کے ناتخ اور منسوخ ہونے کا تذکرہ فر مایا ہے اس میں صرف شری احکام میں واقع ہونے والی ننخ مراد نہیں سے اس سے کسی شری حکم کامنسوخ ہونا مقصود

تذکرہ قرمایا ہے اس میں صرف شرقی احکام میں واقع ہونے والی سے مراد ہیں ۔۔۔ اس سے سی شرعی علم کامنسوخ ہونا مقصود نہیں ۔۔۔۔ بلکہ شرعی احکام (تشریعات) اور موجودات عالم (تکوین) دونوں میں پائی جانے والی ننخ مراد ہے کیونکہ جس آیت

(وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّالِيَعُبُكُونِ) انبانوں اور جنوں کی تخلیق کا مقصد ' عبادت ' قرار دی ہے یعنی انہیں عبادت کے لیے پیدا کیا گاور یہ ایسا مقصد و مقصود ہے کہ جن واٹس کی تخلیق کے بعداس کا حصول یقین ہے کیونکہ خداوند عالم اپنے کی کام میں کہ جس کا وہ ارادہ کرتا ہے تا کام نہیں ہوتا بلکہ جس چیز کا ارادہ کرتا ہے وہ پورا ہوجاتا ہے لیکن جواہم مکت اس مقام پر قابل توجہ اور لائق ذکر ہے وہ یہ کہ دوسری آیت (ولایز الون یختلفون ) میں خداوند عالم نے اس امر کی مقام پر قابل توجہ اور لائق ذکر ہے وہ یہ کہ دوسری آیت (ولایز الون یختلفون ) میں خداوند عالم نے اس امر کی

طرف اشارہ فر مایا ہے کہ لوگوں کو اس طرح سے خلق کیا گیا ہے کہ ان میں اختلاف رائے کا امکان پایا جاتا ہے، ہی وجہ ہے کہ اس مرابی کے دوان میں اختلاف رائے کا امکان پایا جاتا ہے، ہی وجہ ہے کہ بدایت و مرابی کے حوالہ سے ان میں عام طور پر اختلاف رائے ہوتا ہے اور اختلاف رائے کا بیسلسلہ جاری وساری رہتا ہے

یعنی کوئی ہدایت پالیتا ہے اور کوئی گراہی کے راستے پرگامزن رہتا ہے اس حال میں جس مخص پرخدا کی خاص عنایت ہوجائے اوراس کی رحمت ہدایت اسے حاصل ہوجائے وہ ہدایت یا جاتا ہے چنانچہای دوسری آیت کے آخری جملوں میں یول ارشاد موا: "وَ لِنَ لِكَ خَلَقَهُمْ" يَعِي اى (رحمت) كے ليے انہيں پيدا كيا بنابرايں دوسرى آيت كى روسے خليق كى غرض وغايت ''رحمت'' ہے کہ جوعبادت اور حصول ہدایت کے ساتھ ملی ہوئی ہے اوریی' رحمت' ہرایک کو حاصل نہیں ہوتی بلکہ چند خوش نصیب ہی اس عظیم نعت الہی سے بہرہ در ہوتے ہیں 'جبکہ پہلی آیت (وما خلقت .....) میں 'عبادت' کوتمام لوگوں کی تخلیق کا مقصد وغرض قرار دیا گیا ہے۔ البذایہ کہنا صحیح ہوگا کہ اس آیت کے اطلاق (اس کے معنی کا تمام لوگوں کے لیے ثابت ہونا) کو دوسرى آيت (ولايوالون .....) كوزر يعمنسوخ كرديا كيااورات (تخليق كي غرض كو) چند مخصوص افراد كے ليختص كر دیا گیا ہے اس لیے پہلی آیت کامعنی میرہوگا کہ تمام لوگوں کی تخلیق کا مقصداور غرض وغایت 'عبادت' ہے اور وہ اس طرح کہ نیک وصالح افراد کی تخلیق ، هیقی معنے میں مقصود ومراد ہے اور وہی ہیں جن کی تخلیق کا مقصد وغرض مطلوب ہے جبکہ دیگر افرادان كے سبب سے خلق كئے ہيں ياان كے ليے خلق كئے ہيں البذايہ كہنا بجااور درست ہے كہ سب لوگوں كو 'عبادت' كے لیے خلق کیا گیا ہے بعنی اصل افراد کو ملحوظ رکھتے ہوئے ان کی تخلیق کی غرض کوسب کے لیے ذکر کرناضجے ہے اس کی مثال میہ ہ كدباغ كوت كويلول كے ليے يا مخصوص مالى فوائد حاصل كرنے كے ليے بنايا جاتا ہے جبكہ باغ ميں موجود ہر چيز سے كھل حاصل نہیں ہوتے بلکہ چند درختوں سے پھل حاصل ہوتے ہیں اور دیگر اشیاء مثلا باغ کی دیواریں اور پانی دینے کی چیزیں وغیرہ ان کھلوں کے لیے بنائی یا مبیا کی جاتی ہیں تو بر کہنا تھی ہوتا ہے کہ باغ کھلوں کے لیے بنایا گیا ہے اس طرح پر کہنا تھی ہے کہ لوگو ل کو' عبادت'' کے لیے پیدا کیا گیا ہے جبکہ اس سے مراد ومقصود چیئر مخصوص لوگ ہوں جو نیک وصالح ہیں اور دوسرے افراد ان کے لیے پیدا کئے گئے ہوں۔

امام على كاارشا دگرامي

اى طرح تفيرنمانى مى حفرت امير المونين عليه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمايا كه: آيت "وان منكم الاواد دھاكان على دبك حتما مقضياً "كو آيت" الَّنِ يُنَ سَبَقَتُ لَهُمْ مِنْ الْوَلْمَ فَاللَّهُ الْوَلْمَ عَلَى وَ اللَّهُ اللَّ

توضیح: ان دوآیوں میں عام و خاص کی نسبت نہیں پائی جاتی یعنی ایسانہیں کہ پہلی آیت عام ہے اور دوسری خاص اور خاص کی نسبت نہیں پائی جاتی یعنی ایسانہیں کہ پہلی آیت عام ہے اور دوسری خاص اور خاص نے عام کی تخصیص کردی ہے کیونکہ جملہ ''کان علمی ربک حتماً مقضیاً ''سے بینی اور طے شدہ امر کا جوت ماتا ہے اور اس میں کی طرح کی تبدیلی ممکن ٹہیں کیونکہ خدا کا حتی فیصلہ (القضاء المحتم) تبدیلی نہیں ہوسکتا، نداس میں تبدیلی کی گنجائش ہوتی ہے اور نداس کوختم کیا جاسکتا ہے' بہر حال مذکورہ بالا آیت یعنی '' اِنَّ الَّنِ بُنَ سَبَقَتُ لَهُمْ مِنْ اَ

الْحُسُنَى أُولَلِكَ عَنْهَا صُبْعَ لُونَ ٠٠٠ " ... سوره ءانبياء، آيت الما ... كاتفير مِن تفصيل كي ساته الله بات كوبيان كيا حائلًا كديرة بيت جس مات كوبيان كيا هي عال معماد كيا هي -

والمارية

نىخ بداءاورى

تفیرالعیاشی میں مفرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشا دفر مایا: بدا بھی کئے کی ایک قسم ہے کہ جس کا ذکر خدا و ندعالم نے اس آیت میں فر مایا ہے: ''یکٹو اللّٰهُ مَا اَیشَاءُ وَ یُثُونُ اَ وَعِنْدَ اَ اَ اُلْکُتُ وِ خدا مُو کہ کہ کہ کہ کہ کہ اللّٰہ کے ایک ہے اور باقی رکھتا ہے جو چاہتا ہے اور اس کے پاس ہام الکتاب (اصل کھا ہوا)، اس طرح قوم یونس کی خیات بھی کئے کے باب سے ہے۔

۔ قوم یونس کی نجات کا ، ننخ کے باب سے ہونا اس وجہ سے واضح ہے کہ''نسخ'' احکام شرعیہ اور امور تکوینیہ دونوں پر محیط ہے کینی دونوں میں اس کا امکان یا پاچا تا ہے ،

بعض روایات میں آئمہ اطہار سے منقول ہے کہ ایک امام کا فوت ہونا اور اس کی جگہ دوسرے امام کا آنا بھی ننخ ہی کی ایک صورت ہے۔ کی ایک صورت ہے۔

ہم پہلے اس امر کو بیان کر چکے ہیں کہ دنسخ ''کسی ایک موضوع یا مور دسے مختص نہیں بلکہ تمام امور میں ممکن ہے اور مذکورہ بالا وایات کی مانند کثیرروایات معتبر کتب میں مذکور ہیں۔

## أنحضرت كاطرف نسيان كى فلطنسبت

ندکورہ تفیر (درمنثور) میں متعددروایات ذکر کی گئی ہے جن میں حضرت پیغیبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی طرف نسیان کی نسبت دی گئی ہے لیکن ہم الیمی تمام روایات کومستر دکرتے ہیں کیونکہ یہ سب قرآنی تصریحات کے سراسر منافی ہیں اس سلسلے میں جملہ 'نُنْسِ بھا'' کی تفسیر میں تفصیلی تذکرہ ہوچکا ہے۔



### آیات :۱۰۸ تا ۱۱۵

- آمْ تُرِيدُونَ آنَ تَشْئُلُوا بَسُونَكُمْ كَمَاسُطِلَ مُوسى مِنْ قَبْلُ وَ مَنْ
   يَّتَبَدَّ لِالْكُفْرَ بِالْإِيْبَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَ آءَالسَّبِيلِ
- وَدَّ كَثِيْرٌ مِّنَ آهُلِ الْكِتْبِ لَوْ يَرُدُّوْنَكُمْ مِّنُ بَعْلِ إِيمَائِكُمْ كُفَّامًا أَلَا مَكِنَّ لَكُمْ الْحَقُ عَفَوْا وَاصْفَحُوْا حَتَّى يَأْتِى حَسَلًا مِّنْ عِنْدِ الْمُعْلِكُمْ لَحَقُ عَلَيْدَ لَكُمُ الْحَقُ عَلَا عَفُوا وَاصْفَحُوْا حَتَّى يَأْتِى اللّهُ إِلَى اللّهُ عِنْدِ اللّهُ عِلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عِلْ اللّهُ عِلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عِلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ
- وَ اَقِیْمُوا الصَّلُولَةَ وَ التُوا الزَّكُولَةَ وَ مَا تُقَدِّمُوا لِاَ نَفُسِكُمْ مِّنْ خَیْرٍ
   تَجِدُولُهُ عِنْدَاللهِ إِنَّ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِیْرٌ ﴿
- وَقَالُوا لَنَ يَّدُخُلَ الْجَنَّةَ إِلَا مَنْ كَانَ هُوْدًا اَوْنَطْرَى لِتِلْكَ اَمَانِيَّهُمْ لَـ وَقَالُوا لَنَ يَنْكُ الْجَنَّةَ إِلَا مَنْ كَانَ هُوْدًا اَوْنَطْرِى لِتِلْكَ اَمَانِيَّهُمْ لَـ قُلْهَا لَهُ إِنْ كُنْتُمْ طِيوِيْنَ 

  قُلْهَا تُوا بُرُ هَا نَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ طِيوِيْنَ
- بالى من اسلم وجهة بله وهو مُحسِنٌ فَلَةَ اجْرُة عِنْدَ رَبِّه وَ فَو مُحسِنٌ فَلَةَ اجْرُة عِنْدَ رَبِّه وَ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلا هُمُ مِيحُرُنُونَ 
   عَلَيْهِمُ وَلا هُمُ مِيحُرُنُونَ

- وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّطٰى عَلْ شَيْءٌ وَقَالَتِ النَّطٰى عَلَيْهُودُ
   عَلْ شَيْءٌ وَهُمْ يَتُلُونَ الْكِتْبُ \* كَذٰ لِكَ قَالَ الَّذِيثَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ \* فَاللّهُ
   يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ \*
- وَ مَنْ اَظْلَمُ مِثَنْ مَّنَعَ مَسْجِلَ اللهِ اَنْ يُنْ كَلَ فِينَهَ السَّهُ وَسَعٰى فِي خَرَابِهَا اللهُ وَلَيْكَ مَا كَانَ لَهُمْ اَنْ يَلْ خُلُوهَا إِلَّا خَا بِفِينَ لَهُمْ فِي اللهُ ثَيَا خِزْيٌ خَرَابِهَا اللهُ مُن اللهُ ثَيَا خِرْقَ عَنَا اللهُ ثَيَا خِرْقَ عَنَا اللهُ ثَيَا خِرْقَ عَنَا اللهُ عَظِيمٌ ﴿
- وَيلْهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَا يَنْمَا تُولُوا فَتَمَّ وَجُهُ اللهِ إِنَّ اللهَ
   وَاسِمُّعَلِيْمُ هَا

#### تزجمه

| ل طرح سوال وجواب كروجس طرح اس سے پہلے                | "كىياتم بەچاہتے ہوكداپنے رسول سے اك      | 0     |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------|-------|
| ی کے بدلے کفراختیار کرے۔ یقینا وہ ہدایت کے           | سے کئے گئے شخ (یادر کھو) جو شخص ایمال    | موسیٰ |
| (I+A)                                                | ھے رائے سے بھٹک گیا''۔                   | سيدر  |
| <i>ں تمہارے ایمان لانے کے بعد دوبارہ کفر کی طر</i> ف | "بہت سے ال كتاب بدچاہتے ہيں كتبهير       | 0     |
| ہے جبکہ ان کے سامنے حق واضح ہو چکا ہے تم انہیں       | یں بیان کا حسدہے جوان کے اندر پایا جاتا۔ | بلثاد |
| ان کے بارے میں اپناتھم جاری کرے خدایقینا ہر          | كردواوران سےدرگز ركراويهاں تك كهفدا      | معاف  |
| (1•9)                                                | قادر ہے'۔                                | 47.   |
| یا در کھو)تم جونیک کام انجام دیتے ہواوراسے اپنے      | "نمازاداكرتے رہواورز كوة ديتے رہو (      | 0     |
| روراللہ کے پاس پاؤ کے خداتمہارے اعمال سے             | رہ (آخرت) کے لیے پیش کرتے ہواہے ض        | آ کند |
| (11•)                                                | آ گاہے''۔                                | بخوبي |
| اخل ند ہوگا سوائے يہوديوں اور نفرانيوں كئي           | " انہوں نے کہا ہے کہ بہشت میں کوئی و     | 0     |
| ان سے کہدد یجئے کدا گرتم اپنی بات میں سیچ ہوتو       | ل ان کی (ول بہلانے والی) آ رزو تھیں ہیں  | وزاصا |
| (III)                                                | ي پيش كرو"_                              | ثبوت  |
| اور نیک اعمال بجالانے والا ہوتو اس کا اجر وجزا       | " ال إجو محض ول سے خدا كوتسليم كرے       | 0     |
| وگول پر نه تو کوئی خوف طاری ہو گا اور نه وہ          | کے پروردگار کے پاس محفوظ ہے ایسے ل       | اس    |
| (11 <b>r</b> )                                       | ريون کي-                                 | غرر   |

○ "دیمودیوں نے کہا ہے کہ نفرانیوں کا فدہب بے بنیاد ہے اور نفرانیوں نے کہا ہے کہ یموویوں کا عقیدہ نا درست ہے حالانکہ وہ سب کتاب خدا پڑھتے ہیں ای طرح وہ لوگ بھی ان جیسی باتیں کرتے ہیں جو بچھ منہیں رکھتے ہیں دکھتے ہیں۔
 ۱یک دوسر ہے سے اختلاف رکھتے ہیں۔
 ۱یک دوسر ہے سے اختلاف رکھتے ہیں۔
 ۱یک دوسر ہے سے اختلاف رکھتے ہیں۔
 کی ویرانی کی کوشش کرے ایسے لوگوں کو ان میں واغل ہونے سے ڈرنا چاہیے ان کے لیے دنیا میں رسوائی اور آخرت میں ان کے لیے دنیا میں رسوائی اور آخرت میں ان کے لیے بہت بڑا عذاب ہے"۔
 ۱یک میں کے لیے ہے مشرق ومغرب تم جس طرف رخ کروخدا موجود ہے خدا یقینا ہر چیز پر میط اور ہر بات سے بخو لی آگاہ ہے"۔
 ۱۱۵)

## تفسيروبيان

مسلمانوں كااپنے نئ سے طرز عمل ° أُمْ تُرِينُ وْنَ أَنْ تَسْتُلُوْا مَ سُوْلَكُمْ ''

اس آیت کے سیاق اور لب ولہجہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آن مخضرت پر ایمان لانے والوں میں سے بعض مسلمانوں نے آپ سے اسی طرح کے سوالات پوچھے تھے (یا اسی انداز میں سوال وجواب کیا تھا) جس طرح کیبودیوں نے اپنے نبی حضرت موٹی علیہ السلام سے پوچھاتھا 'لہذا خداوند عالم نے کیبودیوں کے اپنے نبی موٹی "اوران کے بعد دیگر انبیاء "کے ساتھ اپنائے گئے طرز عمل کی فدمت کرنے کے ساتھ ساتھ ان مسلمانوں کی بھی فدمت کی جنہوں نے حضرت پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ والدوسلم سے کیبودیوں کی طرز پر سوال وجواب کیا' اس سلسلے میں وار دہونے والی روایات سے بھی فدکورہ موضوع کی تصدیق ہوتی ہے۔

°' سَوَ آءَالشَّبِيْل'' اس سےمراد' مستوی الطریق' لینی سیدھاراستہہے۔

ُ وَدَّكْثِيْرٌ مِّنَ اَهْلِ الْكِتْبِ" اس آیت میں" کثیر" لینی" بہت" کالفظ استعال کیا گیا ہے۔اس کی بابت بیان کیا گیا ہے کہ اس سے مراد مشہور یہودی" حی بن اخطب" اور اس کے متعصب یہودی ساتھی ہیں۔

0 فَاعْفُوْا وَاصْفَحُوْا " اس آیت کے بارے میں کہا گیا ہے کہاسے اس آیت کے ذریع منسوخ کیا گیا ہے جو قال وجہاد کے علم پر مشمل ہے۔ (کیونکہ اس آیت میں عفوودر گزر کا حکم ہے اور جہاد کی آیت میں جنگ کرنے کا حکم دیا گیا ہے)۔

°° حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْدِ مِ

السلط ميں پہلے بيان كيا جَا چكا كہ بيہ جملہ (حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِاَصْدِ مِلَ اللَّهُ عِاصَر مَلَ اللَّهُ عِاصَر كَا اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

باقی رہی اس آیت میں کلمہ''ام'' (بامرہ) کی بحث کہ اس سے کیا مراد ہے؟ تو اس سلسلے میں تفصیلی تذکرہ سورہ ء اسر کی کی آیت ۸۵ میں کیا جائے گاجس میں روح کے بارے میں یوں کہا گیا ہے:

، ''یَشَاکُونَكَ عَنِ الرُّوْحِ ﴿ قُلِ الرُّوْحُ مِنَ اَمْرِ مَابِّیٌ'' '' یَشَاکُونَكَ عَنِ الرُّوْحِ ﴿ قُلِ الرُّوْحُ مِنَ اَمْرِ مَابِّیٌ''

(لوگ آپ سے روح کے بارے میں سوال کرتے ہیں توان سے کہ ویجئے کردوح میرے پروردگار کا امر ہے)۔

° وَقَالُوالنَ لِيَّهُ خُلَالُجَنَّةَ

اس آیت میں یہودیوں کے ساتھ فھرانیوں کے کمحق ہونے اوران دونوں کے جرائم کے تفصیلی تذکرے کا آغاز ہوا ہے گویا ہیآ یت ان کے بارے میں بحث کا حرف اول ہے۔

صدق دل سے ایمان لانے والے

° بَالَى ْ مَنْ اَسُلَمَ وَجُهَةً بِللهِ "

بیتیسری آیت ہے جس میں خداوند عالم نے اس امرکو بیان کیا ہے کہ سعادت وخوش بختی اور کامیا بی کا معیار نام کا مسلمان یامومن ہونا نہیں اور نہ ہی کی کوکسی پر خدا کے نزدیک کوئی فضیلت و برتری حاصل ہے سوائے حقیقی طور پرایمان لانے اور صحیح عبادت کرنے کے لین کوئی محض اس وقت تک کامیاب وسعادت مندنہیں ہوسکتا جب تک کہ صدق دل سے ایمان نہ لائے اور عبادت انجام نہ دیے اس سے پہلے جن دوآیتوں میں بیبات بیان کی گئی ہے وہ بیرہیں:

سوره ولقره ، آيت ۲۲:

ا - إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا وَالنَّطْرَى وَ الصَّيِئِينَ مَنْ امَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاَخِرِ وَعَبِلَ صَالِحًافَلَهُمُ اَجُرُهُمُ عِنْدَ مَ بِهِمْ ۖ وَلاخَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلاهُمْ يَحْزَنُوْنَ ۖ ۖ -

(جولوگ ایمان لائے اور وہ جو یہودی نُصرانی اور صابعین ہیں جو بھی اللہ پر ایمان لائے اور آخرت کے دن پر ایمان لائے اور آخرت کے دن پر ایمان لائے اور نیک اعمال انجام دے ایسے لوگوں کا اجران کے پروردگار کے پاس محفوظ ہے اور ان پرکوئی خوف ہوگا نہ وہ

عمکین ہوں گے )۔

سوره ء بقره ءا ٨:

ُ ٢- 'بَلَى مَنْ كَسَبَسَيِّنَةً وَّا حَاطَتْ بِهِ خَطِيِّنَتُهُ فَأُولِيكَ أَمْحُبُ النَّاسِ هُمُ فِيهَا خُلِدُونَ ''-(بال جُوْض براعمل انجام دے اور اسے اس كى برائى گھر لے تواليے لوگ ہى جہنم میں جائیں گے اور جمیشہ اس میں اگے)۔

بہر حال بیتیوں آیتیں (بقرہ ۲۲ '۱۱ '۱۱۱) اس امر کو بیان کرتی ہیں کہ حقیقی معنوں میں صحیح ایمان وعقیدہ اور عمل صالح ہی سعادت وخوش بختی اور کامیا بی و کامرانی کا سبب ہے نہ کہ ظاہری طور پر تام کامسلمان ومومن ہوتا 'ان آیات سے مجموعی طور پر جوحقیقت سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ ایمان کا اصل معنی خدا کے حضور سر تسلیم خم کر دینا ہے اور 'احسان' (وهومس ) سے مرادعمل صالح بجالانا ہے۔

تلاوت كِتاب كاحواله O" وَهُهُ يَتُكُونَ الْكِتُبَ"

اس سے مرادیہ ہے کہ وہ جبکہ یہ جانتے ہیں کہ کتاب خداش کیا پھر کھا ہوا ہے توان مطالب کاعلم رکھنے کے باوجود انہیں ایس باتیں نہیں کرنی چاہیں جووہ کرتے ہیں حالاتکہ کتاب خدا نہیں حق وحقیقت کی واضح پیچان کرواتی ہے اس کی دلیل "قی مُن یُن کُون یہ اس میں 'لایک کا کا اُن لوگوں نے جو پھر نہیں جانتے ، انہی کے کہنے جیسا ،) اس میں 'لایک کُون ن (جو پھر نہیں جانتے ) سے مرادالل کتاب کے علاوہ عرب کے کفار ومشرکین ہیں کہ جو کہتے تھے: ''ان المسلمین لیسو اعلی شیئی او ان اہل الکتاب لیسو اعلی شیئی " (مسلمانوں کی کوئی حیثیت ہی نہیں سے وہ بے بنیا ونظریات رکھتے ہیں ۔......

مسجدول سے روکنے والے لوگ °° وَ مَنْ أَظْلَمُ مِبَّنْ مَّنَعَ مَسْجِ دَاللهِ . . . "

اس آیت کے ظاہر کی الفاظ وانداز (ظاہر سیاق) سے معلوم ہوتا ہے کہ'' خدا کی مسجدوں سے رو کنے والوں'' سے مراد وہی کفار مکہ بیں جو ہجرت سے قبل لوگوں کو مسجدوں میں جانے سے منع کرتے تھے اس کی دلیل میہ ہے کہ ریم آیات حضرت پنجمبرا کرم کے مدینہ منورہ میں تشریف لانے کے ابتدائی دنوں میں نازل ہوئیں۔

كفار كامسجد الحرام ميس داخل بونا

O أُولِيكَ مَا كَانَ لَهُمُ أَنْ يَنْ خُلُوْهَا إِلَّا خَا يِفِينَ "

اس آیت میں خدادند عالم نے ارشاد فرمایا کہ انہیں بیرحق حاصل نہیں تھا یا ان کے لیے بیہ بات جائز نہ تھی کہ ور مساجد میں داخل ہوں مگر بیرکہ خوف کے ساتھ ٔ۔اس میں لفظ ''کان'' ..... تھا .... سے ظاہر ہوتا ہے کہ بیرایک گزرے ہوئے

واقعہ کا بیان ہے لہذا اس میں جن لوگوں کے مل (مساجد میں جانے سے روکنے) کا تذکرہ کیا گیا ہے ان سے مراد کفار قریش اور مکہ میں ان کے ہمنوا ہیں جیسا کہ روایات میں بھی ذکر ہوا ہے کہ بیا کفار مکہ ہی تھے جولوگوں کو مسجد الحرام اور کعبہ کے اردگر،

رومیدیں اس میں میں میں میں میں میں ہوئی ہے۔ بنائی جانے والی مساجد میں نماز ادا کرنے سے روکتے تھے بہر حال ان تمام شواہد سے بیر ثابت ہوتا ہے کہ بیرکام کفار مکہ ہو کرتے تھے جن کے بارے میں خدانے ارشاوفر مایا کہ انہیں توان مساجد میں وافل ہونے کاحق ہی نہ تھا۔

> مشرق ومغرب سميت تمام سمتين الله كے لئے بين O" وَبِلّه الْمَشُرِقُ وَالْمَغُرِبُ ۚ فَا يُنْهَالُو لُوْ اَفَتَمَّ وَجُهُ اللهِ

روندو مسرون و معرب اور دیگرتمام جہتیں وسمتیں تقیقی معنے میں خدا کے دائرہ مالکیت میں ہیر پیدایک واضح حقیقت ہے کہ شرق ومغرب اور دیگرتمام جہتیں وسمتیں تقیقی معنے میں خدا کے دائرہ مالکیت میں ہیر

اور کوئی شخص ان کاحقیقی ما لک نہیں ہوسکتا کیونکہ حقیقی ملکیت کامعنی ومفہوم ہی بیہ ہے کہ نہ تو اس میں کوئی تبدیلی کی گنجائش ہوڈ ہےاور نہ وہ کسی دوسرے کوننقل ہوسکتی ہے جبکہ انسانی معاشرے میں'' ملکیت''و'' مالکیت'' کا جومعنی وتصور موجود ہے اس

روسے کسی چیز کی ملکیت لوگوں کے درمیان نتقل ہوسکتی ہے اُس کی وجہ بیہ ہے کہ ہم جن چیز وں کے مالک ہوتے ہیں ان اَ اصل ذات وحقیقت کے مالک نہیں ہوتے بلکہ ان کے فوائد وآثار اور منافع کے مالک ہوتے ہیں جبکہ خداوند عالم دونو ل طرر

ا سودات و بیت سے مال میں اوسے بعد ال سور المدار المورور مال مال مال مال میں المورور مال میں المورور میں المال م اسے ان کا مالک ہے لین اشیاء کی ذات و حقیقت اور فوائد و منافع سب کی حقیقی ملکیت اسی کے پاس ہے اور چونکہ کسی و م

کااصل وجود' ہالک''ہی کے حوالہ سے ہوتا ہے بنابرایں خدادند عالم ان تمام جبتوں اور متوں پر حادی اور محیط ہے۔ ان

ا سے کمل تسلط حاصل ہے ..... اور وہ ان کے ساتھ ساتھ ہے ۔ ان جہتوں وستوں کا اس کے بغیر تصور ہی ممکن نہیں ۔.. البذا شخص ان میں سے کسی جہت وست کی طرف رخ کرے گویا وہ خدا کی طرف رخ کرتا ہے۔

ال مقام پر بیکته قابل ذکر ہے کہ آیت میں صرف مشرق ومغرب کا تذکرہ ہوا ہے جبکہ اس سے مرادتمام جہتیں ا

سمتیں ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ جنوب وشال کی اصل جہتوں کے علاوہ دیگر تمام سمتیں ان دونوں میں شامل ہیں کیونکہ ان جہتوں (جنوب وشال) کے علاوہ ہر جہت وسمت یا تومشرق کے ساتھ کمحق ہوتی ہے یا مغرب کے ساتھ اسی لیے آیت "

"فائنا" كيماته" منهما" نبين كما كيا بلكه يون كما كياب فأينما تُولُوا" (جسطرف بفي رخ كرو) - كوياس مم يه به كدانيان جس طرف بهي رخ كرب وبين يامشرق به يامغرب البذا خداوند عالم كايد كهنا: "وَيلْهِ الْمُشْرِقُ وَالْمُغُوِبُ

یہ ہے کہ انسان جس طرف بھی رخ کرے وہیں یا مسرف ہے یا معرب کہذا خداوندعام کا بید کہنا: وَلِلْهِ البشرِق والهعوب (اللہ ہی کے لیے ہیں مشرق ومغرب) در حقیقت رہے کہنے کے برابر ہے: "ولله المجھات جمیعاً" (اللہ ہی کے لیے ہیں تم جہتیں وسمتیں)۔اوران تمام جہتوں میں سے دوجہتیں یعنی مشرق ومغرب کا خاص طور پراس لیے تذکرہ کیا گیا ہے کہ انسان جس جہت وسمت کے تعین کا ارادہ کرتا ہے اسے سورج اور دیگر آسانی ستاروں کے طلوع وغروب کے حوالہ سے متعین کرتا ہے اور مشرق ومغرب طلوع وغروب کی دوستوں ہی کے نام ہیں۔

> برطرف خداب °° فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ

بیجلہ ادبی تواعدی روئے ہے۔ البذااس عیر ذکورہ (محذوف) جزاء میں پائے جانے والے محم کے طور پر ہے۔ البذااس غیر ذکورہ (محذوف) جزاء کو مجوظ رکتے ہوئے یوں کہا جاسکتا ہے کہاصل میں یہ جملہ یوں ہے: ''فایند ما تو لو اجاز لکم خلک فان و جه اللہ هناک ''... تم جس طرف بھی رخ کروتمہارے لیے جائز ہے کیونکہ وہاں بھی خدا ہے ۔۔۔۔۔۔اس کی دلل بیہ ہے کہاس جملہ 'فَتُمَّ وَجُهُ اللهِ ''کے بعد بیالفاظ ذکر کئے گئے ہیں: اِنَّ اللهُ وَالسِمُّ عَلَيْهُمْ'' (الله وسعتوں والا واللہ ہے کہاں ہے کہاں ہے کہاں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی حاکمیت واقتد اروسیج ہے اور وہ تمہارے دلوں کے راز جائے والا ہے تم جس طرف بھی رخ کرو وہ تمہارے ارادوں سے آگاہ ہے '۔وہ کسی انسان یا عام خدائی گلوق کی طرح نہیں کہ صرف ایک ہی سمت سے اس کی طرف رخ کیا جا سکتا ہواور وہ صرف ایک ہی سمت (سامنے) میں موجود شخص کو دیکھ کراس کی توجہ کی جہت سمت سے آگاہ ہوسکتا ہؤا ہیا ہم گرنہیں بلکہ حقیقت سے ہے کہ جس طرف بھی رخ کیا جائے وہ خدا کی طرف رخ کرنا ہے اور خدا اس

اس مقام پر بیام رقابل ذکر ہے کہ اس آیت میں قبلہ کی ست کی وسعت کا بیان مقصود ہے اس کی مکانی وسعت کا تذکر ومطلوب نہیں، جیسا کہ' وَ بِلْیہِ الْمُشْرِقُ وَ الْمُغْرِبُ '' کے الفاظ اس حقیقت کی دلیل ہے' ( یعنی ست کی وسعت سے کعبہ کی مکانی وسعت مراذ ہیں بلکہ اس کی صدود معین ہیں جن میں توسیع نہیں ہو سکتی البند است کی وسعت قبلہ کی طرف رخ کرنے کی جہت کے بارے میں ہے جے اس طرح بیان کہیا گیا ہے: '' وَ دِلِّیهِ الْمُشْرِقُ وَ الْمُغُرِبُ قَا اَیْسَمَا لُو اُلْمَا الله موجود ہے اللہ وسعتوں الله وسعتوں الله کا اللہ علی کے لیے ہیں مشرق ومغرب البندائم جس طرف بھی رخ کرووہاں اللہ موجود ہے اللہ وسعتوں والا دانا ہے )۔

## روايات پرايک نظر

صحراء مين سمت قبله كالمسئله

کتاب "دالتهذیب" میں محمد بن حصین سے منقول ہے، انہوں نے کہا کہ میں نے عبرصالح (امام موی کاظم علیہ السلام) کی خدمت اقدس میں ایک خط لکھا اور یہ مسلدوریا فت کیا کہ ایک خض کھلے صحرا ۔۔۔۔۔ بیابان ۔۔۔۔ میں ہے اور فضا ابر آلود ہے وہ نماز پڑھنا چاہتا ہے گراسے قبلہ کی سمت معلوم نہیں لیکن وہ کسی ایک طرف رخ کرکے نماز پڑھ لیتا ہے اور جب نماز سے فارغ ہوتا ہے تو سورج نکل آتا ہے اور اسے معلوم ہوجاتا ہے کہ اس نے قبلہ رخ نماز ادانہیں کی تو اس کے لیے شرع تھم کیا ہے آیاوہ دوبارہ نماز ادا کرے یااس کی نماز صحح ہے؟

امام "ف جواب من تحرير فرمايا: اگرنماز كاوقت باقى بوتو دوباره اداكرے آيا وہ نيس جانتا ہے كہ خداوند عالم في ارشاد فرمايا ہے ..... اور خدا كا فرمان حق ہے .... كه "فَا يَنتَمَا تُو لُوْ افَتُمَّ وَجُهُ اللهِ " تَم جَس طرف بحى رخ كروو بال خدا ہے ...

#### نافله نمازون میں قبلدرخ؟

تفیر العیاثی میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے آپہ شریفہ "وَبِلّهِ الْمَشْرِیُ وَالْمَشْرِیُ وَالْمَشْرِیُ وَالْمَشْرِیُ وَالْمَشْرِیُ وَ الْمَشْرِیُ وَ الْمَشْرِیُ وَ الْمَشْرِیُ وَ الْمَشْرِیُ وَ الْمَشْرِیُ وَ الْمَشْرِیُ وَ اللّمَا وَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَّا مُعْلِمُ وَلّهُ وَلَّا مُعْلِمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَّا مُعْلِمُ وَلّهُ وَلَا وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا مُعْلِمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا وَلّهُ وَلَا وَلَا وَلّهُ وَلّهُ وَلَا وَلّه

ای تغییر (العیاثی) میں مذکورہ بالا مطلب ومضمون پرمشمل ایک روایت زرارہ کے حوالہ سے حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے منقول ہے نیز علی بن ابراہیم ہی اور شیخ طوی ؓ نے حضرت ابوالحسن امام موکی کاظم علیه السلام سے اور شیخ صدوق ؓ نے امام جعفر صادق ؓ سے ایسی ہی روایت ذکر کی ہے۔

آئمهاطهاتكاطر يقديفسير

اگرآپ آئمہ اطہار علیم السلام کی روایات کا مطالعہ کریں اور ان کے الفاظ ومعانی میں غور وفکر کریں تو آپ اس حقیقت سے آگاہ ہوجا میں گے کہ قرآن مجید میں عام و خاص اور مطلق و مقید کے اکثر موارد و مقامات میں آئمہ اطہار نے جب بھی کسی عام سے کسی شری تھم کی نشاند ہی فرمائی تو خاص یعنی عام اور اس کے خصص سے کسی دوسر سے شری تھم کی نشاند ہی کن مثلاً عام سے اکثر استحباب کے تھم اور خاص سے وجوب کے تھم کی نشاند ہی فرمائی اور اس طریقہ ہے جو آئمہ اطہار علیم السلام کی روایات میں تفریر کی بابت اپنائے گئے اصولوں میں سے ایک ہے اس کو بنیا دقر ارد سے کرتمام احادیث سے قرآن فہی کا اصل معیار معلوم ہوتا ہے اور اس سے تمام قرآنی معارف و تھائی سے آگاہی حاصل کرنے کے دوقاعدوں وضابطوں کی نشاند ہی ہوتی ہے:

پہلا قاعدہ: ہر جملہ اپنے مقام پر ایک مستقل حقیقت کی نشاندہی کرتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ اپنی ہر قید وشرط کے ذریعے ایک مستقل حقیقت یا حکم کوجھی بیان کرتا ہے مثلاً:

سورهءانعام،آيت ٩١:

" قُلِ اللهُ لَا ثُمَّ ذَهُمُ هُمْ فِي خُوْضِهُمْ يَلْعَبُونَ "……، تواس میں جارمعانی یائے جاتے ہیں:

ا-" قُل الله " (كهدو يجدُ الله )

٢- " قُلِّ اللهُ لا شُهُ لَن مُهُمُ " (اس مِن ورهم "كاتيد كي ما ته ايك متقل عنى باياجاتا ب)-

مر " قُلِ اللهُ ا

ای قاعدے کی روشن میں جہاں بھی کسی آیت کا تجزیہ کمکن ہو وہاں اضافی قید وشرط کے ساتھ اضافی معنی پائے جا نمیں گے۔

دوسرا قاعدہ: جب کوئی دومعنی یا دووا قیح کسی ایک جملہ میں مشترک طور پر پائے جائیں توان دونوں کی بازگشت ایک ہی حقیقت کی ا طرف ہوگا۔

بدود قاعدے وضا بطے کی اسرار ورموزے آگاہی دلاسکتے ہیں اور ان میں کثیر حقائق نہفتہ ہیں تاہم ہدایت کا سرچشمہ ضدا کی ذات ہے۔

### آيات ۱۱۱ و کاا

- بَدِيْعُ السَّلُوتِ وَالْأَثُهُ ضِ ﴿ وَ إِذَا قَضَى آمُرًا فَإِثَمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ
   فَيَكُونُ ﴿

#### تزجمه

۰۰ (اورانہوں نے کہا کہ خدا نے بیٹا بنا یا ہوا ہے۔ جبکہ وہ (خداوند عالم) اس سے بالاتر اور سین کیا ہے۔ یہ کہ سن آ سانوں اور زمین میں جو کھی ہے وہ ای کا ہے یا کہ ومنزہ ہے۔ اس کے حضور سرتسلیم تم کئے ہوئے ہیں'۔ ادر سب اس کے حضور سرتسلیم تم کئے ہوئے ہیں'۔ اور جب کسی کام کوانجام وینے کا فیصلہ کر لیتا ہے تو اس سے کہتا ہے' ہوجا'! وہ ہوجا تا ہے'۔

### تفسيروبيان

یبودونصاری کے باطل اظہارات

° وَقَالُوااتَّخَذَاللَّهُ وَلَاّاً"

(انہوں نے کہا خدانے بیٹا بنایا ہواہے)۔

آیت کے سیاق وطرز بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بات یہودیوں اور نفرانیوں (عیسائیوں) نے کی کیونک يهوديول نے كہا تھا: عزير ابن الله عزير الله كابين بيا باور عيما تيول نے كہا: المسيح ابن الله عيلى خدا كابيا بيا باورار مقام پر گفتگو بھی اہل الکتاب سے ہور ہی ہے البذار یہ ابنا ہے کہ و قالوا " (انہوں نے کہا) سے مرادو ہی لوگ (االر

کتاب میهودی ونصرانی) ہیں۔

اب سوال بیرے کہ انہوں نے ایسا کیوں کہا' تو اس سلسلے میں تاریخی شواہدسے پیۃ چاتا ہے کہ انہوں نے پہلے تو انہیا'

كِواحرام وعرت كطور پرانبيس الله كي بين ، مونى كانسبت دى جيساكداين بارے ميس كتے تھے: "نحن ابنا

الله و احباله" بم الله كي بين اوراس كردوست بين ليكن بعد مين رفة رفة بينسبت ان كاعتقاد كى بنياد بنتى چلى كل. يهاں تك كه وہ اسے حق وحقیقت سمجھ بیٹھے اور بیعقیدہ ركھنے لگے كه اللہ نے بیٹا بنالیا ہے للمذا خداوند عالم نے ان دوآیتور

(۱۱۷۔ ۱۱۷) میں ان کے عقیدہ اور غلط نظر ریر کی نفی کی اوران الفاظ میں ان کے باطل اعتقاد کورد کر دیا: '' بَلُ لَّهُ مَا ذِ

السَّلُوتِ وَالْآسُ صِ اللَّيْ لَهُ فَيْنَتُونَ (بلكة سانون اورزين كي تمام موجودات اس كي مكيت بين اورسب اس

سامنے سرتسلیم نم کئے ہوئے ہیں) یہ آیت دودلیلوں کی حامل ہے کہ جن سے اس امر کا جُوت ماتا ہے کہ خدا کے ہاں بچہ جننے

ہرگز امکان نہیں یا یاجاتا، وہ اس طرح کے امورسے یاک ومنزہ ہے:

پہلی دلیل بیرکسی سے بحیکا پیدا ہونا ایک مخصوص نظام کے تحت ہوتا ہے اور وہ بیک اس کے مادی بدن کے ماداً

اجزاء میں سے کچھاجزاءاس سے جدا ہوں اور پھروہ اجزاء مخصوص تدریجی مراحل طے کرے اس کے ہمنوع اوراس جیسے بدا

کی شکل اختیار کرلیں جبکہ اللہ تعالی اس سے بالاتر ہے اور کوئی اس کی مثل ونظیر نہیں ہوسکتا بلکہ حقیقت یہ ہے کہ جو چیز ج

آ سانوں اور زمین میں ہےوہ اس کی مملوک ہے خدااس کاحقیقی ما لک ہےاور ہر چیز خدا کی ذات سے وابستہ ہے یعنی اس کا وج

وہستی خدا کے سہارے باقی ہے اور وہ اس کے حضور مرتبلیم خم کئے ہوئے ہے اور اپنے وجود کی تمام خصوصیات اور ا

''ہونے'' کی اصل واساس میں اس کی مختاج ہے لہٰ ذاکسی چیز کا اس جیسا ہونا کیونکرمکن ہے اورکوئی اس کا'' بیٹا''ہو، یہ ہر گرجمکن نہیں .....،

دوسری دلیل یہ کہ خداوند عالم ' بَی یُٹھ السَّہ اُوتِ وَالْا نَی فِی اَلْ اَلْا اِلْ اور زمین کا موجد ہے اور وہ جو چر بھی پیدا کرتا ہے اسے کی نمونہ ومثال کے بغیر پیدا کرتا ہے ابندا اس کی پیدا کی ہوئی کوئی چیز ایی نہیں جس کی تخلیق اس سے پہلے کی تخلوق کو دیکے کرانجام پائی ہواور نہ بی خدا کا کوئی کام ایسا ہے جو کی کے کام کفل یا اس کی طرح کا ہو بلکہ اس کا کام نہ تو وسائل و اسب کا عتاج ہوتا ہے اور نہ اے کی طرح کے تدریجی مراحل طرکرنے کی ضرورت ہوتی ہوتا ہے، وہ جب بھی کسی کام کے انجام دینے کا حتی فیصلہ کر لیتا ہے تو اسے تھم دیتا ہے: '' ہوجا'' ، وہ ہوجا تا ہے۔ لہذا الی صورت میں اس کے بادرے میں بیہ بہنا کوئی بیٹا ہے کیونکہ بچ کی پیدا ہوتا ہے بلکہ اس کے بدن کا حصہ کہلاتا ہے اس کے خداوند عالم نے ارشاد پیدا ہوتا ہے اس کے ہوئی آسانو اور زمین میں ہے اور فرایا: '' نی کھا انسلوت و الا کی ضور مرخم کے ہوئے ہیں اور زمین میں ہے اور سب اس کے صور مرخم کے ہوئے ہیں اور زمین میں ہے اور سب اس کے صور مرخم کے ہوئے ہیں اور زمین میں موجد ( بغیر کسی نمونہ ومثال کے وجود عطاکر نے والا) ہے اس جب وہ کسی جب وہ کی خیر کے سب اس کے صور مرخم کے ہوئے ہیں اور زمین کا موجد ( بغیر کسی نمونہ ومثال کے وجود عطاکر نے والا) ہے اس جب وہ کسی جب وہ کسی ختی فیصلہ کر لیتا ہے تو اسے تھم دیتا ہے: '' ہوجا'' ، وہ ہوجاتی ہے بنابرایں خدا کی طرف بیٹے کے نسبت دینا کسی طرح سے بھی درست نہیں۔

ندکوره دوآیون(۱۱۱\_۱۱۱)سے مزیددومطالب بھی ثابت ہوتے ہیں:

ا۔ عبادت کا حکم آسانوں اورزمین میں موجودتمام مخلوق کے لیے ہے۔

۲۔ خداکے افعال تدریجی طور پرسرز دنہیں ہوتے البذایہ کہنا بیجانہ ہوگا کہتمام تدریجی افعال یا تدریجی طور پر وجود میں آنے والی مخلوق ..... میں ایک غیر تدریجی پہلو بھی پایاجا تا ہے اورائ فیر تدریجی پہلو کے حوالہ سے اس کی نسبت خداوند عالم کی طرف مجے قرار پاتی ہے یعنی اس غیر تدریجی پہلوکی بنیاد پر اس فعل یا مخلوق کا وجود میں آنا خدا کی طرف منسوب ہوتا ہے چنا نچددرج ذیل آیات بھی اس امرکو بیان کرتی ہیں ..... (ان آیات میں بھی اس حقیقت کا شارہ ملتا ہے):

سوره وليس آيت ۸۲:

\*" إِنَّمَا آمُرُةَ إِذَا آمَا وَشَيًّا آنَ يَتُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ "-

(خدا کاامر ۔ طریقہء کار۔ یہ ہے کہ وہ جب بھی کسی چیز کو وجود عطا کرنا چاہتا ہے تواس سے کہتا ہے:'' ہوجا''، وہ ہوجاتی ہے )۔

سوره ءقمر،آیت • ۵:

\* وَمَا أَمُونَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كُلُمُ هِ بِالْبَصَرِ "-

(ہاراحکم ایک ہی مرتبہ....صادر ..... بوتا ہے، آ کھ جھیکنے کی طرح سے)۔

بهر حال ان مطالب كاتفصيلى تذكره انشاء الله سوره يس كى آيت ٨٢ كى تفسير مين بوگا (إِنَّهَا أَمْرُ فَيَ إِذَا أَسَادَ

شَيُّا...)۔

پاکیزگی ه خدا کااظهار ۲۰۰۰ :

"زينين"O"

یه صدر ہے جوکہ بیج کرنے اور پاک ومنزہ رکھنے کے معنے میں آتا ہے اورا سے ہمیشہ اضافت کے ساتھ استعال کیا جاتا ہے ۔ ادبی لحاظ سے یہ مفعول مطلق ہے جس کا فعل محذوف (غیر مذکور) ہے ، اس حوالہ سے یہ اصل میں یوں ہے:
''سبحته سبحانلا' ۔ پھرفعل' سجتہ'' کوحدف کر کے مصدر' سجان'' کو خمیر مفعول' نو' کے ساتھ مضاف کردیا گیا اورا سے
اس کا (فعل کا) قائم مقام بنادیا گیا اوروہ' سجانہ' ہوگیا' یہ جملہ (سجانہ) دراصل خداوند عالم کی طرف دی جانے والی غلط و تا روانسبتوں کنی میں ادب واحر ام کے انداز کا حامل ہے اور اس میں خدا کے ان ناروانسبتوں سے پاک ومنزہ ہونے کا اظہار

خضوع كاعملى مظاهره

O"كُلُّ لَدُفْتِتُونَ"

اس جملہ میں'' قانتون'' کینی قنوت کرنے والوں کا تذکرہ ہے' قنوت سے مرادعبادت اورانکساری کااظہار ہے'لہذا معنی پیرہوگا کہ سب اس کی عبادت کرتے ہیں'اس کے سامنے خضوع وائلساری کاعملی مظاہرہ کرتے ہیں۔

نخليق إرض وساء

°° بَى يُعُمالسَّلُوْتِ وَالْاَئْ ضِ

اس جملہ میں لفظ ''بدیج'' استعال ہوا ہے۔ عربی زبان میں ''بداعت' کامعنی بیہے: ایسا کام جس کی پہلے کوئی مثل و نظیر اور نمونہ موجود نہ ہو للبذا آیت کامعنی یوں ہوگا: خدا آسانوں اور زمین کابدیج (موجد) ہے یعنی اس نے آسانوں اور زمین کو بیدا کیا ہے جبکہ ان کی تخلیق سے پہلے اس قسم کی کوئی چیز موجود نہ تھی کہ جے نمونہ قرار دے کرخدانے انہیں خلق فرما یا ہو۔

قدرت الهی کا تذکره دیر

0"فَيَكُوْنُ

یہ جملہ شرط کی جزاء کے طور پرنہیں،اس لیے مجر وم بھی نہیں (کیونکہ جزائ، شرط کے تابع ہوتی ہے اور عربی ادب کے قواعد کی روسے اگریہ جملہ جزا کے طور پر ہوتا تو اس پر جزم ہوتی) بلکہ یہ 'کن' کے نتیجہ کے طور پر ہے اوراس کا معنی ہیہے : ''لہذاوہ ہوجا تاہے''۔لیعنی خدا کہتا ہے'' ہوجا''الہذاوہ ہوجا تاہے۔

# روايات پرايك نظر

بَدِيْعُ السَّلُوٰتِ وَالْأَسُ ضِ كَامَعَىٰ

كتاب "كافى" اور" بهائر الدرجات "ميل سدير حير فى كحواله مدكور به انهول في كمران بن اعين في حواله ما الوجعفر محد ما قر عليه السلام سي تيت شريفه "بَلِ يُعُ السَّلُوٰتِ وَالْأَنْ اِنْ شَافِ "كَيْ تَعْمِر بِي فِي تُوامام من في السَّلُوٰتِ وَالْأَنْ اِنْ اللهِ مَا اللهِ مِنْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مِينَ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا

(ان الله عزوجل ابتدع الاشياء كلها بعلمه على غير مثال كأن قبله فابتدع السماوات والارضين ولمريكي قبلهن سماوات الا ارضون اما تسمع لقوله :وكأن عرشه على الماء)

خداوند عالم نے تمام موجودات کواپی علم سے پیدا کیا جبکہ ان سے پہلے کوئی مثل ونمونہ موجود نہ تھا جے دیکھ کرخدا نے انہیں پیدا کیا ہو کیتی آسانوں اور زمین کی تخلیق سے پہلے کوئی آسان وزمین موجود نہ تھے جن کے نمونہ پرخدانے بی آسان وزمین پیدا کئے بلکہ ان سب کواپی علم کی بنیاد پر پیدا کیا آیا تو نے پیس سنا کہ خدانے فرمایا: "و محان عوشه علی المائ "عرش اللی یانی پرتھا۔

ایک نہایت دلچپ حقیقت: ندکورہ بالاروایت سے ایک اوردلچپ حقیقت کی نشاندہ موتی ہے کہ آیت ' و گائ عُرْشُهٔ عُلَی الْمَاءِ '' میں لفظ' الماء ' ' ' پانی ' سب سے مرادیہ پانی نہیں جے ہم' ' پانی '' کہتے ہیں کیونکہ ہر چیز کی تخلیق '' ہداعت'' یعنی پہلے سے موجود کسی نمونہ کے بغیر ہوئی ہے اور پانی بھی موجودات میں سے ایک ہے لہٰذا اس کی تخلیق ہی '' ہداعت ' کئی بغیاد پر ہوئی اور بچونکہ عرش الهی سے مراد خدا کا اقتد اراعلی ہے جو کہ آسانوں اور زمین کی تخلیق سے پہلے بی موجود تھا اس لیے بی الماء ' سے عام پانی مراد نہیں بلکہ پھے اور مراد ہے۔ اس سلسلے میں تفصیلی ذکر مر بوطہ آیت (و گائ عَدُشُهُ عَلَی الْمَاءُ ' سے عام پانی مراد نہیں کیا جائے گا۔

# ايك علمى وفلسفيانه بحث

علمی تجربات و تحقیق سے یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ دو مختلف چیزیں اپنی مستقل انفرادی خصوصیات کی حامل ہو تر

ہیں خواہ ان دونوں میں حقیقت اور ذات کے لحاظ سے قدر مشترک ہی موجو دکیوں نہ ہو یعنی وہ جامع وکلی حقائق میں بنیا دی طور پرمشترک ہونے کے باوجود کچھ مفر دخصوصیات بھی رکھتی ہیں جن کی وجہ سے وہ ایک دوسرے سے امتیا زرکھتی ہیں۔ یہاں تک كه بيه بات ان دوچيزول مين بھي پائي جاتي ہے جن كي وجه امتياز كي شخيص قوت حسي بھي نہيں كرسكتي تا ہم علمي شخقيق ودلائل كي مد سے ان دونوں کے درمیان امتیاز و تھنی ممکن ہوتی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ فلسفیاندات دلال و براھین سے بھی اس کی تائب المتی ہے کہ عالم بستی میں پائی جانے والی کوئی دو چیزیں ایپی نہیں جن میں کسی نہ کسی لحاظ سے فرق نہ یا یا جا تا ہو بلکہ جن دو چیز ول کابھی تصور کریں اگران کے درمیان اصل ذات سے باہر کوئی امتیازی پہلونہ پایاجا تا ہوکہ جس سے ایک کودوسری سے امتیاز تميز دے سكيں تو پينين طور پروه دونوں اپني اپني ذات كے لحاظ سے ايك دوسري سے مختلف ہوں گی ..... دونوں ذات وحقيقت میں ایک نہیں ہوں گی بلکہ ' وو' چیزیں کہلا تھی گی .....اور پھریدامر بھی مسلم الثبوت ہے کہ ہر چیز اپنی اصل ذات کے لحاز سے .... ذات سے باہر ہرطرح کے امتیازی وصف سے قطع نظر ..... "ایک" ہے (وحدت کی حال ہے) کیونکہ کوئی" ایک" چے ا پنی اصل ذات وحقیقت میں تعدد (ایک سے زیادہ ہونا) نہیں رکھتی یعنی اس میں تعدد کا امکان ہی نہیں یا یا جا تا لہذاا گرات ''دو''فرض کیاجائے تواس سے میہ بات لازم آئے گی کہ جے کثرت کی صفت سے متصف کیا گیا ہے وہ در حقیقت ایک ہوجبکہ ہم بیان کر بھے ہیں کہ کوئی'' ایک'' چیز اصل حقیقت و ذات میں'' دو' نہیں ہوسکتی لینی اس کا ایک سے زائد ہونا محال و ناممکن ہے ورنداسے ایک نہیں کہا جاسکتا، بنابرایں بیسلیم کرنا پڑے گا کہ ہرچیز (موجود) اپنی اصل ذات وحقیقت میں دوسری چی (موجود) سے مختلف ہے اور ایسانہیں ہوسکتا کہ دونوں کسی جمی پہلویں کوئی فرق ندر کھتی ہوں 'پس دومختلف چیزوں کا کئ مشتر ک جہات کا حامل ہوتااس بات کا جوت نہیں بن سکتا کہان میں ذات وحقیقت کے لحاظ سے ممل بکسائیت یائی جاتی ہے۔ بلکدان میں سے بڑائی این اصل ذات میں سی موندوشل کے بغیر وجود میں آئی ہے اور خداوند عالم نے ہر چر کوالیا ای خلق فر مایات كداس سے پہلے اس كاكوئي من خوند موجود ندھا اور خدابى ايسا كرسكتا ہے كه وبى "بَي يْعُ السَّلُوتِ وَالْرَائَ مِن "آسانور اورز مین کو بغیر کسی نموندوشل کے بیدا کرنے والا (موجد) ہے۔

### آیات ۱۱۸ و ۱۱۹

- وَقَالَ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا اللهُ اَوْ تَأْتِيْنَا اللهُ قَالُولِهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا
- واتَّا أَنْ سَلْنُكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَّتَنْ يُرَّا و لَالتُّسْئُلُ عَنْ أَصْحَبِ الْجَحِيْمِ ﴿

#### تزجمه

ص جائل ونادان لوگوں نے کہا کہ خداہم سے خود کلام کیوں نہیں کرتایا ہم پرکوئی آیت کیوں نازل نہیں ہوتی ایسی ہوتی اس کے دل ایک دوسر سے نہیں ہوتی ایسی ہات ان سے پہلے لوگوں نے بھی کہی تھی ....دراصل ....ان کے دل ایک دوسر سے ملتے جلتے ہیں ہم نے تو یقین رکھنے والوں کے لیے تمام آیات ونشانیاں واضح کردی ہیں۔ (۱۱۸)

## تفسيروبيان

جال ونادان لوگوں کے اظہارات حدد میں کیا

0" وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْكَبُونَ

اس آیت میں '' النّی نین لایک کوئ '' (جابل ونادان لوگوں) سے اہل کتاب کے علاوہ ویگرمشر کین مراد ہیں کیونکہ اس سے پہلے آیت (۱۱۱۳) میں یہود ہوں اور نصر انیوں کے ایک دوسرے کے بارے میں منفی نظریہ کے اظہار کواس طرح و کرکیا گیا تھا:

"وَقَالَتِ الْيَهُوُدُ لَيْسَتِ النَّصٰى عَلَى شَيْءٌ وَ قَالَتِ النَّصٰى لَيْسَتِ الْيَهُوُدُ عَلَى شَيْءٍ ﴿ وَهُمْ يَتُكُونَ الْكِتُبُ لَكُونَ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ ﴿ وَهُمْ يَتُكُونَ الْكِتُبُ لَكُونَ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ ﴿ وَهُمْ يَتُكُونَ الْكِتُبُ لَكُونَ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ ﴿ وَهُمْ يَتُكُونَ اللَّهُ اللّ

(یہودیوں نے کہانھرانی بیج ہیں (بے بنیادنظریات رکھتے ہیں)اورنھرانیوں نے کہایہودی کچھ بھی نہیں (ان کے عقیدے بیاساس ہیں) حالانکہ وہ سب کتاب خدا کی تلاوت کرتے ہیں اس طرح کہاان لوگوں نے جو پچھ علم نہیں رکھتے ) اس آیت میں خداوند عالم نے تین قتم کے گروہوں کا تذکرہ کہا ہے:

ا\_ يبودى (الْيَهُودُ)

۲\_ نفرانی (النَّطَهٰی)

سـ جال ونادان لوك (الَّذِينُ لَا يَعْلَمُونَ)

 باتس كرتے ہيں ،ايك جيسے نظريات وعقا كدر كھتے ہيں اسى ليے خداوند عالم نے فرمايا: " تَشَابَهَتُ قُلُو بُهُمْ" ان سب كے ول ايك جيسے ہيں۔

برحال آیت ۱۱۱۳ میں اہل کتاب (یبودیوں ونفرانیوں) کوعرب کے مشرکین وکفار (الَّنِیْنَ لایَعُلمُوْنَ) کا جمعقیدہ اور آیت ۱۱۱۱ میں اہل کتاب کا جمعقیدہ اور آیت ۱۱۸ میں " الَّنِیْنَ لایکُعُلمُوْنَ" (کفارومشرکین) کواہل کتاب کا جمعقیدہ کہا گیاہے کیونکہ یہسب ایک جیسی باتیں کرتے ہیں اور ایک جیسے خیالات رکھتے ہیں۔

الل يقين كے لئے واضح نشانياں ° قَدْ بَيَّنَّا الْأَيْتِ لِقَوْمِ يُوْقِنُونَ

سیآ یت مشرکین یعنی" الَّن بَیْنَ لا یَعْلَمُوْنَ" کے اعتراض کے جواب کے طور پر ہے جس میں انہوں نے کہا تھا کہ خدا کی طرف سے ہم پرکوئی آیت کیوں تا زل نہیں ہوتی 'خدا نے ان کے جواب میں ارشاد فر مایا کہ ہم نے اہل یقین کے لیے تمام آیتوں 'خوافی ہے ہیں ہوائی جواب میں ارشاد فر مایا کہ ہم نے اہل یقین کے لیے تمام آیتوں 'خوافی کے بین اور واضح کر دیا ہے یعنی جن آیتوں کے نول کا وہ لوگ مطالبہ کرتے ہیں وہ آپیں اور واضح وروش ہیں جوالی بیالیکن ان سے صرف وہ بی لوگ استفادہ کر سکتے ہیں جوآبیات اللی کی حقانیت پر یقین رکھتے ہیں بولوگ بیما ہیں اللی کے دلول پر جہالت کے پردے پڑے ہوئے ہیں اور تعصب وعناد کے مہلک مرض نے انہیں گھرلیا ہے اس لیے اب انہیں آیات اللی کے حقائدہ نہیں سے کونکہ ان پر چھائی ہوئی جہالت انہیں فور حقیقت سے گھرلیا ہے اس لیے اب انہیں آیات اللی کے حقائدہ نہیں درے سکتیں سے کونکہ ان پر چھائی ہوئی جہالت انہیں خور سے مناسب کی مزید تا سی مستفیض نہیں ہوئے دیتی سامی حضرت پنی براسلام صلی الشعلیدوآ لہ وسلم سے مخاطب ہوکر خداوند عالم نے اس طرح ارشاد خرمایا: ہم نے آپ کوش کے ساتھ بھیجا ہے بہشت کی خوشخری دینے والا اور عذاب سے ڈرانے والا بنا کر آپ اس پر خوش فرمایا: ہم نے آپ کوش کو کی امرین ہیں کہ یہ جہنی ہیں اور عذاب اللی ہی ان کا مقدر بن چکا ہے اور ان کوئی امرین ہیں۔

جہنمیوں کے بارے میں!

٥ " وَلا تُسْئِلُ عَنْ أَصْلِ الْجَعِيْمِ"

يەجملىسورەء بقرەكى آيت ٢ كامم منى جىسى مىكافرول كى بارىيى يول كها گياتا: " إِنَّ الَّذِينَ كَفَنُ وَاسَو آعٌ عَلَيْهِمْ ءَ أَنْكَ أَنْ تَهُمُ آمْر لَمُ تُتُنْوِئُ هُمُ لا يُؤُمِنُونَ"-

(جولوگ کا فر ہیں ان کی نسبت میہ بات برابر ہے کہ آپ آئیس .....عذاب الٰہی سے ..... ڈرائیس یا نہ ڈرائیس وہ ہرگز ایمان نہیں لائیس گے )۔

### آيات ١٢٠ تا ١٢٣

- اَلَّنِ يَنَ اتَيْنَهُمُ الْكِتْبَيَتُلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ الْولَلِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ الْولَلِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ فَأُولِلِكَ هُمُ الْخُورُونَ شَقَ 
   يَكُفُرُ بِهِ فَأُولِلِكَ هُمُ الْخُورُونَ شَقَ
- لينِنَ اِسْرَآءِيلَ اذْكُرُوا نِعُمَتِى الَّتِنَ ٱنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَ آنِّ فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَلَيْنَ ﴿
   الْعلَمِينَ ﴿
- وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَنْ نَفْسٍ شَيئًا وَ لا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدُلُ وَلا تَنْعُهَا عَدُلُ وَلا تَنْعُهَا شَفَاعَةُ وَلا هُمْ يُنْصَرُون ﴿
   تَنْعُعُهَا شَفَاعَةُ وَلا هُمْ يُنْصَرُون ﴿

#### تزجمه

۲۰ در کیودی اور نفرانی آپ سے ہرگر بیش نه ہوں گے جب تک که آپ ان کے خرب ملت کی پیروی شکرین کہد دیجئے کہ اللہ کی ہدایت ہی اصل میں ہدایت ہے۔ اگر آپ علم وآگائی ہے بعد بھی ان کی خواہشات کی پیروی کریں تو پھر اللہ کی طرف سے آپ کا ساتھی وحددگارکوئی شہوگا'۔
 ۲۰ در جن لوگوں کو ہم نے کتاب عطاکی وہ اسے پوری توجہ کے ساتھ پڑھتے ہیں وہی لوگ اس (۱۲۱)
 ۲۰ در جن لوگوں کو ہم نے کتاب عطاکی وہ اسے پوری توجہ کے ساتھ پڑھتے ہیں وہی لوگ اس (۱۲۱)
 ۲۰ در جن لوگوں کو ہم نے کتاب عطاکی وہ اسے پوری توجہ کے ساتھ پڑھتے ہیں وہی لوگ اس (۱۲۱)
 ۲۰ سے بنی اسرائیل! میری اس فحت کو یاد کر وجو میں نے شہیں عطاکی ہے اور ہیکہ میں نے شہیں پوری کا نئات پر برتری دی ہے۔
 ۲۰ سے در وجب کوئی شخص کی شخص کو گئی فائدہ نہ پہنچا سکے گا اور نہ اس سے کوئی عوض قبول کیا جائے گا نہ کوئی شفاعت اسے نفع دے گی اور نہ کسی کی کسی طرف سے کوئی مدو دھر سے کا نہ کوئی شفاعت اسے نفع دے گی اور نہ کسی کی کسی طرف سے کوئی مدو دھر سے کا کہ دی۔

## تفسيروبيان

يبود ونصاري كي هث دهري

0 أو كَنْ تَتَرْضَى عَنْكَ الْيَهُوْدُو لا النَّصْرَى . . . "

بنابرایں '' إِنَّ هُنَ یَ اللهِ هُوَ الْهُلْ ی '' الله کی ہدایت ہی حقیق ہدایت ہے جملہ میں 'ہدایت ' سے مراد، قرآن مجید ہے (هدیٰ، کے لفظ سے قرآن کی طرف اشارہ کیا گیا ہے) اور اس سبدایت کی نسبت خداکی طرف دے کر (هُن کی اللهِ) . . . خداکی ہدایت کہا گیا ہے تا کہ' ہدایت' کا قرآن ہی میں شخصر ہونا ثابت وواضح ہو جائے (ہدایت کا حصول صرف قرآن کے ذریعے مکن ہے) اس لیے یوں ارشاد ہوا: '' إِنَّ هُنَ کی اللهِ هُوَ الْهُلْ ی '' یعنی حقیقی ہدایت صرف خداکی طرف سے ہے اور اس کا حصول صرف قرآن مجید سے کہ جے خدانے نازل فرمایا ہے مکن ہے اس کے ساتھ ساتھ '' إِنَّ هُن کی اللهِ هُوَ الْهُلْ ی '' کے جملہ سے یہ بات بھی واضح ہوجاتی ہے کہ یہود یوں اور نفر انیوں کے کے ساتھ ساتھ '' إِنَّ هُن کی اللهِ هُوَ الْهُلْ ی '' کے جملہ سے یہ بات بھی واضح ہوجاتی ہے کہ یہود یوں اور نفر انیوں کے نہ ہب وطت سے ہدایت کا حصول ممکن نہیں کیونکہ وہ خود ہدایت کی نعمت سے بہرہ ہے۔ پھراس جملہ کے بعد ' وَ لَینِ النّبُغْتَ اَ هُو آءَهُمْ '' (اگرآپان کی باطل خواہشات کی پیروی کریں) کے جملہ میں ان کے فرہب وطت کو ''اہواء'' یعنی باطل خواہشات کا نام دیا گیا ہے جس سے اس فرجب وطت کا ہدایت سے بہرہ ہونا مسلم ہوجا تا ہے'۔اس کے علاوہ ''بغن الّٰنِ یُ جَاءَ کَ مِنَ الْعِلْمِ '' کے الفاظ سے بیبات ثابت ہوتی ہے کہ جو پھھ تحضرت پر اللّٰدی طرف سے نازل ہوا وہ حقیق معنے میں ''علم'' ہے اور جوان سے بہود یوں اور فعرانیوں سے پاس ہو وہ ''جہالت' کے سوا کھے بھی نہیں' بنابرایں بید جملہ بجا و برحل ہے کہ ''وکین اللّٰہِ مِن وَ لِی قَالَ وَ لَا مِن اللّٰهِ مِن وَ لِی قَالَ وَ لَا مِن اللّٰهِ مِن وَ لِی قَالَت مِن اللّٰهِ مِن وَ لِی قَالَت مِن اللّٰهِ مِن وَ لِی قَالَت کے بیاس ' علم' آگیا ہے تو پھر آپ کے لیے نقو نیر ''اگر آپ نے ان کی باطل خواہشات کی بیروی کی بعداس کے کہ آپ کے پاس ' علم' آگیا ہے تو پھر آپ کے لیے اللّٰدی طرف سے کوئی ناصر و مددگار نہیں ہوگا۔

منيلي كين معالالله الإن بن نيره 10

O" ٱلَّذِينَ التَّنْهُمُ الْكِتْبَ "

ممکن ہے یہ جملہ ایک سوال یا اعتراض کے جواب کے طور پر ہوکہ جواس مقام پر کیا جا سکتا ہے اور وہ یہ کہ آیت ۱۲ ا خداوندعالم نے ارشاد فرمایا: ''وَ لَکُ تَدُو فٰی عَنْكَ الْیَهُو دُو لَا النَّصٰ لٰی . . . '' (یہودی اور ان ہر گز آپ سے خوش نہ جول کے .....) لینی وہ آپ پر ایمان نہیں لا تیں گئے تو جب ان کا ایمان نہ لانا بھینی امر ہے اور ان سے ایمان لانے کی کوئی توقع یا امید نہیں کی جاسکتی تو کیا انہیں ایمان لانے کی وعوت دینا بے فائدہ و بے مقصد کام ہے؟

خداوندعالم نے اس سوال کا جواب اس طرح دیا کہ''جن لوگوں کوہم نے کتاب عطا کی اور وہ اسے اچھی طرح پڑھتے ہیں وہی لوگ اس کتاب پر ایمان لائیں گے اور پھر آپ پر بھی ایمان لائیں گے'' یا آیت کا معنی یہ ہوگا کہ'' وہی لوگ خدا کی طرف سے نازل کی گئی کتاب پر ایمان لائیں گے خواہ وہ کتاب کوئی بھی ہو'' یعنی قرآن ہویا کوئی اور آسانی کتاب' یا پھر آیت کا معنی یہ ہوگا:'' وہی لوگ خدا کی طرف سے نازل کی گئی کتاب یعنی قرآن مجید پر ایمان لائیں گئے'۔

بنابراین 'اُولیّا کُیوُ مِنُوْنَ بِهِ' (وہی لوگ اس پرایمان لائیں گے) سے ثابت ہوتا ہے کہ مرف وہی لوگ اس پرایمان لائیں گے) سے ثابت ہوتا ہے کہ مرف وہی لوگ اس پرایمان لائیں گے۔۔۔۔۔ جنہیں کتاب عطا کی گئی اور وہ اسے اچھی طرح پڑھتے ہیں ۔۔۔ گویا ایمان لانے والے 'صرف' وہی ہیں ان کے علاوہ کوئی ایمان نہ لائے گائیہاں ''صرف' کے لفظ سے سیمجھا جا تا ہے کہ ایمان لانے کا عمل انہی میں مخصر و محدود ہے اور اس طرح کے انحصار کو علمی اصطلاح میں ' حصر افراد' کہا جا تا ہے (یعنی اس میں افراد کی تحدید) اور ' بِد ''میں

صمیر ' ' بعض معانی کی بنیاد پر ..... ' استخدام ' کے طور پر ہے ' (یا در ہے کہ علمی اصطلاح میں ' دضمیر استخدام ' سے مراد رہ ہے کہ ضمیر کا معنی اس کے مرجع سے مطابقت ندر کھتا ہو مثال کے طور پراگر کوئی شخص کہے کہ ' میں نے فلال آدی کو دیکھا اور اس سے بیہ بات پوچھی ' تو اس جملے میں ' اس ' سے مراد وہ شخص نہ ہوجے دیکھا ہے بلکہ اس کے بیٹے یا اس کے کسی قربی سے پوچھا ہولیکن ' اس ' کا لفظ استعال کر دیا جائے اسے ' استخدام ' کہتے ہیں اس مثال کی روشی میں ' بیہ ' کی ضمیر کے بارے میں تین معنی ذکر کئے گئے ہیں (۱) اس سے مراد یہود بول و نصرا نیوں کی اپنی آسانی کتاب ہے ( تو رات یا آنجیل ) (۲) ہر آسانی کتاب ' سے مراد یہود بول و نصرا نیوں کی اپنی آسانی کتاب ہے ( تو رات یا آنجیل ) (۲) ہر آسانی کتاب ' (۳) حضرت پنیمبر اسلام حمد ' اگر پہلام عنی درست قرار دیا جائے تو اس سے ' بیہ ' کی ضمیر کا معنی اپنی مرجع کے مطابق ہوگا لبندا ' استخدام ' کے طور پر ہوگی )۔

ابردی یہ بات کہ 'آگی انگیائی انگیائی انگیائی '(وہ لوگ جنہیں کتاب دی گئی) سے کون لوگ مراد ہیں؟ تو بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان سے مراد یہود یوں اور نصرانیوں میں سے وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنی خواہشات اور باطل نظریات و اوصام کی پیروی کرنے کی بجائے حق وحقیقت کا اتباع کیا 'اور یہاں'' کتاب' سے مراد تو رات اور انجیل ہے 'لیکن اگر یہ کہا جائے کہ ان سے مراد حضرت پینجبر اسلام محمد پر ایمان لانے والے اور کتاب سے مراد قرآن ہے تو اس صورت میں آیت کا معنی یوں ہوگا: وہ لوگ جنہیں ہم نے قرآن عطا کیا اور وہ اسے نہایت غورسے پڑھتے ہیں صرف وہی اس پر ایمان لا عمل شدید لوگ کہ جواپنی باطل خواہشات اور اوہام کی پیروی کرتے ہیں' اس معنی کی روشنی میں ''صرف وہی'' (اُولِیّاکَ بُیوُ مِنُونَ نے کہ الفاظ سے جوائھ اری مفہوم سمجھا جائے گا اسے علمی اصطلاح میں '' قصر قلب'' کہتے ہیں۔

بني اسرائيل كويا دوهاني

O "ليمنيق إلسِرَ آءِيْلَ اذْ كُرُوُانِ."

یہ آیت مبار کہ اور اس کے بعد والی بیت دونوں بنی اسرائیل کے بارے میں گفتگو اور ان سے خطاب کے خاتمہ و اختام کے طور پر ہیں اور بید دونوں آیتیں ان پہلی آیات کی مانند ہیں جن میں بنی اسرائیل کے بارے میں اور ان سے خاطب ہوکر مطالب بیان کئے گئے متھے اور اس کے ساتھ ہی بنی اسرائیل سے خطاب کا ایک سلسلہ اختیام پذیر ہوتا ہے۔

## روايات پرايک نظر

#### تلاوت قرآن كي حقيقت

كَتَابِ ' ارشَاد ويلَّى مِن حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ساس آيت مبارك " أَلَّنِ يْنَ اتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ يَتُلُوْنَهُ حَقَّ تِلاَ وَتِه " . . . كَنْ تَسِير مِن مَذُور بِ، آيً فارشاد فرمايا:

### آيات ميں تد بروتفكر

تفسیرالعیاشی میں حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام سے منقول ہے آپٹ نے آیت مبارکہ ''یتلو ند حق تلاو تہ'' کی تفسیر میں ارشادفر مایا: اس سے مراد رہے کہ وہ ان مقامات میں توقف کرتے ہیں جہاں بہشت وروزخ کا تذکرہ ہوا ہے۔ '' توقف'' سے مرادان میں تد براورغور وفکر کرنا ہے۔

کافی میں انہی حضرت (امام جعفر صادق ) سے مذکورہ آیت کی تفسیر میں منقول ہے کہ ان سے مراد آئم ہیں۔ کہ جو کتاب خدا کواس طرح پڑھتے ہیں جس طرح اسے پڑھنے کاحق ہے۔

آیت میں مذکورافراد سے آئم می مراد لینا''جری''اور تطبیق کے باب سے ہے بینی جن حضرات کے متعلق کہا گیا ہے کہ وہ کتاب خدا کی صحح طور پر تلاوت کرتے ہیں اس کے معانی میں تد براور غور و فکر کرتے ہیں ان کے کامل مصداق، حضرات آئم علیہم السلام ہیں،اس لیے امام علیہ السلام نے اس طریقہ''جری قطبیق''کے طور پر فرمایا کہ ان سے مراد آئم میں وہی آئیت میں مذکورلوگوں کا کامل مصداق ہیں (ان پر ہی بیتمام صفات مکمل طور پر منطبق ہوتی ہیں)۔

#### آيت ۱۲۴

وَافِابُتَلَ اِبُرْهِمَ مَ بُّهُ بِكُلِمْتٍ فَاتَتَهُنَ وَالْ اِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا وَالْمَارِينَ فَالْكِينَ فَاللَّالِينَ فَالْكِينَ فَالْمُعْلَى فَالْكِينَ فَالْكِينَ فَالْمُعْلَى فَالْمُعْلَى فَالْكِينَ فَالْمُعْلَى فَالْكِينَ فَالْمُعْلَى فَالْمُعْلِيمِ فَالْمُؤْلِمِينَ فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُعْلَى فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُعْلَى فَالْمُعْلَى فَالْمُؤْلِمِينَا فِي فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُؤْلِمِينَا فِي فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُؤْلِمُ فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُؤْلِمِينَا لِلْمُؤْلِمِينَا لِلْمُؤْلِمِينَا فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُؤْلِمُ فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُؤْلِمِينَا فَالْمُؤْلِمُ فَالْمُؤْلِمُ فَالْمُؤْلِمُ فَالْمُؤْلِمِي فَالْمُؤْلُ فِلْ

#### تزجمه

۰ "یاد کرو: جب ابراتیم کواس کے پروردگار نے پھی کمات کے ذریعے آزمایا اوراس نے انہیں پورا کردیا تو خدانے کہا: میں تجھے لوگوں کا امام ورہبر بناتا ہوں ابراہیم نے عرض کی میری اولا دمیں سے بھی ....امام بنانا .....! خدانے کہا: میراعبد ظالموں کونہ پنچے گا۔ (۱۲۳)

## تفسيروبيان

اس آیت (۱۲۳) سے حضرت ابراہیم " کے بارے میں گفتگواوران سے متعلق وا قعات کے تذکرہ کا آغاز ہور ہا ہے گویا ہے آئی۔ ہے گویا ہے آیت ایک مقدمہ وتمہید کی حیثیت رکھتی ہے جس کے بعدوہ آیات ذکر کی گئی ہیں جن میں قبلہ کی تبدیلی جج کے احکام اور دین مقدس اسلام کے پاکیزہ حقائق ومعارف اخلاق اور فقہی احکام ومسائل کو بیان کیا گیا ہے ان آیات میں خداوند عالم کی طرف سے حضرت ابراہیم علیہ السلام کوعہدہ ءامامت سے نواز نا اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کا کعبہ کو تعمیر کرنا اور بعث پیغیبر اسلام کے لیے بارگاہ اللی میں دعا کرنا ذکر کیا گیا ہے۔

> ابرا بیم کی آزماکش وعهدهٔ امامت °' وَ إِذِالْتَكَى إِبْرُهِمَ رَبُّهُ...''

یہ آیت مبارکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کوعہدہ والمت عطا کئے جانے اور انہیں اس عظیم منصب سے اختصاصاً نواز ہے جانے کے تذکرہ پر شتمل ہے اس مقام پر بیہ بات قابل ذکر ہے کہ بیدوا قعہ یعنی عہدہ والمت عطا ہونے کا عمل اس وقت انجام پایا جب حضرت ابراہیم اپنی زندگی کے سفر کے آخری مرطوں میں سفے یعنی آپ نہایت بوڑھے ہو چکے سفے اور اساعیل وات قابعی پر ابرو بین مکہ میں سکونت پذیر کردیا اساعیل وات قابعی پیدا ہو چکے سفے اور آپ نے حضرت اساعیل واران کی والدہ گرامی کو مرز مین مکہ میں سکونت پذیر کردیا تھا جیسا کہ بعض مفسرین نے اس تاریخی حقیقت کی تصدیق کی ہے اور اس کی دلیل بھی زیر بحث آیت میں موجود ہے اور وہ سے خداوند عالم نے حضرت ابراہیم سے فرمایا: '' اِنی جَاعِلُكُ لِلنَّاسِ إِصَامًا'' کہ میں تحقیلوگوں کا امام بنا تا ہوں' تو حضرت ابراہیم نے بارگاہ اللی میں عرض کی: '' وَ مِنْ ذُیِّ یَتُیْنَ '' میری اولا دمیں سے بھی! ان الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنی اولا د کے لیے عہدہ وامامت کی درخواست کی حالا تکہ فرشتوں کی زبانی اساعیل واسحاق الکی پیدائش کی خوشخری سننے سے بہلے آنجنا ہا اپنی بال اولا وہونے سے آگاہ بی نہیں سفے بلکہ ان کے کمان میں بھی نہیں کے بلک ان میں بھی نہیں اولاد کی خوشخری سائی تو انہوں نے نہایت تعجب اور ناامیدی کا اظہار کیا نویا نجی نے خداوند عالم نے اس کا تذکرہ یوں فر مایا:

سوره وتجر،آیت ۵۵:

(لوگوں کوابراہیم کے مہمانوں کا واقعہ سناؤ کہ جب وہ اس کے پاس آئے اور سلام کیا تواس نے کہا: ہم تم سے خوفز دہ ہیں انہوں نے کہاڈرین نہیں ہم تو آپ کوایک بلند پا بیصا حب علم فرزند کی خوشخبری دیے آئے ہیں اس نے کہا آیا تم جھے اب بیٹے کی خوشخبری دیتے ہو جبکہ میں بوڑھا ہو چکا ہوں اب تم مجھے کیا خوشخبری دو گے انہوں نے کہا ہم نے آپ کو سیح خوشخبری دی ہے آپ ہرگز ناامید نہ ہوں)۔

اور جب حصرت ابراہیم میں زوجہ کو پیخوشخری دی گئ تو انہوں نے بھی تعجب کا اظہار کیا 'ان کے بیان کوخداوند عالم نے اس طرح ذکر فرمایا:

سوره ء بود، آیت ۱۷:

"وَامْرَاتُهُ قَالَمِ يَتُقَفَحِكَ فَبَشَّهُ نَهَا بِإِسْلَقَ لَوَمِنْ قَى آءِ إِسْلَقَ يَعْقُوبَ ﴿ قَالَتُ يُويُكُنَّى ءَ اَلِهُ وَانَا عَجُونُ وَفَى اَءِ إِسْلَقَى يَعْقُوبَ ﴿ قَالَتُ يُويُكُنَى مَا اللّهِ مَا مَدُ اللّهِ مَا مَدُ اللّهِ وَبَرَكُتُهُ عَلَيْكُمُ عَجُونُ وَهُ لَوَ اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ وَبَرَكُتُهُ عَلَيْكُمُ اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا ا

(اس کی زوجہ وہاں موجود تھی وہ بنس پڑئ پھر ہم نے اسے بھی اسحاق می خوشخبری دی اور اسحاق میے بعد لیعقوب کی بھر ہم کی بھی اس نے کہا: ہائے یہ کسے ہوسکتا ہے کہ میں بچے پیدا کروں میں تو بوڑھی ہو چکی ہوں اور میر امیشو ہر بھی بوڑھا ہے میتو بہت عجیب بات ہے انہوں نے کہا: کیا تم خدا کے فیصلہ پر تعجب کرتی ہو جبکہ اللہ کی رحمت اور اس کی برکتیں تم اہل بیت پر فراواں بیں ۔وہ ہر طرح کی حمد وثناء کے لائق اور بزرگی کا سزاوار ہے )۔

بہر حال ان دونوں میاں بیوی کے بیانات سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ اپنے ہاں اولاد کی پیدائش سے نا امید شے اور انہیں آپ صاحب اولا دہونے کی توقع ہی باتی نہرہی تھی البند ان کی مایوی و ٹا امیدی کی حالت کو دکھ کرفر شتوں نے انہیں آسلی دی اور اطمینان دلایا کہ ان کے ہاں اولا دہوگی گویا فرشتوں کا انہیں آسلی دلا ٹاس بات کی دلیل ہے کہ وہ اولاد کے ہونے سے بخر شے جبکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بیہ جملہ "وَ مِنْ ذُیِّ یَّتِیْ " (اور میر کی اولا دمیں سے بھی!) اس وقت کہا جب خدنے ان سے فرمایا" اِنِّی جَاعِلُكُ لِلنَّا اِسِ إِ مَامًا "میں مجھے لوگوں کا امام بنا تا ہوں اس سے ثابت ہوتا ہے کہ انہیں اپنی اولاد کے ہونے کا یقین تھا کیونکہ اس طرح کے الفاظ وہی ادا کر سکتا ہے جسے اپنے صاحب اولا دہونے کا یقین ہو اور پھر آ داب گفتگو اس بات کے متقاضی ہیں کہ خاطب کی شخصیت کے مطابق اور اس کے مقام ومنزلت کو کموظ رکھتے ہوئے بات کی آداب گفتگو اس بات کے متقاضی ہیں کہ خاطب کی شخصیت کے مطابق اور اس کے مقام ومنزلت کو کموظ رکھتے ہوئے بات کی

جُائے لہذا جو خص بھی ان آ داب سے معمولی طور پر ہی باخر ہووہ کوئی بات لاعلمی کی بنیاد پر نہیں کر سکتا خاص طور پر حضرت ابراہیم " جیسی عظیم ہستی کا کردگار عالم کے حضور الی بات کرتا جس کا انہیں علم ویقین ہی نہ ہو کیوکر ممکن اور قابل تصور ہے؟ گیونکہ اگر انہیں اپنی اولا دیس سے بھی امام بنانا ... کی گیونکہ اگر انہیں اپنی اولا دیس سے بھی امام بنانا ... کی بجائے یوں عرض کرتے: ' و من فریقی ان زقت نی فریق ' اور اگر تونے مجھے اولا دعطا فر مائی تو میری اولا دیس سے بھی امام بنانا' یااس طرح کے الفاظ!

بہرحال جیسا کہ ہم نے بیان کیا ہے بیوا قعہ (عہدہءامات کاعطا ہونا) حضرت ابراہیم "کواولا دگی خوشخبری ملئے کے بعداور زندگی کے آخری دنوں میں رونما ہوا۔

ے بحد ورد در در سے علاوہ یہ امر بھی قابل توجہ ہے کہ خداوند عالم کا یہ ارشاد '' وَ إِذِ ابْتَكَی اِبُراہِم مَ رَبُّهُ بِكُلِلْتٍ فَا لَتَّهُنَّ عُنَّ اَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

سوره ءصافات آیت ۱۰۲:

''قَالَ لِيُنَىَّ إِنِّىَ ٱلْهِ كَافِ الْهِنَاهِ اَنِّى ٓ ٱذْبَحُكَ • • • إِنَّ لَهُ ذَالَهُ وَالْبَلَوُّ النُهُدِيْنُ'' (ابراہیم نے کہااے میرے بیٹے میں نے خواب میں دیکھاہے کہ میں تجھے ذرج کررہا ہوں۔۔۔یقینا یہ بہت

ربرر ی<sub>ا س</sub>ے ہ بڑاامتحان ہے)

. خلاصہ یہ کہ بیوا قعہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بڑھا پے کے عالم میں پیش آیا جیسا کہ خداوند عالم نے اس سلسلے میں حضرت ابراجیم علیہ السلام کا بیان ذکر فر مایا ہے کہ انہوں نے کہا:

سوره ءابراجيم آيت ٩ سا:

" أَلْحَمُـُكُ يِتِّهِ الَّذِي فَ هَبَ لِيُ عَلَى الْكِبَرِ السُلِعِيلَ وَ السُّحَقَ ۖ إِنَّ مَ بِيِّ لَسَبِيْحُ الدُّ عَآءِ "

(حمدوثنا ہے اللہ کے لیے کہ جس نے مجھے عالم پیری میں اساعیل اور اسحاق عطافر مائے بے شک میرا پروردگار دعاؤں کا سننے دالا (قبول کرنے والا) ہے۔

#### آیت کے الفاظ کی تشریح اب ہم زیر بحث آیت کے الفاظ کی تشریح کرتے ہیں:

O"وَ إِذِالْتِتَلَى إِبْرَاهِمَ رَبَّلُهُ"

عربی زبان میں ابتلاء اور بلاکی، دونوں کا معنی ایک ہے یعنی آ زمائش وامتحان؛ چنانچ کہا جاتا ہے: "ابتلیت و بلوت ہی نے بکن اس کا امتحان لیا اور اسے آ زمایا 'اور یہ اس دفت کہا جاتا ہے جب آ پ کسی سے وئی کام کرنے کو کہیں یا آپ کی وجہ سے وہ کسی شخی سے گزرے کسی مصیبت سے دو چار ہوجائے 'اور اس طرح آ پ اسے آ زمانا چاہیں تا کہ اس کی باطنی صفتوں اور صلاحیتوں مثلا اطاعت 'شجاعت 'سخاوت 'عفت و پاکدامن علم 'وفاداری وغیرہ سے آ گاہی حاصل کر سکیں 'لہذا بیثا بت ہوا کہ ابتلاء و آ زمائش فعل وعمل کے ذریع ممکن ہے کیونکہ انسان کی باطنی صفات کا اظہار بغل وعمل سے ہوتا ہے نہ کے قول اور زبانی باتوں سے کہ جن میں سے اور جھوٹ دونوں کا امکان پایا جاتا ہے جبکہ فعل وعمل میں اس طرح کے امکان و احتمال کی گئجائش نہیں امتحان و آ زمائش کے فعل وعمل سے مربوط ہونے کی بابت درج ذبل آ بیوں میں واضح اشارہ موجود ہے: احتمال کی گئجائش نہیں امتحان و آ زمائش کے فعل وعمل سے مربوط ہونے کی بابت درج ذبل آ بیوں میں واضح اشارہ موجود ہے: صورہ ءن ن آ بیت کا:

\* "إِنَّابِكُو نَهُمُ كَمَابِكُونَاۤ أَصْطِبَ الْجَنَّةِ "

(ہم نے انہیں ( مکدوالوں کو) آزمایا ....ان کی آزمائش کی جس طرح سے ہم نے باغ والوں کی آزمائش کی فقی)۔

(یا در ہے کہ تغییر کے مطابق اس آیت میں مذکور جنت یعنی باغ سے مرادیمن کا ایک باغ ہے جس کا مالک ایک نیک بوڑھا آ دمی تھا جواس باغ کی آمدنی کا زیادہ تر حصہ نا داروں میں تقییم کر دیتا تھا اس کی وفات کے بعداس کے بیٹوں نے اس کی اس نیک عادت کو ضابنا یا اور بخل سے کام لیتے ہوئے فقراء و نا دارلوگوں کو باغ میں سے پچھند دیا خداوند عالم نے را توں رات ان کے باغ کو آسانی بحل کے ذریعے جلا کر را کھ بنا دیا اوراسے آیندہ آنے والی نسلوں کے لیے درس عبرت قرار دے دیا ۔)

(میر آیت امتحان و آزمائش کے مل سے مربوط ہونے کا ایک ثبوت ہے)۔

سوره ء بقره آیت ۲۳۹:

\* ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُثَلَّكُ مُ لِنَكُمُ مِنْهُ وَ \* ﴿

(خداوندعالم تهمیں (طالوت کے سپاہیوں کو) ایک نہر کے ذریعہ آزما تاہے)۔

اس آیت میں بھی ابتلاء کا تعلق عمل سے۔

بنابراين زير بحث آيت مين خداوند عالم كايدار شاد كرامى: "وَ إِذِا بُتَكَى إِبْرُهِمَ مَ بَيُّهُ بِكِلْتٍ " جب ابراميم كو

اس کے پروردگارنے پچھکلمات کے ذریعہ آ زمایا 'تواگراس میں کلمات سے مرادا توال ہی ہوں تو ان کے ذریعے امتحان و آ زمائش کی وجہ بیہ ہوگی کہ چونکہ عام طور پرعہد و پیان اورا حکامات ،الفاظ واقوال اور کلمات کے ذریعے ہوتے ہیں اس لیے اعمال وافعال کی بجائے کلمات کہا گیا ہے جیسا کہ ایک اور مقام پریوں ارشاد ہوا:

سوره ء بقره آیت ۸۳:

" وَقُوْلُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا" اورلوگول سے اچھا کہو .....، اس میں "اچھا کہنے" سے مرادیہ ہے کہ ان کے ساتھ نیک سلوک کرواور حسن معاشرت اپناؤ۔

كلمات كالذكره

" بِكِلِنْتِفَاتَّكُونَّ" وَلِيْنِينَا لَتَكُونَ

کلمات، جمع کا صیغہ ہے اس کا مفرد، کلمہ ہے جس کا لغوی معنی لفظ .....مفرد یا مرکب .... ہے جو انسان ہولے ،اگرچیقر آن مجید میں 'کلمة'' کا استعال بعض موجودات کے لیے بھی ہوا ہے مثلاً:

سوره ءآل عمران آیت ۴۵:

"... بِكَلِمَةِ مِّنْهُ أَاسْهُ الْمَسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمٌ"، (اين ايك كلم كيماته كرجس كانام سي عيلي بن مريم بـ)-

اس آیت میں حضرت عیسیٰ " کے لیے ' کلمة' ' کا استعال ہوا ہے لیکن بیجازی معنی ہے کہ جسے کلام و قول کے حوالہ سے مرادلیا جاتا ہے جبیبا کہ ایک اور مقام پرارشادی تعالیٰ ہے:

سوره ءآل عمران آیت ۵۹:

" اِنَّ مَثَلَ عِیْلِی عِنْدَاللهِ کَمَثَلِ ادَمَ الْحَلَقَهُ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ کُنْ فَیکُونُ"…، (بے ثک عیسی کی مثال خدا کے نزدیک آ دم جیسی ہے کہ خدانے اسے مٹی سے پیدا کیا پھراس سے فرمایا "ہو جا"!وہ ہوگیا)۔

بہرحال قرآن مجید میں جس مقام پر بھی'' کلمة'' کی نسبت خداوندعالم کی طرف دی گئی ہے وہاں اس سے مراد ''قول'' ہے'نمونہ کے طور پر چندآیات ملاحظہ ہوں:

سوره ءانعام آیت ۱۳۳:

\* و لا مُبَدِّلُ لِكَلِمْتِ اللهِ " ... ( كونى خدا كِكلمات كوتبديل نبين كرسكتا) \_

```
سوره ء يونس آيت ۲۴:
```

\* " لَا تَبْلِيْلُ لِكُلِلْتِ اللهِ " . . . ( خداك كلمات مين كوئى تبديلي نبين بوسكتى ) \_

سورهءانفال آيت ٧:

\*"يُّحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِيلتِهِ"...، (حَق كواپِخ كلمات كوزيعِ ثابت كرتا ہے)۔

سوره ء يونس ، آيت ٩٦:

\* [اتَّالَّذِيْنَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ مَايِّكَ لايُؤُومُنُونَ \* • • •

(جن لوگوں پر تیرے پروردگار کا کلمہ پوراہو چکا ہے وہ مجھی ایمان نہیں لائیں گے۔۔۔۔)۔

سوره، زمرآیت ا ک:

\* وَالْكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَنَابِ " · · · ، (ليكن عذاب كاكلم يورا مو چكام) -

سوره ءمومن ،آیت ۲:

ى ... \* وَ كُذُ لِكَ حَقَّتُ كُلِمَتُ مَ بِلِكَ عَلَى الَّذِيثَ كَفَرُ قَا أَنَّهُمُ ٱصْحُبُ النَّاسِ "-

(ای طرح تیرے پروردگار کا کلمہ ان لوگوں پر پوراہو گیا جنہوں نے کفراختیار کیا کہوہ جہنم میں جائیں گے)۔ ایس میں

سوره ءشوریٰ آیت ۱۴:

\* وَ لَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ مَّ بِتِكَ إِلَى اَجَلِ مُّسَمَّى لَقُضِى بَيْبَهُمُ "

(اوراگر تیرے پروردگار کی طرف سے ایک مقررہ وقت تک کے لیے کلمہ (فیصلہ) نہو ۔ چکا ، ، ، ، ، وتا توان کے

درمیان فیصله بی موجاتا)

سورهء وبيرآيت • ۴:

\* "وَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا " . . . (أورالله كاكلمة بى اونجاب) \_

سوره عص،آبیت ۸۸:

\* "قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقَّ اَقُول " . . . ، (اس في كها يس يري فق به اور من توقق بي كهتا مول ) \_

سوره محل ، آيت + ۴:

\* إِنَّمَاقُولُنَالِثَنَى عَإِذَ آاَسَ دُنْهُ أَن نَّقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ "...

(ہمجس چیز کووجودعطا کرناچاہتے ہیں تواس سے امارا کہنا یون ہوتا ہے کہم اس سے کہتے ہیں 'بوجا''، وہ ہوجاتی

-(ج

ان تمام آیات اوران جیسی دیگر آیات مین ' گلِمهُ نُهُ ''سے مرادقول وکلام ہے اورقول وکلام دوطرح پر ہوتا ہے: ایک سی بات کے اعلان اور اس کے واقع ہونے کی خبر دینے کی صورت میں اور دوسرا تھم وفر مان کی صورت میں کہی وجہ ہے کہ بعض آیات میں خدا کے کلمہ کے پورا ہوجانے کا تذکرہ ہوا ہے کیونکہ اس سے مراد تھم وفر مان (یا فیملہ) ہے اور خدا کا تھم و فر مان .....اور فیصلہ ..... ہرصورت میں پورا ہونے والا ہے اور ظاہر ہے کہ جب تک کسی تھم پر عمل نہ ہوجائے وہ ناقص و نامکمل اورادھورا ہوتا ہے اور جب اس پر عمل ہوجائے تو اسے ''پورا ہوجانا'' کہا جا تا ہے 'اس سلسلے میں دوآ یتیں ملاحظہ ہوں جن میں خداوند عالم کے کلمہ ..... تول وکلام .... ( تھم وفر مان یا فیصلہ ) کے پورا ہوجائے کا ذکر ہے:

سوره ءانعام ،آيت ١١٥:

\* " وَتَنَّتُ كَالِمَتُ مَتِكَ صِدُقًا وَعَنُ لَا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِلْتِهِ "-

(اورتیرے پروردگارکا کلمه صدق وعدل کے ساتھ بورا ہوگیا،اس کے کلمات کوکوئی تبدیل نہیں کرسکتا)۔

سوره ءاعراف، آیت ۷ سا:

\* " وَتَنَّتُ كَلِمَتُ مَا يِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِيَ إِسْرَ آءِيلَ "-(اور تيرے پروردگاركا خوبصورت كلمه بني اسرائيل پر بورا أبو كيا)-

ايك سوال اوراس كاجواب

اس مقام پر بیسوال پیدا ہوسکتا ہے کہ خداوند عالم کا قول ہی تو اس کافعل ہے اور ان دونوں میں فرق ہی نہیں تو پھر ''کلمه''' سےفعل کی بجائے قول مراد لینے میں کیاراز پوشیرہ ہے؟

 کو قول و کلام کانام دیتے ہیں اور کو کی شخص آپ کواس عزم سے باز نہیں رکھ سکتا کینی آپ کے ارادہ کو توڑیا کمزور نہیں کرسکتا' عرب کے مشہور شاعر ' عنتر ہ'' نے بھی اس بات کواپئے شعر میں ذکر کیا ہے ، ملاحظہ ہو:

«وقولى كلماحبشأت وجاشت مكانك تحمدى اوتستريحي»-

(میدان جنگ میں جب میں بھر پور جوش میں ہوتا ہوں توا ہے آپ سے کہتا ہوں کہ ثابت قدم رہو کہ اگر قتل کئے جاؤ تو تمہاری تعریف کی جائے گی اور غالب آؤ توراحت وآرام یاؤگے)۔

اں شعرمیں'' قول'' (اپنے آپ سے کہتا ہوں) سے مرادا پنے آپ کو ثابت قدم رکھنا اورعزم پر قائم رہنا اور اپنی جگہ پر باقی رہنا ہے تا کہ قل کئے جانے کی صورت میں تعریف پائے اور غلبہ پانے کی صورت میں راحت و آ رام حاصل کر سر

ندکورہ بالاحقائق جانے کے بعد یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ زیر بحث آیت میں ''کلمات' سے مرادوہ وا تعات ہیں جن کے ذریعے خداوند عالم نے اپنے نبی ابراہیم "کی آزمائش کی اوروہ عہد و پیان ہیں جوان سے لیے جن وا تعات کے ذریعے خدانے ابراہیم علیہ السلام کی آزمائش کی 'ان میں سے چند یہ ہیں: ستاروں اور بتوں کی پوجا کرنے والوں سے واسطہ پڑنا' آتش نمرود میں کو دجانا وطن کوچھوڑ نا اور اپنے بیٹے (اساعیل ) کو ذری کرنا وغیرہ 'تا ہم آیت میں اس بات کو واضح نہیں کیا کہ ''کلمات' سے کیا مراد ہے کیونکہ اس مقام پر ان کے تذکرہ کی ضرورت ہی نہیں البتہ یہ بات واضح طور پر معلوم ہوتی ہے کہ ان سے مرادوہ امور ہیں جن کے باعث حضرت ابراہیم علیہ السلام کا مقام امامت کے اہل ہونا ثابت ہوا جیہا کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: إِنِی جَاعِلُک لِلنَّاسِ إِمَامًا' میں تجھے لوگوں کا امام بنا تا ہوں 'تو اس سے پہلے ارشاد فرمایا: 

قرا خِلْا ابْدَالَی اِبْرُاہِم مَ کَبُنُهُ بِکُلِلْتِ فَا نَدَالُ مِی پورا الرا ہے "کواس کے پروردگار نے کلمات کے ذریعے آزمایا اور اس کے نیوردگار نے کلمات کے ذریعے آزمایا اور اس کے نیوردگار نے کلمات کو پورا کردیا (آزمائش میں پورا اتر اے تواس کے نتیج میں خدا نے انہیں امامت اس وقت عطا ہوا جب حضرت ابراہیم " نے ان کلمات کو پورا کردیا (آزمائش میں پورا اتر اے آواس کے نتیج میں خدانے انہیں امامت اس وقت عطان مائی ۔

نے کلمات کو پورا کردیا یعنی آزمائش میں پورا اتر ہے تواس کے نتیج میں خدانے انہیں امامت عطافر مائی ۔

یہ بحث کلمات کے بارے میں تھی اب بیدد کیھناہے کہ ان کے پورا ہونے سے کیا مراو ہے؟ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: فَأَ نَتَـّهُنَّ '' یعنی ابراہیم ' نے ان' کلمات' کو پورا کر دیا' اس میں ضمیر ( فاعل متنتر ) کے بارے میں دوآ راء پاِئی جاتی ہیں:

ا۔اس کی بازگشت حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرف ہے۔

۲۔اس کی بازگشت خداوندعالم کی طرف ہے۔

پہلی صورت میں آیت کامعنی بیہوگا: جب خداوندعالم نے ابراہیم کو دکلمات 'کے ذریعے آزمایا اوراس نے انہیں اپورا کردیا یعنی خدانے جن کامول کا ابراہیم گل کو کھم دیا تھاانہوں نے وہ سب انجام دے دیئے۔

دوسری صورت مین آیت کامعنی بیموگا! جب خداوند عالم نے دو کلمات " کے ذریعے ابراہیم" کی آزمائش کی اور

اسے ان کلمات کو پورا کرنے کی تو فیل بخشی اوراس کی مدد کی۔

بظاہر دوسری صورت سیح نظر آتی ہے۔

اس مقام پریہ بات قابل فکر ہے کہ بعض مفسرین نے کہا ہے کہ 'کلمات' سے مراد جملہ '' اِنِّی جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ اِهَامًا • • '' ہے جَبَدید درست نہیں کیونکہ پورے قرآن میں کسی مقام پر بھی' 'کلمات' کو کلام میں پائے جانے والے جملوں کے لیے استعمال نہیں کیا گیا' یعنی الفاظ وعبارات کے لیے''کلمات' کالفظ استعمال نہیں ہوا۔

#### مقام امامت كااعطاء

## °' إنِّي جَاعِلُك لِلنَّاسِ إِمَامًا''

امام یعنی پیشوااور مقترا (جس کی اقتراء کی جائے)، تو آیت کامعنی یہ ہوگا کہ: میں تجھےلوگوں کا پیشواومقترا بناتا ہوں تا کہلوگ تیری اقترا کریں اور گفتار وکر دار ..... تول وفعل ..... میں تیری پیروی کریں بنابرایں امام اسے کہتے ہیں کہلوگ جس کی اقتراء و پیروی کریں اور اسے اپنا پیشوا اور رہنما قرار دیں اس وجہ سے متعدد مفسرین نے کہا ہے کہ آیت میں 'امام'' سے مراد' 'بی'' ہے کیونکہ ہرنی اپنی امت کا پیشوا ومقترا ہوتا ہے اور لوگ اپنے دین کے امور میں اس کی پیروی کرتے ہیں جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاوفر مایا:

#### سوره ونسآء آيت ۱۹۲:

\* " وَمَا آئُ سَلْنَامِنْ مَّ سُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ يِا ذُنِ اللهِ ".....

(ہم نے کسی پیغمبر کوئییں بھیجا مگر صرف اس لیے کہ خدا کے حکم کے مطابق اس کی اطاعت کی جائے )۔

لیکن اس مقام پر"امام" سے"نی"مرادلینا ہر گز درست نہیں کیونکہ:

ا۔ اوبی تواعد کی روسے" اِمَامًا"اپنے عامل لینی" جَاعِلُك" كادوسرامفعول ہے ۔۔۔ بہلامفعول خمير" كُ ، عامل بعنی سيعنی اس جملہ میں" جاعل"، فاعل ہے اور" کی بہلامفعول اور" اِمَامًا" دوسرامفعول ہے اور اسم فاعل جب

"أضى" كے معنے ميں ہوتوعمل ہى نہيں كرتا لينى أپنے مفعول كونصب كا اعراب نہيں ديتاليكن جب حال يا نستقبل كے معنے ميں ہوتوا پنے مفعول كواعراب ديتا ہے للبذا" وإنى جَاعِلُكَ لِلنَّالِسِ إِصَامًا" ميں خداوند عالم نے حضرت ابراہيم عليه السلام سے

امامت عطا کرنے کا وعدہ کیا ہے کمستقبل میں اسے اس مقام پر فائز کرے گا کیونکہ بیدوعدہ، وی کی صورت میں ہوا ہے اور اس طرح کی وی نبی کے علاوہ کسی پرنہیں آتی یعنی وی کے لیے مقام نبوت کا حامل ہونا ضروری ہے، بنابرایں بیہ بات ثابت

ہوئی کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام مقام امامت پر فائز ہونے سے پہلے نبی تھے اس لیے آیت یں امامت سے نبوت مراد لیز

درست نہیں (اسے بعض مفسرین نے بیان کیاہے)۔

۲۔ ہم نے ابتداء کلام وآغاز سخن میں بدبات واضح طور پر بیان کی ہے کہ امامت کاعظیم منصب حضرت ابراہیم

علیدالسلام کوان کی زندگی کے آخری ایام میں عطا ہوا یعنی اسحاق "واساعیل کی ولادت کی خوشخبری ملنے سے بعد کیونکہ جب فرشة قوم لوط" كوتباه كرنے جارہے متھ توراستے میں حضرت ابراہیم" كو بیٹوں كی ولادت كی خوشخرى دے كر گئے اور حضرت ابراہیم علیہ السلام اس وقت نبوت ورسمالت کے حامل تھے ( نبی بھی تھے اور رسول بھی ) لیکن مقام ا مامت پر فائز نہیں ہوئے تھے لہذایہ ثابت ہوا کہ ان کی امامت (جس کا تذکرہ آیت میں کیا گیاہے) ان کی نبوت کے علاوہ ایک اور منصب سے عبارت بے اور جن لوگوں نے آیت کی تفسیر میں ''امام'' سے ' دنی ' مرادلیا ہے یا اس طرح کے موارد میں الی تفسیریں کی ہیں اس کی اصل وجہ رہے ہے کہ قر آن مجید کے اکثر الفاظ ایسے ہیں جوعرصہ دراز سے بار بار کے استعال کی وجہ سے عوام الناس کے درمیان اپنے اصل معانی کھو چکے ہیں اور غلط ومن گھڑت معانی میں استعال کئے جاتے ہیں ان میں سے ایک لفظ ''امامت'' ہے چنانچے کچھلوگوں نے اس کامعنی نبوت' پیشوائی اورمطلق (ہمہ جہت) مقتدائی کیا ہے' اور پچھلوگوں نے اسے خلافت یا وصایت یادین و دنیا کے امور میں ریاست وامارت کے معنے میں استعال کیا ہے جبکہ ان تمام معانی میں سے کوئی بھی درست نہیں کیونکہ ' نبوت'' کامعنی خدا کی طرف سے خبروں (احکام وغیرہ) کا حامل ہونا ہے اور'' رسالت'' کامعنی تبلیغ کی ذمہ داری کا حامل ہونا ہے اور مقتدائی کامعنی ہیہ ہے کہ اس کے فرامین واحکا مات پرعمل کیا جائے اور پینبوت ورسالت کالازی امر ہے( کیونکہ نبی ورسول کےفرامین واحکامات برعمل کرنا اوران کی اطاعت فرض ہے)' اورخلانت ووصایت کامعنی کسی کی نیابت وجانشین بے اور ریاست وامارت کامعن بھی مقترائی کے سوا پھے نہیں کیونکداس سے مراومعاشرے میں حکمرانی اور فرمان صادر کرنے والی قوت ہے اور ان معانی میں سے کوئی ایک بھی "امامت" کے اصل معنی سے مطابقت نہیں رکھتا۔ کیونکہ امام اسے کہتے ہیں جس میں بیصلاحیت واہلیت یائی جائے کہلوگ اس کی اس طرح سے اقتداء و پیروی کرسکیں کہان کے تمام افعال و اقوال سگفتار وکردار ..... ممل طور پرامام کے اقوال وافعال ... گفتار وکر دار .... کے مطابق ہوں لہذا خداوند عالم کا کسی واجب الاطاعت نبی سے بیرکہنا کہ (میں تجھےلوگوں کے لئے نبی بنا تا ہوں)۔ یا (میں تجھےان چیزوں میں واجب الاطاعت بنا تا ہوں جن کی توا پنی نبوت کے ذریعے تبلیغ کرے) یا (میں تجھے حاکم بنا تا ہوں کہ تو دین ودنیا کے امور میں امرونہی کرے لینی فرمان جاری کرے ) یا (میں تجھے وصی یا خلیفہ بنا تا ہوں کہ تولوگوں کے درمیان ان کے باہمی تنازعات میں اللّٰہ کے حکم كساته فيملكرك ) معنى موكاكيونكه برنى واجب الاطاعت بوتائ اسكفرامين واحكامات برعمل كرنا اوراس كى پیروی کرنا ضروری ہوتا ہے اور وہ دین و دنیا کے امور میں حکمرانی کاحق رکھتا ہے اور وہ روئے زمین پرخدا کا نائب ووصی اور جانشین ہوتا ہے بنابرایں اسے دوبارہ انہی ذمہ داریوں اورخصوصیات کا حامل قرار دینے کی بات بےمعنی ہے اور''امامت'' كے حقيقى معنے پرغوركرنے سے معلوم ہوتا ہے كه اس ميں بيتمام خصوصيات بين كا تذكره ہو چكا ہے .... يا كى جاتى ہيں يعنى وه واجب الاطاعت بھی ہوتا ہے اس کے احکامات برعمل کرنا فرض ہے دین ودنیا کی ریاست وامارت بھی اس کے پاس ہے اور وبی روئے زمین پرخدا کا نائب ووصی بھی ہے تا ہم ان تمام الفاظ ومعانی کی خصوصیات کے باوجودامامت کامقام ومرتبہ بلندہے اوریہ تمام منصب (نبوت ٔ رسالت ٔ امامت ) خدا کی طرف سے خصوصی عنایات کا درجہ رکھتے ہیں ادران میں لفظوں ہی کا فرق

نہیں بلکہان میں سے ہرایک،خدا کی طرف سے مخصوص حقائق ومعارف کے عطا ہونے کی علامت ہے اور 'امامت' ان سب میں سے بلندترین مقام رکھتی ہے اور جوخصوصیات نبوت ورسالت میں موجود ہیں ان سے کہیں زیادہ 'امامت' میں ہیں اس لیے بیکہنا ہجانہ ہوگا کہ 'امامت' کامعنی ومفہوم دیگر ہر منصب سے اعلی ہے۔

قرآنی آیات کے مطالعہ سے میہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جس مقام پر بھی ''امامت'' کا تذکرہ ہوا ہے وہاں اس کی تفیر وتشرح کے طور پر 'بدایت'' کو ذکر کیا گیا ہے' گویا امامت سے رہبری کامعنی مرادلیا گیا ہے مثلاً:

سورهءا نبياءآيت ٢٥٠:

تُ \* "وَوَهَبْنَا لَهَ اِسْلَقَ ۚ وَ يَعْقُوبَ نَافِلَةً ۚ وَ كُلًّا جَعَلْنَا صِٰلِحِيْنَ ۞ وَجَعَلْنَهُمُ ٱبِيَّــَّةً يَّهُدُونَ بِاَمْرِ نَا..."،

ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: ''اورہم نے اسے اسحاق ''ولیقوب عطاکتے اور ہم نے سب کوئیک وصالح بنایا اور انہیں امام بنایا وہ ہمارے تھم کے ساتھ ہدایت ورہنمائی .....کافریضہ اوا سسکرتے ہیں'۔ سورہ و سجدہ آیت ۲۲:

\* " وَجَعَلْنَامِنْهُمْ آبِيَّةً يَّهُنَّ وَنَ بِآمُرِ نَالَتَاصَبَرُوا " وَكَانُوا بِالْيِنَايُوقِنُونَ "-

(اورہم نے ان میں سے امام بنائے جو ہمارے تھم کے ساتھ ہدایت کرتے ہیں کیونکہ انہوں نے صبر اختیار کیا اور وہ ہماری آیات پریقین رکھتے تھے)۔

ان آیات میں خداوندعالم نے امامت کی تغییر ہدایت کے ساتھ کی ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ امامت کی اصل حقیقت میں ہدایت ورہنمائی کے فریضہ کی ادائیگی پوشیدہ ہے اور وہی اس کا حقیقی معنی ہے کیان اسے اپنے امرو تھم کے ساتھ مقید کر کے فرمایا'' بامرنا'' جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اس سے مراو ہر طرح کی ہدایت نہیں بلکہ مخصوص ہدایت مقصود ہے کہ جو خدا کے امرکے ساتھ ہو۔

اب دیکھنامیہ ہے کہ یہال''ام'' سے کیا مراد ہے' تواس سلسلے میں دیگر آیات،''ام'' کی وضاحت کرتی ہیں ملاحظہ '

#### سوره وليس آيت ۸۲:

" إِنَّمَا اَمُرُهُ إِذَا اَسَادَ شَيْئًا اَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ۞ فَسُبُخُنَ الَّذِي بِيَوِم مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ''...،

(خدا کاامریہ ہے کہ وہ جب بھی کسی چیز کو دجود دینے کا ارادہ کرتا ہے تواس سے کہتا ہے '' ہوجا'' ، وہ ہوجاتی ہے' پس یاک ہے وہ ذات جس کے ہاتھ میں ہرچیز کا اقتدار ہے''۔

سورهء قمر،آيت ٥٠:

\* " وَمَا اَمُرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَيْهِ بِالْبَصَرِ " · · · ، (اور ماراامرايك بل مين موتا ب جيسة الكهاجميكنا .....)

ان آیات میں ''امر'' کا تذکرہ کیا گیا ہے اور یہ وہی ''امر'' ہے جو''یہدون بامر نا'' (وہ ہمارے امرکت ساتھ ہدایت کرتے ہیں) میں مذکور ہے دونوں کی حقیقت ایک ہے 'ہر حال ان دوآ یوں (سورہ یس ، ۱۸ سورہ قر، ۵۰) کی تفیر میں ہم وضاحت کے ساتھ بیان کریں گے کہ'' خدا کا امر'' کہ جسے زیر بحث آیت میں ''ملکوت' سے تعبیر کیا گیا ہے اس سے مرادخلق کا ایک مخصوص انداز ہے کہ جس کے حوالہ سے مخلوق کی نسبت خداوند عالم کی طرف ہوتی ہے اور یہ وہ انداز اور تخلیق کی مخصوص صورت ہے جس میں زمان و مکان کی قیو دہیں پائی جائیں اور نہ ہی اس میں تغیر و تبدل کی کوئی گئے اکثر موجود ہے' اور لفظ'' کن' کہ جو کسی چیز کے اصل و جود ہی کا دوسرانام ہے سے مراد بھی بہی معنی ہے اور پیخلیق کی اس دوسری صورت کے عین مقابل معنی ہے جو مخلوق ……اشیاء سے اس طرح مربوط ہے کہ اس میں تغیر و تبدل اور تدریجی مراحل کے تقاضے پائے مقابل معنی ہے جو مخلوق ……اشیاء سے سے اس طرح مربوط ہے کہ اس میں تغیر و تبدل اور تدریجی مراحل کے تقاضے پائے جاتے ہیں جن کی وجہ سے وہ قانون حرکت وزمان کے دائر سے میں آتی ہے اور اس میں مقررہ اصول وضا بطے کی عملداری پائی جاتے ہیں جن کی وجہ سے وہ قانون حرکت وزمان کے دائر سے میں آتی ہے اور اس میں مقررہ اصول وضا بطے کی عملداری پائی جاتے ہیں جن کی وجہ سے وہ قانون حرکت وزمان کے دائر سے میں آتی ہے اور اس میں مقررہ اصول وضا بطے کی اس سلسلے میں تفصیلی جاتے ہیں جن میں وہ مقام پر ہوگا۔

خلاصہ کلام ہیکہ 'امام' ،اس ملکوتی امر کے ساتھ جواس کے پاس ہوتا ہے لوگوں کی ہدایت ورہبری کرنے وائی شخصیت کو کہتے ہیں۔ بنابرایں 'امامت' ایک طرح کی باطنی ولایت .....اورسر پرتی .... ہے جولوگوں کے اعمال پر ہوتی ہے کہ جس میں 'ہدایت' کا جو معنی و مفہوم پایا پر ہوتی ہے کہ جس میں 'ہدایت' کا جو معنی و مفہوم پایا جاتا ہے وہ ہیہ کہ خدا کے امر کے ساتھ لوگوں کو منزل مقصود ... حقیقی مطلوب سے کہ چنجا یا جائے نہ یہ کہ انہیں صرف راستہ دکھا دینا) تو نبی ورسول اور ہرمومن انجام دیتا ہے یعنی لوگوں کو فیجت وموعظ حدنہ کے ذریعے خدا کی طرف بلاتے ہیں جیسا کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں ارشا وفر مایا:

سوره ءابراہیم، آیت ہم:

\* ' وَمَا اَنْ سَلْنَامِنْ مَّ سُوْلِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ لَفَيُضِلُّ اللَّهُ مَنْ يَّشَاءُ ' · · · ، (ہم نے ہر پیغیرکواس کی قوم کی زبان پر بھیجاتا کہ وہ ان کے سامنے فق کوواضح و آشکار کرئے خداوند عالم جے چاہتا ہے ہدایت کرتا ہے اور جے چاہتا ہے گمراہ کرتا ہے )۔

اس آیت میں پیغیروں کی ذمددار یوں کواس طرح بیان کیا گیاہے کہ وہ لوگوں کوخدا کی طرف آنے کا راستہ دکھاتے ہیں (حق کی پیچان کرواتے ہیں)نہ ہی کہ انہیں منزل مقصود تک پہنچاتے ہیں۔

سوره ومومن آیت ۳۸:

\* وَقَالَ الَّذِي كَامَنَ لِقَوْمِ اللَّهِ عُونِ اللَّهِ مُن لَمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ " · · · · ·

(وہ مخص جو ایمان لایا اس نے کہا اے میری قوم میری پیروی کروتا کہ میں تمہیں سیدھے راستے کی ہدایت

کروں)۔

اس آیت میں بھی ہدایت کرنے سے مراد راستہ دکھانا ہے اور جس نے لوگوں سے کہا وہ مومن آل فرعون ہے (فرعون والوں میں سے وہ محض جوایمان لایا تھا)۔

سوره وتوسه آيت ۱۲۲:

(ایسا کیوں نہیں ہوتا کہ ہرگروہ میں سے پچھلوگ علم دین حاصل کرنے کے لیے جائیں اور جب واپس آئیں تواپئ قوم کوانذار کریں (خدا کے عذاب سے ڈرائیں) تا کہلوگ خدا کے عذاب سے ڈریں)۔

اس آیت میں بھی ہدایت کا وہی مفہوم محوظ ہے بعنی راستہ دکھانا اس سلسلے میں عظریب مزید وضاحت کی جائے گ۔ اس مقام پرایک اور اہم مطلب قابل ذکر ہے کہ خداوند عالم نے مقام امامت عطا کرنے کی وجہ کا ان الفاظ میر

، ن من این با من این با مسلب من و رئے شرور دی ایک من ان من من من اختیار کیا اور وہ ماری آیات پا تذکرہ فرمایا ہے: "لَیّا صَبَرُ وَاللّٰهِ وَکَانُوْا بِالْمِیْنَا لَیُوْ قِنُوْنَ " ( کیونکہ انہوں نے صبر اختیار کیا اور وہ ماری آیات پ

یقین رکھتے ہے)' یعنی انہیں اس لیے امامت کا عُظیم مقام ومنصب عطا کیا گیا کہ انہوں نے خدا کی راہ میں ہر طرح کے امتحال و آنر ماکش میں صبر اختیار کیا اور صبر کے ذریعے خدا کے حضور اپنی عبودیت و بندگی کاعملی ثبوت پیش کیا اور وہ اس سے پہلے

وا رہاں یں شہر اطبیار میا اور مبر سے دریعے حدا سے معدور اپنی جودیت و بعدی کا کی جوت بین میا اور دوان سے پہتے (امتحان و آنر ماکش میں صبر کا مظاہرہ کرنے سے پہلے) یقین کی منزل پر فائز شخے گویاان کا صبر اختیار کرنا اور یقین کامل سے

ببره وربونا بى ان كے ليے مقام امامت كى الميت كاسب تھا۔

اس كے علاوہ جب حضرت ابراجيم عليه السلام كوا قعد كائذ كره بواتو خداوند عالم نے يول ارشا وفر مايا: سوره ءانعام، آيت 24:

\* وَ كُلْ لِكَ نُرِئَ إِبُرْهِ يُمَ مَلِكُونَ السَّلُوتِ وَ الْاَنْ ضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِينِينَ "-

(ای طرح ہم آسانوں اورزمین کا ملکوت ابراہیم " کودکھاتے ہیں تا کہوہ الل یقین میں سے ہوجائے )۔

اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے ابراجیم علیہ السلام کو آسانوں اور زمین کا''ملکوت''اس لیے دکھا کہ وہ یقین کی نعت سے بہرہ مند ہوں' یعنی''ملکوت'' کا مشاہدہ کروانا حصول یقین کے لیے بطور مقدمہ تھا جس سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ ' یقین' کامقام ومرتبہ ملکوت کے مشاہدہ سے ہرگز جدانہیں جبیا کہ خداوندعالم نے ارشا وفرسایا: سوره ء تكاثر آيت ٢:

\* "-- كَلَّا لَوْتَعْلَمُوْنَ عِلْمَ الْيَقِيْنِ أَنْ لَتَرَوُنَّ الْجَحِيْمَ " • • • ، (\_\_ایساہر گرنہیں،اگرتمہیں علم القین حاصل ہوتا توتم جہنم کودیکھ یاتے)۔

طففين آيات ۱۴ تا ۱۷:

\* كُلَّا بَلْ ۖ مَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ شًا كَانُوْا يَكُسِبُوْنَ۞ كُلَّا اِنَّهُمْ عَنْ ثَابِّهِمْ يَوُمَهٍ إِ لَّمَحُجُوبُونَ \* • • كَلَّا إِنَّ كِتْبَ الْابْرَايِ لَغِيْ عِلَيِّيْنَ ۞ وَمَاۤ اَدْلُ لِكَمَاعِلِيُّونَ ۞ كِتُبَّمَّ رُقُومٌ ۞ تَشْهَدُهُ أَلْمُ قَلَّ بُونَ \* • • • •

(ایمانیس ..... جوده گمان کرتے ہیں ..... بلکہ حقیقت سے کدان کے اعمال نے ان کے دلوں کوزنگ آلود کردیا ہے اییانہیں کہ وہ قیامت کے دن اپنے پروردگارہے پوشیدہ رہیں گے ..... یا در کھیں کہ نیک وصالح لوگوں کے نامۂ اعمال' علیین' میں ہیں اور آپ کو کمیا معلوم کہ 'علیین' کیا ہے وہ توایک کتاب ہے جو کصی گئی ہے جس کے گواہ مقربین ہیں)۔

ان آیات مبارکہ سے مجموعی طور پر مید حقیقت واضح ہوتی ہے کہ "مقربین وہ لوگ ہیں جن کے دلول پر گناہ و معصیت، جہالت اور گمان و شک کے پرد نہیں پڑے ہوئے کہ جن کی وجہ سے وہ اپنے پروردگار سے مجوب ہول 'بلکہ یہی لوگ حقیقت میں اہل یقین ہیں ۔۔ خدا پر کمل یقین رکھتے ہیں ۔۔۔ اور یہی ''علیین'' کااس طرح مشاہدہ کرتے ہیں جس طرح ہے''جیم'' کامشاہدہ کرتے ہیں۔

خلاصه عکلام بیرکه "امام" کی بنیا دی صفت بیہ ہے کہ وہ ایساانسان ہو جود تقین "کے بلند مقام پر فائز ہوا ورعالم ملکوت اس پرظاہروعیاں ہو ۔۔۔۔عالم ملکوت کا اس پرظاہروعیاں ہونا خدا کی طرف سے عطا کتے ہوئے کلمات کی بدولت ہو ۔۔۔۔۔اورہم نے گزشته سطور میں بیربات بیان کی ہے کہ عالم''ملکوت' سے مرادوہ امر ہے جواس عالم ظاہر کی''باطنی حقیقت' کا دوسرانام ہے۔البذاآیت میں" بیکھ اُون بِاصْرِ نَا" (وہ ہمارے امرے ساتھ ہدایت کرتے ہیں) کے جملہ سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ جن جن چیزوں سے ہدایت کا تعلق ہے (دل اور اعمال) امام ان سب کی باطنی حقیقت سے آگاہ ہوتا ہے اور ان سب کی اصل واساس سامرار و رموز سدولوں کے راز اور اعمال کی حقیقت اس کے سامنے ظاہر و آشکار ہوتی ہے اور اس میں کوئی شک وشبہ ہی نہیں یا یا جاتا کہ دیگرتمام اشیاء کی طرح دلوں اور اعمال کی بھی دوجہتیں اور حیثیتیں ہیں اور امام کی خصوصیت بیہے کہوہ ہر چیز کے ظاہرو باطن سے آگاہ ہوتا ہے اور دلوں کے داز اور اعمال کی اصل بنیادیں اس کے سامنے ظاہر وعیاں ہوتی ہیں اور اس کے حضور لوگوں کے تمام اعمال خواہ اچھے ہوں یا برے پیش ہوتے ہیں اور اسے سعادت و شقاوت كدونون راستول برنگراني وتسلط حاصل بخداوندعالم في "امام" كم متعلق ارشاد فرمايا ب:

سوره ءاسراء آيت ا 2:

\*" يَوْمَنَدُعُوْاكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَاهِمْ"...

اس دن ہم سب لوگوں کوان کے امام کے ساتھ بلائیں گے .....،

اس آیت کی تفییر میں بیان کیا جائے گا کہ یہاں 'امام' سے مراد، امام تن ہے نہ کہ نامۂ اعمال کہ جس کا ابعض مفسرین نے آیت کے ظاہری الفاظ سے گمان کیا ہے بنابرایں اس آیت کی روشی میں اس امر کا ثبوت ماتا ہے کہ قیامت کے دن کہ جب تمام راز آشکاراور اسرار ظاہر کئے جائیں گامام اسی طرح لوگوں کو فدا کی طرف لے جائے گا جیسا کہ وہ دنیا میں یہ فریضہ انجام دیتا تھا (انہیں ظاہر وباطن میں خداسے وابستد ہے کی راہ پر چلاتا تھا)'اور اس آیت سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ ہر زمانے میں خدا کی طرف سے 'امام' کا ہونا ضروری ہے اور کوئی زمانہ ودور ایسانہیں کہ جس میں امام موجود مذہو کیونکہ خدا نے فرمایا ہے''کل اناس' (تمام لوگوں کو سے اس اس ایک ہر زمانے کے لوگوں کو ان کے امام کے ساتھ بلائیں گئی اس کی بابت تفصیلی بحث آیت کے مربوطہ مقام (سورہ ء اسراء ) میں ہوگی اور وہاں اس امرکو واضح طور پر بیان کریں گئی آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ ہر دور میں خدا کی طرف سے امام کا ہونا ضروری ہے۔

اس کے علاوہ جواہم بات قابل ذکر ولائق تو جہ ہے وہ یہ کہ امامت کا مقام نہایت بلندوبالا اور عظیم ہے، اس لیے یہ مقام اسے بی مقام اسے بی ماصل ہوسکتا ہے جواپئی ذات میں سعاد تمند ہو یعنی پا کیزہ نفس اور مقدس کر دار کا مالک ہو کیونکہ اگروہ ایسا نہ ہو بلکہ ذاتا مثنی اور زندگی کے کسی حصہ میں ظلم کا ارتکاب کرچکا ہوتو وہ خود اپنی ہدایت کے لیے کسی اور کا محتاج ہوگا یعنی اس کا ہدایت یا فتہ وسعاد تمند ہونا کسی دوسر سے کا مرہون منت ہوگا اور ایسا شخص امامت جیسے عظیم وجلیل القدر مقام پر فائز ہونے کا ہرگز اہل نہیں ہوسکتا کیونکہ خداوند عالم نے

ارشادفر ما یا ہے:

سورهء يونس آيت ٣٥:

\* أَفَبَنُ يَّهُدِئِ إِلَى الْحَقِّ اَحَقُّ اَنُ يُتَّبَعَ المَّنُ لَا يَهِدِّ مِنَ اِلْاَ اَنُ يُهُلَى "-

آیادہ مخص جوئ کی طرف ہدایت کرتا ہے اس بات کا ان ہے کداس کی پیروی کی جائے یا وہ کہ جو ہدایت کا مختاج ہے۔ اس وقت تک ہدایت یا فتر نہیں ہوسکتا جب تک کداسے ہدایت ندکی جائے؟)

اس آیت میں دوطرح کے افراد کا ذکر ہوا ہے ایک وہ تخص کہ جود وسروں کوئٹ کی طرف ہدایت کرتا ہے اور دوسراوہ کہ جو خود ہدایت کا مختاج ہے تو ظاہر ہے کہ بید دونوں با تیں ایک ہی شخص میں یکی نہیں ہوسکتیں لیعنی وہ دوسروں کو ہدایت کرتا ہو اور خود بھی ہدایت کا مختاج ہولیعنی بید کہ کوئی دوسرااسے ہدایت کرے) 'لہذابی ثابت ہوا کہ جوشخص اینی ہدایت میں دوسروں کا مختاج ہو وہ کسی کو ہدایت نہیں کرسکتا ،اس لیے ضروری ہے کہ دوسروں کوئٹ کی طرف ہدایت کرنے والاخود ہدایت یا فتہ ہو۔۔ اور ذا تاسعادت مند ہو۔

مذكوره بالامطالب سے دوحقیقیں آشكار ہوتی ہیں:

ا۔ ''امام' کے لیے ضروری ہے کہ وہ ہر طرح کے گناہ ومعصیت سے پاک ہو (معصوم ہو) کیونکہ اگروہ معصوم نہ ہوتو خود ہدایت یافتہ نہ ہوگا بلکہ اپنی ہدایت میں کسی دوسرے کا مختاج ہوگا اور ایسا شخص''امام' 'نہیں بن سکتا' جیسا کہ درج ذیل آیت میں خداوند عالم نے نہایت وضاحت کے ساتھ بیان فرما یا ہے:

سوره ءانبياءآيت ١٤٠:

\*وَ جَعَلْنُهُمْ آبِيَّةً يَّهُدُونَ بِآمُرِ نَا وَآوُحَيْنَآ اِلَيْهِمْ فِعُلَ الْخَيْرَٰتِ وَ اِقَامَ الصَّلُوةِ وَالْيَتَآءَ الزَّكُوةِ ۚ وَكَانُوالنَّاعُمِهِ بِينَ \* • • • •

(ہم نے انہیں امام بنایا وہ ہمارے تھم کے ساتھ ہدایت کا فریضہ انجام دیتے ہیں اور ہم نے انہیں نیک کام کرنے' نماز قائم کرنے اور زکوۃ اداکرنے کی وحی کی اور وہ ہمارے عبادت گزار بندے تھے )۔

اس آیت میں ضداوند عالم نے ارشاد فرمایا: ''وَاَوْ حَیْدُاً اِلَیْهِمْ فِعْلَ الْحَیْرُتِ ''م نے انہیں نیک کاموں ک
وی کی گویا مام کے تمام افعال نیک ہیں وہ انہیں خدا کی طرف سے حاصل ہونے والی تائید وہدایت کے دریعے انجام دیتا ہے
یعنی وہ ذاتا ہدایت یا فتہ وسعاد تمند ہے، یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے ان کے بارے میں یوں نہیں فرمایا: ''واو حیدنا
المیہ مد ان افعلوا الحنیرات ''(کہم نے ان کووی کی کہتم نیک کام کرو۔ بلکہ یوں ارشاد فرمایا: ''وَاَوْحَدُیْنَا اللّیهِمْ فِعْلَ الْحَدُیْرَ ''کہم نے آئیس نیک کاموں کی وی کی کہتم نیک کاموں کی وی کی کہتم نیک کاموں کی وی کی البخدار وَاوْحَدِیْنَا اللّیهِمْ فِعْلَ الْحَدُیْرَ تِ ''کہم نے آئیس نیک کاموں کی وی کی کہتم نیک کاموں کی وی کی البخداد وَاوْحَدِیْنا اللّیہِمْ وَعْمَ اللّیہِمْ وَعْمَ اللّیہِمْ وَعْمَ اللّیہِمْ وَعْمَ اللّیہِمْ وَعْمَ اللّیہِمْ وَعْمَ اللّیہِمْ وَاوْراسے خدا کی طرف سے عطام و نے والی تائید حاصل ہوگی جبکہ دوسرا جملہ (واو حیدنا الیہ می ان افعلوا الحنیرات) کہم نے آئیس وی کہوہ نیک کام انجام دین اس بات کو ثابت کرتا ہے کہ آئیس نیک کام کرنے کا عمل ہونے والی تائید والی نیارایں امام کے تمام افعال خداوند عالم کی طرف سے عاصل ہونے والی تائید وی کی بنیاد پرانجام پاتے ہیں اس لیے وہ ذاتا ہدایت یا فتہ اور سعاد تمند ہوتا ہے اور ایتی ہدایت میں کی کاعتاج نہیں ہوتائی اس کے وہ وہ اسے الیہ وہ در کے کامز اوار وائل قراریا تا ہدایت یا فتہ اور سعاد تمند ہوتا ہے اور ایتی ہدایت میں کی کاعتاج نہیں ہوتائی سے دور کے کو ہدایت کرنے کامز اوار وائل قراریا تا ہدایت یا فتہ اور سعاد تمند ہوتا ہے اور ایتی ہدایت میں کی کاعتاج نہیں ہوتائی لیے دور وں کو ہدایت کرنے کامز اوار وائل قراریا تا ہدایت یا فتہ اور سعاد تمند ہوتا ہے اور ایت میں کی کامز اور اور اللّی قراریا تا ہدایت یا فتہ اور سعاد تمند ہوتا ہے اور ایتی ہدایت کرنے کامز اوار وائل قراریا تا ہے۔

اس مقام پر ایک ادبی کلته بھی قابل ذکر ہے کہ آیت میں ارشاد خداوندی ہے: ''وَ اَوْ حَیْنَا َ اِلَیْهِمْ فِعْلَ الْخَیْراتِ''، اس جلے میں ''فِعْلَ الْخَیْراتِ'' کہا گیاہے لین ''دفعل'، مصدرکو''الخیرات' کی طرف اضافت دی گئے ہے (فعل، مضاف اور ''الخیرات' مضاف الیہ ہے) اور عربی قواعد کی روسے جب کوئی مصدرمضاف واقع ہوتواس سے اس کام کے وقوع پذیر ہونے کا ثبوت ماتا ہے جبکہ ''افعلوا الخیرات' میں ایسانہیں کیونکہ وہ صیغہ امر ہونے عمل سے دونوں کا امکان ہوتا ہے 'اس لیے امام کی خصوصیت کے اظہار کے لیے صیغہ امر کی جائے مصدرمضاف ذکر کیا گیا ہے تا کہ بیثابت ہو سکے کہ امام ذا تا ہدایت یا فتہ اور خداوند عالم کی طرف سے عطاکی جائے

والى سعادت كاحامل موتاب\_\_اوراس كامركام نيك اورخير كامصداق بـــ،

۲۔ جو شخص معصوم نہ ہو وہ امام ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتا لینی وہ دوسروں کوئق وحقیقت کی طرف ہدایت کرنے کا اہل ہی نہیں۔

ان دوامور کے ثابت ہونے کے بعد بیر حقیقت واضح طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ امام کے لیے معصوم ہونا ضروری ہے، کوئی غیر معصوم ، امامت کے عظیم مقام پر فائز نہیں ہوسکتا۔

ندگورہ بالا بیانات سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ خدا کی طرف سے مقرر کئے جانے والے ہادی وامام کے لیے معصوم ہونا اور ہرطرح کے ظلم و شقاوت سے منزہ و پاک ہونا ضروری ہے لہذا بیام بھی واضح ہوجاتا ہے کہ زیر بحث آیت میں '' ظالمین' سے مراد کیا ہے چونکہ جب خداوند عالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو'' کلمات' کے ذریعے آزمالیاور آ نجناب نے ان کلمات کو پوراکر دیا تو خداوند عالم نے انہیں' امام' بنانے کی خوشخری دی جس کا تذکرہ یوں ہوا ( وَ إِذِائِتَ لَی اَبْرُهِم مَں بُنُهُ وَ کُلِماتِ وَ وَ الله الله مِن عَلَى الله وَ الله وَ

جارے ایک بزرگ استاد سے زیر بحث آیت کے بارے میں پوچھا گیا کہ اس سے امام کی عصمت کا ثبوت کسی طرح ملتا ہے توانہوں نے جواب دیا:

ہاہے وانہوں سے رواب دیا. عقل اگ کی قشمہ

عقلی طور پرلوگوں کی چارقشمیں ہیں: عقلی طور پرلوگوں کی جارہ میں میں اور اس سے

ا۔ جنہوں نے ساری زندگی ظلم کا ارتکاب کیا۔

۲۔ جنہوں نے زندگی بھر کوئی ظلم نہیں کیا۔

س جنہوں نے زندگی کے صرف ایتدائی ایام میں ظلم کا ارتکاب کیا۔

س جوزندگی کے آخری ایام میں ظلم کے مرتکب ہوئے۔

اوربیہ بات مسلم ہے کہ پہلی اور آخری قسم کے افراد (زندگی بھرظلم کرنے والے اور زندگی کے آخری ایام میں ظلم کا

# آيات ١٢٥ تا ١٢٩

- وَ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَ آمُنًا وَ اتَّخِذُوا مِنْ مَّقَامِرِ إِبْرَهِمَ
   مُصَلَّى وَعَهِدُنَا إِلَى إِبْرُهِمَ وَ إِسْلِعِيْلَ آنَ طَهِرَا بَيْتِيَ لِلطَّآ بِفِيْنَ وَ الْعُكِفِيْنَ وَ اللَّعِيْلَ آنَ طَهِرَا بَيْتِيَ لِلطَّآ بِفِيْنَ وَ الْعُكِفِيْنَ وَ اللَّعِيْلِ آنَ طَهِرَا بَيْتِيَ لِلطَّآ بِفِيْنَ وَ الْعُكِفِيْنَ وَ اللَّعَالَةِ اللَّهُ وَعَهِدًا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ ع
- وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ مَ بِاللَّهِ وَالْمَدُوا الْحَمْلُ فَهَا بِكَمَّا الْمِنَّاقَ الْمُذُقُ الْفَكَةُ مِنَ الشَّمَرُ تِمَنَ الشَّمَرُ وَمَنْ كَفَى قَامَتِعُهُ قَلِيلًا ثُمَّ اَضْطَرُّ لَا إِلَى مَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَ الْبَيْوِمِ اللَّاخِرِ \* قَالَ وَمَنْ كَفَى قَامَتِعُهُ قَلِيلًا ثُمَّ اَضْطَرُّ لَا إِلَى عَنَابِ النَّامِ \* وَبِشَسَ الْمَصِيدُ شَ
- وَإِذْ يَرُفَعُ إِبْرَاهِمُ الْقُواعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَ إِسْلِعِيلُ لَمَ بَبَنَا تَقَبَّلُ مِنَا لِأَلَكَ
   اَنْتَ السَّرِيعُ الْعَلِيْمُ ﴿
- مَبّنَا وَابْعَثُ فِيهِمْ مَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ النِّكَ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ
   وَالْحِكْمَةَ وَيُرَكِّيْهِمْ لِاتّكَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ 
   ضَالْحِكْمَةَ وَيُرَكِّيهِمْ لِاتّكَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ 
   ضَالْحِكْمَةُ وَيُورِيْنَهُمْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الْعَلَيْمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللللّ

#### ترجمه

| ا " "اس وقت کو یاد کرو۔ جب ہم نے گھر ( کعبہ ) کولوگوں کی توجہ کا مرکز اور امن کی جگہ قرار | 0        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| اورہم نے کہامقام ابراہیم سے اپنے لیے مصلینماز قائم کرنے کی جگہ بنالواورہم                 | ويا      |
| في ابرا بيمٌ واساعيلٌ وحكم ديا كميرك محروطواف كرنے والون اس كے مجاوروں اوراس ميں ركوع و   | <u>;</u> |
| و بجالانے والوں کے لیے پاک و پاکیزہ رکھو' ،،                                              | سجو      |
| " اور جب ابراہیم نے کہا: پروردگارا! اس شہر ( مکه) کو امن کا شہر بنا دے اور یہاں           | 0        |
| ا باسیوں کو طرح طرح کے محیلوں سے رزق عطا فرما ( ایعنی ان باسیوں میں سے )                  | <u></u>  |
| جى الله اور قيامت كے دن پر ايمان لائے اسے چلول سے رزق دے خدانے كها:                       | 3.       |
| ن جو کا فر ہوا اسے تھوڑا سارز ق دول گا پھر اسے جہنم کے عذاب کے لیے مجبور کر دول گا جو کہ  | ليك      |
| ت ہی براانجام ہے۔                                                                         | بہر      |
| " " اور جب ابراہیم و اساعیل بیت اللہ کی بنیادیں کھڑی کر رہے تھے تو انہوں نے کہا'          | 0        |
| وردگارا! ہماراییل قبول فرما که توہی دعاؤں کو سننے والا اور سب پچھ جانے والا ہے'۔ (۱۲۷)    | پُرو     |
| " اے ہمارے پروردگارا ہمیں اپنے حضور سرتسلیم خم کرنے والا بنا (مسلمان قرار دے)             | 0        |
| ر ہماری اولاد میں سے ایک امت مسلمہ بنا مسکہ جو تیرے حضور سر تسلیم خم کرنے والی ہو         | اور      |
| میں آ داب عبادت سے آگاہ فرما اور ہماری توبہ قبول فرما کہ تو ہی توبہ قبول کرنے والا        | اور      |
| ریان ہے''۔                                                                                | مج       |
| " "بروردگارا! ان میں انہی میں سے ایک رسول مبعوث فرما، جوان کے سامنے تیری آیات کی          | 0        |
| وت کرے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور ان کا تزکیہ ءکرئے تو ہی عزت والا اور دانا    | مثلا     |
| (179)                                                                                     | ,        |

# تفسيرو بيإن

خانهء كعبه كاتذكره

0" وَإِذْجَعَلْنَاالْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَٱمْنَا"

اس آیت میں دوامور کی طرف اشارہ کیا گیاہے: ایک جج کا حکم اور دوسراخانۂ کعبہ کا جائے امن ہونا۔ ''مثابہ''، لوٹ کر آنے .....رجوع کرنے ..... کی جگہ کو کہتے ہیں چنانچہ یوں کہا جاتا ہے'' ثاب یثوب'' یعنی وہ لوٹ آیا' وہ لوٹ آتا ہے۔

مقام ابراهيم كاتذكره

O"وَاتَّخِنُ وُامِنْ مَّقَامِرِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّى "

يه جمله معن كاظ سے "جملنا الْبَيْتَ مَثَابَةً" كاطرف عطف ہے يونكه" جَعَلْنَا الْبَيْتَ" مِن فَي كَمَمُ وَ بِيان كيا كيا ہے البنداس كے بعد "وَاتَّخِنُ وَامِنَ مَّقَامِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّى "لِيعَىٰ مقام ابرائيم "كوصلى قراردؤ سے مرادگويا يہ ہے: "واذ قلنا للناس ثوبوا الى البيت مثابة و جوا البيه وا تخذوا من مقام ابراهيم مصلى" وارجب بم نے لوگوں سے كہا كم بيت الله كي طرف لوث وادر جج انجام دواور مقام ابرائيم واردو" ورجب بم نے لوگوں سے كہا كم بيت الله كي طرف لوث وادر جج انجام دواور مقام ابرائيم ورادو ورمان وقتی الله می دراصل جملہ بعض مفسرين كا كہنا ہے كدائ فقر فرو وَاتَّخِنُ وَاست ) مين "قلنا" مقدر (مفروض وَقَى ہے يعنى دراصل جملہ يوں ہے "وَاتَّخِنُ وَاسْ بِهُ مُصَلَّى وَارْبُو مِن وَعَى البنائيم "كومسلى قراردؤ كويا" انَّخِنُ وَا مُوكَدَم ہے اس سے پہلے "قلنا" سے بہلے "قلنا " سے بہلے "قلنا" سے بہلے "قلنا" سے بہلے "قلنا" سے بہلے "قلنا " سے بہلے "قلنا" سے بہلے "قلنا سے بہلے "قلنا سے بیان سے بیان سے بیان قلنا سے بیان س

اور دمصلی ' سیاسم مکان ہے۔۔۔۔اس کامعنی ہے صلوۃ لینی دعاکرنے کی جگہ گویا اس سے مرادیہ ہے کہ ''تم مقام ابرا ہیم سے دعاکرنے کی جگہ بنالو۔

اس مقام پر بیاہم نکتة قابل توجہ ہے کہ جملہ '' وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَیْتَ مَثَابَةً • • • '' بظاہر مقام ابراہیم میں نماز ادا کرنے کے کیے ہے کی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے یہ کرنے کے کیے ہے کی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے یہ

نہیں کہا:''صلوا فی مقام ابر اهید ''تم مقام ابراہیم میں نماز اداکرؤ بلکفر مایا: وَ انَّخِنُ وَا مِنْ مَقَامِر اِبُراهِمَ مُصَلَّى ''تم مقام ابراہیم میں نماز اداکرو مُصَلَّى ''تم مقام ابراہیم میں نماز اداکرو مُصَلَّی ''تم مقام ابراہیم میں نماز اداکرو بلکہ وہاں جگہ بنا نے کا حکم دیتے ہوئے ارشاوفر مایا:تم مقام ابراہیم سے نماز اداکرنے کی جگہ بناؤ۔

ابرابيم واساعيل سے لئے گئے عبد کا تذكرہ

°° وَعَهِدُنَا إِلَّ إِبْرَاهِمَ وَ إِسْلِعِيْلَ أَنْ طَهِّرَا...

اس آیت میں ' عبد' سے مراد تھم ہے لین ہم نے ابراہیمٌ واساعیلٌ کو تھم دیا 'اور' کیلقِرَا '' (پاک کرو) کے دو عنجمکن ہیں:

گزاروں کی عبادت کے لیے مخصوص کردو .....اس میں عبادت ہی عبادت بجالائی جائے ۔۔ اور لیے بھی ایک طرح کا'' پاک کرنا'' ہے۔

۲۔ اسے ان گندگیوں اور غلاظتوں سے پاک اور صاف سخراکر دوجولوگوں نے بے توجہی سے یہاں ڈال دی بین کیچن لوگوں نے اسے صاف سخرا رکھنے میں بے توجہی سے کام لیا ہے اس لیے اس میں گندگی ہوگئی ہے لہذا اسے صاف سخراکر دو۔

"درك" يعنى ركوع كرنے والے بيوديعنى عجده كرنے والے بيلفظ (ركع) جمع كاصيفہ ہاں كامفرد" راكع" بيعنى ركوع كرنے والا اور المن سے مرادنماز اواكرنے بيعنى ركوع كرنے والا اور المن سے مرادنماز اواكرنے والے بين تو آيت كامعنى يوں ہوگا: اور ہم نے ابراہيم واساعيل كوھم ديا كہ ميرے گھر كوعبادت بجالانے والوں اور نماز يرصنے والوں كے ليے ياكردو۔

حضرت ابراہیم کی اہل مکہ کے گئے دعا O" وَإِذْقَالَ إِبْرَاهِمُ مَّرَبِّ اجْعَلْ

بيآيت حضرت ابرائيم" كى وعاكوبيان كررنى بج جوانبول في الل مكه كامن ورزق ك ليكى اورخداك

حضورعرض کی کہ مکہ والوں کوامن وامان کی نعت اور پا کیزہ روزی عطافر مائے اوران کی دعاستجاب بھی ہوگئ اس کے ستجاب ہونے کی دلیل ہی بیہ کہ خدانے اس دعا کا تذکرہ اپنے مقدس کلام میں کیا ور نہ بیہ کیوکرمکن ہے کہ جو دعاستجاب ہی نہ ہوئی ہواس کا ذکر قرآن مجید میں اہمیت کے ساتھ کیا جائے کیونکہ قبول نہ ہونے والی دعا کا کوئی اثر وفائدہ ہی نہیں اور جو چیز بے فائدہ ہواس کا ذکر قرآن مجید کلام اللی ہے اس فائدہ ہواس کا تذکرہ لغوو بے معنی ہے اور بیجا اللہ گوں کا کام ہے کہ لغوو بے فائدہ با تیں کریں قرآن مجید کلام اللی ہے اس میں لغوو بے فائدہ بات کا ذکر مکن ہی نہیں جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے:

سوره عِس آيت ۸۸:

" قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقَّ اَقُولُ" . . . من توصر ف تن كهتا مول ....

سوره ءطارق آیت ۱۴:

" اِنَّهُ لَقُولٌ فَصُلُّ ﴿ وَّمَاهُوبِ الْهَٰزُلِ "...

(بین وباطل کے درمیان تمیز کرنے والاکلام ہے اور یکی قشم کا مذاق (یا بے معنی انہیں ....)

قر آن مجید میں ان جلیل القدر نبی (ابراہیم علیہ السلام) کی بہت دعا تھیں ذکر کی گئی ہیں جو انہوں نے اپنے پروردگار کے حضور کی ہیں مثلاً:

🖈 وہ دعاجوانہوں نے اپنے مشن کے ابتدائی مرحلہ میں اپنے لیے گی۔

🖈 وه دعاجوانهول نے اپنے شام کی طرف ججرت کے وقت کی۔

🖈 وہ دعاجوانہوں نے اپنی نیک نامی اورائے لیے ذکر خیر کی بقائے لیے کی۔

☆ وہ دعاجوانہوں نے اپنے لیے اپنی اولا دونسل کے لیے اپنے والدین کے لیے اور تمام مونین ومومنات کے لیے کی۔
 لیے کی۔

الم وه دعاجوانهول نے خاندہ کعبہ کی تغییر کے بعد الل مکدے لیے گ

🛠 وہ دعاجوانہوں نے اپنی نسل میں سے پیغیبراسلام کے مبعوث ہونے کے لیے گ ۔

ک وہ دعا تھیں جن سے ان کی آرزوؤں متمناؤں واتی فضائل و کمالات خدا کے ساتھ گہر کے تعلق اور اپنے مشن میں اخلاص وعزم کی نشاند ہی ہوتی ہے۔

خلاصہ یہ کہ ان دعاؤں سے آنجناب کے تقرب اللی اور زندگی کے تمام مراحل ومشاکل میں اپنے پروردگار کا شکر گزار بندہ بن کرر ہنے کا ثبوت ملتا ہے اور آپ کی حیات طیبہ کے مختلف پہلووں اور پا کیزہ جہات سے آگاہی حاصل ہوتی ہے۔ تاہم ان کی مقدس زندگی کی بابت کچھ مطالب سورہء انعام میں ذکر کئے جائیں گے۔

الل ايمان كاخصوصى تذكره 0" مَنْ إَمَنَ مِنْهُهُمْ..."

جب حضرت ابراجیم علیه السلام نے شہر مکہ کے لیے امن کی دعاکی اور پھر مکہ والوں کے لیے یا کیزہ پھلوں کے رزق کی دعا کی تو انہیں خیال آیا کہ میں نے توسب مکہ دالوں کے لیے رزق کی دعا کی ہے جبکہ وہ سب کے سب تو ایمان لانے والنبيس بين بلكمان مين كافر بهي مول كاوروه بهي رزق عطاكت جانے كى دعامين شامل موجائي كے كيونكه دعاتمام الل مكدك ليے إوريس في وكافرول اورجن كى وه عبادت كرتے إلى ان سے اظہار برأت كيا ہے ... جيسا كه فداوند عالم خِتْر آن مجيدين ابراجيم " ككافرول سے اظہار برأت كا ذكر يوں فر مايا ہے" فَلَتَّا اَتَّهَ يَنَ لَفَا أَنَّهُ عَنُ وَّ تِلْهِ تَبَرَّا مِنْهُ" (سورہء توبدآیت ۱۱۳) یعنی جب اس کے سامنے بیات واضح ہوگئ کدوہ دشمن فداہے تواس نے اس سے اظہار برأت كر لیا ۔ اور آزر جو کہ دیگرافراد کی نسبت حضرت ابراہیم سے زیادہ قرب رکھتا تھااس سے اس لیے اظہار برأت کیا کہوہ کا فرتھا تو پھر دیگر کافروں کے لیے امن اور رزق کی دعا کیونکر کرسکتے ہیں لہذا انہوں نے فوراً " مَنْ اَمَنَ مِنْهُمْ" (ان میں سے جو مومن ہو) کہ کر کا فروں کواپنی دعاہے خارج کر دیا اور انہوں نے بیالفاظ اس لیے کیے کہ اپنا فطری ومنصی فریضہ ادا کر دیں ورندوہ خوداس حقیقت سے پورے طور پرآگاہ تھے کہ معاشرتی زندگی کے حوالہ سے امن اور پھلوں کے رزق سے مومن و کا فر دونوں استفادہ کریں گے اور پھریہ کہ خداوند عالم خود بہتر جا نتاہے کہ اپنے بندوں کے ساتھ کیساسلوک کرے بہر حال حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعامستجاب ہوئی اور موثین و کفارسب نے امن کی تعت اور پھلوں کے رزق سے استفادہ کیا اور یہ بات تھی واضح ہے کدان کی دعا کامستجاب ہونا خارق العادت اورغیر معمولی کام نہ تھا بلکہ خداوند عالم کی طرف سے عالم طبیعت میں جاری وساری معمول کے مطابق تھا یعنی ایسانہیں کہ خداوند عالم نے ابراہیم کی دعا کی اجابت بطور معجزہ کی ہو کیونکہ خود حضرت ابراہیم نے بھی امن اوررزق کی وعامونین کے ساتھ مخصوص کر کے نہیں کی یعنی یون نہیں کہا: "وارزق من امن من اهله من الشمرات" (اورتواال مكه ميس سے مجلوں كارزق اسے عطافر ماجوايمان لائے) بلكه انہوں نے پہلے اپنی دعاتمام اہل مكہ ك لیے کی کیونکہ ان کا مقصد ریتھا کہ خانہ وخدا کی برگت سے شہر مکہ آ با دہوجائے اور اس میں امن وامان ہواور رزق کی فراوانی ہو كيونكه مكدايك غيرآ بإدعلاقه تفااوراس كي زمين بنجرتفي جس سي كهل اكنے كي اميد نه تقي لېذا اگر ابراميمٌ دعانه ما تكت توبيش بهمي آ با د نه ہوتا اور نه ہی اس میں کو کی شخص سکونت اختیار کرتا 'شہر کی آ با دی اور اس میں امن ورزق کی فراوانی کی دعا کے بعد حصرت ابراجيم عليه السلام في كفارس اظهار برائت كيطور برد من امن مِنْهُم " بوان من سايمان لائ كالفاظ کے تا کہان کی دعاصرف ایمان لانے والوں کے لیے مخص ہوجائے۔

## كافرول كے لئے متاع قليل

0 " وَمَنْ كَفَى فَأَمَتِّعُهُ قَلِيلًا . . . "

(اورجو کا فر ہواا ہے تھوڑ ابہت فائدہ دوں گا)۔

اس فقرے میں 'فکا مُتِعَدُن ' کودوطرح سے پڑھا گیا ہے: بعض مفسرین نے اسے باب افعال میں لاکر''م' کو ساکن اور''ت' کے نیچز پر کے ساتھ پڑھا ہے لیکن 'فکا مُتِعدُن ''۔ اور بعض حضرات نے اسے باب تفعیل میں لاکر''م' پرزبر اور''ت' پرشدہ کے ساتھ پڑھا ہے لیکن 'فکا مُتِعدُد' '۔ تاہم ان دونوں صورتوں میں معنی ایک ہی ہے لیکن خواہ اسے باب افعال میں لاکر ''فکا مُتِعدی سے شتق کریں اس کے معنے میں فرق نہیں آئے گا اور اس کا معنی ایک ہی رہے گایعنی فائدہ پہنچانا۔

من الفيد آياد بين فرم ١٥٠

كافركاانجام كار

" ثُمَّ أَضْطَرُّ فَإِلَى عَنَابِ التَّابِ..."

اس جملہ میں بیت اللہ کی عظمت وشان اور حصرت ابراہیم علیہ السلام کی خوش کے اسباب فراہم گئے جانے کا اظہار ہے اس جملہ کا مفہوم بیب بنتا ہے کہ گویا خدانے ابراہیم سے فرمایا: تم نے بیت اللہ کی حرمت وعظمت کے پیش نظر اس شہر کے موشین کورز ق عطا کرنے کی جودعا مانگی وہ میں نے قبول کرلی ہے اور میں مونین کے ساتھ ساتھ کا فرول کو بھی اس رزق سے استفادہ کرنے کا موقعہ عطا کرول گالیکن کا فر ہرگزیہ گمان نہ کریں کہ خدانے انہیں کوئی شرف واعزاز عطا کیا ہے کیونکہ بیتو صرف اس شہر کی عظمت شان اور تمہاری دعا کی قبولیت کے وسیع آثار کے طور پر ہے اور بہت جلدان کا فرول کو جہنم کے درو ناک عذاب کی طرف لے جاؤل گا جو کہ بہت ہی برا ٹھ کا نہ ہے۔

### تغمير كعبه كاآغاز

0 وَإِذْ يَكُوفَهُ إِبْرُهِمُ الْقُوَاعِلَ مِنَ الْبَيْتِ وَ اِسْلِعِيلٌ " (اورجب ابراہیم واساعیل نے بیت اللہ کی بنیادیں کھڑی کیں )۔

اس آیت مبارکہ میں لفظ' قواعد' استعال ہواہے جو کہ' قاعدۃ'' کاصیغہ برجم ہے۔ عربی زبان میں' قاعدۃ'' اس بنیاد کو کہتے ہیں جس پر عمارت کھٹری کی گئی ہو' اس کا مادہ'' قعود' ہے جس کامعن' بیٹھنا'' ہے چونکہ کس عمارت کی بنیاد در حقیقت عمارت کا وہ حصہ ہوتا ہے جوز مین پر بیٹھا ہوتا ہے اور باقی ساری عمارت اس پر کھٹری ہوتی ہے' آیت میں'' رفع القواعد'' یعنی بنیادیں کھٹری کرنے کے الفاظ اصل عمارت کھٹری کرنے کے لیے مجازی طور پر استعال کئے گئے ہیں کیونکہ''عمارت'' کھٹری کرنے کے لیے بنیادوں کا کھٹرا کرنا ضروری ہوتا ہے اس لیے بنیادوں کو کھٹرا کرنے سے مراداصل عمارت کو کھڑا کرنے کو پوری عمارت کے ایک حصہ (بنیادوں) کے کھٹرا کرنے کو پوری عمارت کی طرف منسوب کردیا جاتا ہے اس طرح کی نسبت کو'' مجاز'' کہا جاتا ہے' خداوند عالم نے بھی اس آیت میں''من البیت'' کہہکرائ'' مجازی استعال'' کی جانب اشارہ فرمایا ہے۔

ابراہیم واساعیل کی مشتر کہ دعا

° رَبَّنَاتَقَبُّلُمِنَّا اِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ

(اے ہمارے پروردگار! ہمارا میمل قبول فرما کرتو ہی ہر بات سننے والا اورسب کچھ جانے والا ہے)۔

یہ آیت مبارکہ حضرت ابراہیم واساعیل کی دعا کے اصل الفاظ ہیں جوانہوں نے خانہ وکھبہ کی تعیہ کے وقت کی اوراس جملہ میں لفظ قول 'وغیرہ کے فرض کرنے کی بھی ضرورت نہیں لینی بیضروری نہیں کہ ہم بیکیں کہ اس دعاسے پہلے جملہ کی تھمیلی صورت میں بیفرض کریں گے کہ'' نہوں نے کہا'' بلکہ اس کے بغیر بھی جملہ میں کلام کا حسن اپنی تخصوص کیفیت کے ماتھہ موجود ہے' تا ہم اس کا معنی بیہ ہے کہ جب انہوں نے بیت اللہ کی بنیادیں کرلیں تو کہا اے ہمارے پروردگار! ہمارا بیگل قبول فرما تو ہی ہر کہ اس حال میں کی جب وہ بیٹ اللہ کی تعمیر کے مل میں معروف سے اور وہ اس حال میں اپنے پروردگار کے حضور اس طرح متوجہ سے کہ گویا وہ اپنے بیت اللہ کی تعمیر کے مل میں معروف سے اور وہ اس حال میں انہو بیت اللہ کی تعمیر کے مل میں معروف سے اور وہ اس حال میں انہو دو بروردگار کے حضور اس طرح کا خوبصورت ترین انداز بیان سے بیدعا کی اور براہ راست اپنی تمنا کا اظہار کیا جے قرآن نے بعیہ ذکر کر دیا' اس طرح کا خوبصورت ترین انداز بیان خوبصورت ترین انداز بیان سے بورے واقعہ کی تصویر کھل طور پر سامنے آباتی ہے جبکہ (''انہوں نے کہا'') جیسے الفاظ کے خوبصورت ترین انداز بیان سے بورے واقعہ کی تصویر کھل طور پر سامنے آبا قبل ہے جبکہ (''انہوں نے کہا'') جیسے الفاظ کے خوبصورت ترین انداز بیان سے بورے واقعہ کی تصویر کھل طور پر سامنے آبا قبل ہے جبکہ (''انہوں نے کہا'') جیسے الفاظ کے خوبصورت ترین انداز بیان سے بورے واقعہ کی تصویر کھل طور پر سامنے آبا قبل ہے جبکہ (''انہوں نے کہا'') جیسے الفاظ کے خوبصورت ترین انداز بیان سے بورے واقعہ کی تصویر کھل طور پر سامنے آباق ہے جبکہ (''انہوں نے کہا'') جیسے الفاظ کی جب

اور يهال بيامر بھى لطافت سے خالى نہيں كہ حضرت ابراہيم اور حضرت اساعيل نے اپنى دعا بين دعا بين بيروردگارا!
ہم سے قبول فر ما! اور بيد كرنہيں كيا كه ' قبول فر ما' يعنى جس چيزى قبوليت كى دعا ما نگى يعنى بيت الله كى تعير كاعمل، اسے لفظول ميں ذكر نہيں كيا ' توبير بھى كمال عبوديت و بندگى كے اظہار كى ايك صورت ہے اور قادر مطلق ذات كے سامنے اپنے عمل كے ناچيز ہونے كے اعتر اف كى ايك شكل ہے حالا نكه ان كا مقصد بير تقا كہ اسے ہمارے پروردگار! ہمارابینا چيز عمل ہم سے قبول فرمائے' كہتو ہى دعاؤں كا سننے والا اور سب بھے جانے والا ہے' يعنی جو بھے ہم اپنی زبان پر لا رہے ہیں تو اسے بھى سن رہا ہے اور جو بھے ہمارے دلوں ميں پوشيرہ ہے تواس سے بھى آگاہ ہے۔

# اسلام اور کمال بندگی کی دعا

" مَبَّنَاوَاجْعَلْنَامُسْلِمَيْنِ لَكَوَمِنْ ذُمِّ يَتِّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ"

(پروردگارا! جمیں اپنامسلمان قرار دے اور جماری اولا دمیں سے ایک امت کومسلمان بنا)۔

اس آیت میں حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کی اینے لیے اورا پنی ذریت کے لئے "اسلام" کی دعامد کور ہے اور یقینااس سے مراداسلام کا وہ معنی نہیں جوعام طور پر ہمارے ہاں سمجھا جاتا ہے کیونکہ ہمارے ہاں اسلام کامعنی زبان ے مسلمان ہونے کا اظہار اور ظاہر میں اس کے احکام پرعمل پیرا ہونا ہی کیا جاتا ہے خواہ دل میں پختہ یقین وایمان ہویا نہ ہو جبكه يدمعنى حضرت ابراجيم عليه السلام كى بابت قابل تصوري نبيس كيونكه جب انهول في بيدعا كى تووه نبي بهي من اورسول بهي، بلکہ پانچ اولوالعزم انبیاء میں سے ایک تصاور ایک مقدس آئین کے حال بھی توان کی بابت بد بات کو کر تصور کی جاسکتی ہے کہ وہ ابھی عبودیت کی پہلی منزل یعنی اسلام کے عام معنی کے حامل مرحلہ تک بھی نہ پہنچے تھے اور اسی طرح ان کے فرزند ار جمند حضرت اساعیل کے بارے میں بھی بیہ بات قابل تصور نہیں کیونکہ وہ بھی رسالت کے عہدہ پر قائز ہو چکے تصاور "ذیخ الله ' بونے كا اعزاز بھى يا يكے من اور يہ بى نبيس كها جاسكا كدوه اس مرحله تك تو بنى يك من الله كا در سے اس لیے انہوں نے اس کے حصول کے لیے دعائی اور نہ ہی بیکہا جاسکتا ہے کہ وہ اس مرحلہ تک بینی بیج بیجے منے اور اس سے آگاہ بھی تھے لیکن اس پر قائم رہنے کی وعاما نگ رہے تھے بیتمام با تیں ابراہیم واساعیل جیسی جلیل القدر اور عظیم المرتبت ہسپتوں کی بابت کسی طرح بھی قابل تصور نہیں کیونکہ وہ اپنی ان تمام فضیاتوں کے ساتھ بیت اللہ کی تعمیر جیسے مقدس ترین عمل کے وقت دعا ما تگ رہے تھے اور وہ اچھی طرح اس بات ہے آگاہ بھی تھے کہس عظیم ذات کے حضورا پی تمنا کا اظہار کررہے ہیں وہ کس قدر فیاض وکریم ہے اوراس کی قدرت ورحمت کس قدروسیج ہے اور دعا بھی ایسی چیز کی مانگ رہے ہیں جوانسان کے اختیاری امور میں سے ہے لین اسلام کیونکہ اسلام ان اختیاری امور میں سے ایک ہے جس میں امرونہی یا یا جاتا ہے ..... اسلام خداوندعالم کی طرف سے صادر ہونے والے احکامات (امرونی) کامجوعہ ہے اوراس میں انسان پر اللہ تعالیٰ کی طرف ے کوئی جرنیں کیا گیا بلکداسے اختیار دیا گیا ہے کداگر وہ اللہ کے فرامین واحکامات پرعمل کرے تواسے جزا ورندسزادی جائے گی اب اس کی اپنی مرضی پر مخصر ہے کہ وہ جزاء کا راستداختیار کرے یا سزا کا سسے،اسلام کے ' اختیاری امور' میں سے جونے كا ثبوت ميہ بے كەخداوندعا كم نے قرآن مجيد ميں فرمايا:

سوره ء بقره ، آیت اسا:

"إِذْقَالَ لَكُمَ اللَّهُ آسُلِمُ قَالَ آسُلَمْتُ لِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ"

(جب اسے اس کے پروردگارنے کہا کہ تو اسلام لے آئواس نے کہا میں اسلام لاتا ہوں کا تنات کے پروردگار

(,

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اسلام لا ثافتیاری افعال میں سے ایک ہے لہذا کسی افتیاری فعل کی دعاما نگنا معقول نہیں ،اس لیے یہ بات تسلیم کرنی پڑے گی کہ یہاں مجازی طور پر'اسلام'' کا لفظ استعال کیا گیا ہے اوراس سے مراداس کا وہ معنی نہیں جو عام طور پر ہمارے ہاں سمجھا جاتا ہے بلکہ اس سے بالاتر ایک الی حقیقت مراد ہے جس کا عطا کرنا ذات کردگار کے ہاتھ میں ہے نہ کہ انسان کا پنا اختیار میں' کیونکہ اسلام کے ٹی مراتب و مدارج ہیں اور جو آیت ابھی ہم نے ذکر کی ہے یعنی '' اِذْ قَالَ لَکُ مُن اَبِّ اَلَّ اَلْکَ مُن مُن اللّٰ اِلَا اللّٰہ وہ یقینا کے اللّٰ کے اللّٰ کہ وہ اللّٰ کہ وہ اللّٰ کہ وہ اللّٰ کہ وہ اللّٰ کے مراتب و مدارج ہیں اور جس اسلام کا تھم خداوند عالم نے دیا وہ اس مسلمان سے تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ'' اسلام'' کے مراتب و مدارج ہیں اور جس اسلام کا تھم خداوند عالم نے دیا وہ اسلام کے علاوہ تھا جو ابراہیم' رکھتے سے اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثر ت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے علاوہ تھا جو ابراہیم' رکھتے سے اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثر ت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے علاوہ تھا جو ابراہیم' رکھتے ہے اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثر ت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے علاوہ تھا جو ابراہیم' رکھتے ہے اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثر ت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے علاوہ تھا جو ابراہیم' رکھتے ہے۔ اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثر ت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے تا کہ اس میں میں میں جب کے علاوہ کیا کہ میں کر کا کے مرات کیں کی مثالیں کی مثالی کے دیا گوئی کی کھوٹ کیا گوئی کی مثالی کی مثالی کی مثالی کوئی کی مثالی کوئی کی کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کیا کہ کوئی کی کھوٹ کیا کہ کوئی کی کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کی کھوٹ کیا کہ کوئی کوئی کی کھوٹ کوئی کھوٹ کی کھ

ايك علمى مُكته كالشاره

اس مقام پرایک اہم اور نہایت ہاریک علمی کلتہ قابل ذکر ہے اوروہ یہ کہ جن چیزوں کی نسبت انسان کی طرف درَ جاتی ہے اور انہیں انسان کے دائرہ ءاختیار میں قرار دیا جاتا ہے وہ اس کے افعال ہیں لیکن جہاں تگ اس میں پائی جانے والا صفات اور صلاحیتوں کا تعلق ہے کہ جوافعال کے باربار انجام دینے سے حاصل ہوتی ہیں وہ اس کے دائرہ اختیار میں نہیں او حقیقی طور پراس کے دست'' اختیار'' کی رسائی سے بالاتر ہیں، لہذا یہ کہنا درست و بجا بلکہ لازم وضروری ہوگا کہ آئییں اللہ تعالی کی طرف منسوب کیا جائے اوران کا حصول ، ذات کر دگار کی خاص عنایتوں کا مربون منت قرار دیا جائے خاص طور پر جب وہ صفات حسنات و خیرات لیعن نیکیوں اور خوبیوں میں سے ہوں کہ جن کی تسبت خداو تدعالم کی طرف دینا انسان کی طرف آئییں منسوب کرنے سے بھی اسکی تا ئیر ملتی ہے ، ملاحظہ ہو:
منسوب کرنے سے یقینا بہتر ہے اور قرآنی اسلوب خن اور اظہار کے خصوص لب ولہجہ سے بھی اسکی تا ئیر ملتی ہے ، ملاحظہ ہو:
سورہ ءابراہیم ، آیت ، ۲۰:

\* " رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيْمَ الصَّلْوةِ وَمِنْ ذُرِّ يَّتِي "···،

(اے میرے پروردگار! مجھے نماز قائم کرنے والا قراردے اور میری اولا دکو بھی)۔

سوره وشعراء، آیت ۸۳:

\*" وَّ ٱلْحِقْنِي بِالصِّلِحِيْنَ "...،

(اور مجھے نیک وصالح افراد کے ساتھ ملحق کردے)۔

سوره ءمل،آيت ١٩:

(پروردگارا! مجھے تو فیق دے کہ میں تیری اس نعمت پر جوتو نے مجھے اور میرے والدین کوعطافر مائی شکرادا کروں اور میں ایسانیک عمل بجالا وُں جس سے تو راضی ہو)۔

\*" تَهَنَّاوَاجُعَلْنَامُسُلِمَيْنِلَكَ...\*

(اے ہمارے پروردگار! ہمیں اپنامسلمان بنادے .....)

مذکورہ بالا بیانات اور شواہد کے ذکر کے بعد ریے تقیقت واضح طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ زیر بحث آیت میں''اسلام'' سے اس کاوہ معنی مرادنہیں جس کا ذکر درج ذیل آیت میں ہوا ہے۔

سوره ءحجرات،آیت سما:

\* "قَالَتِ الْاَعْرَابُ إِمَنَّا لَقُلُ لَّمْ تُوْمِنُوْ اوَ لَكِنْ قُوْلُوْ اَ سَلَمْنَا وَلَهَّا يَنْ خُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُو بِكُمْ " . . . )

(اعراب نے کہا ہم ایمان کے آئے ہیں ان سے کہدد یجئے کہم ایمان نہیں لائے بلکتم ہیکہوکہ ہم اسلام لائے ہیں اور ایمان تو ایجی تمہار سے دلوں میں داخل ہی نہیں ہوا )۔

اس آیت میں 'اسلام' کے بمقابل ایمان کاذکر کیا گیاہے اور زیر بحث آیت میں 'اسلام' سے مراواس سے بالاتر اور بلند ترمعنی ہے'انشاء الله عنقریب اس سلسلے میں مزیدوضاحت پیش کی جائے گی۔

اعمال کے مشاہدہ وتوبیری دعا

O" وَ أَيِ نَامَنَا سِكَنَاوَ تُبُعَلَيْنَا ۚ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّا بُالرَّحِيْمُ"

(اورجمیں مارے اعمال (آ داب عبادت) سے آگاہ فرما' اور ماری توبہ قبول فرما کہ تو ہی توبہ قبول کرنے والا

مہربان ہے)

"اسلام" کاجوارفع واعلی معنی ہم نے ذکر کیا ہے اس کی تائید وتصدیق اس جملہ ہے بھی ہوتی ہے کیونکہ اس میں لفظ" مناسک" استعال کیا گیا ہے جوکہ منسک "کی جمع کا صیغہ ہے اور "منسک" کامعن" عبادت "ہے جیسا کہ درج ذیل آیت میں اس کا حوالہ موجود ہے:

سوره وجح ،آيت ١٣٠:

\* لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَامَنْسَكًا "...،

(اورہم نے ہرامت کے لیے عبادت کے خصوص اعمال مقرر کئے )۔

اس میں ''منسک''عبادتی عمل کے لیے ذکر کیا گیاہے جس کی نسبت خدا کی طرف ہے (جعلنا،ہم نے قرار دیا ا مقرر کیا)۔

اوریہ جی ممکن ہے کہ 'منسك ' سے مرادوہ علی ہوجوبطور عبادت انجام دیا گیا ہواور' نمناسكنا' عیں مصدر کو ضمیر جمع متعلم (نا) کی طرف مضاف کر کے ذکر کیا گیا ہے جس سے ان اعمال کے دقوع پذیر ہونے کا ثبوت ملتا ہے ۔۔۔۔۔ کیونکہ اس طرح کی اضافت سے واقع شدہ عمل کا ذکر مقصود ہوتا ہے ۔۔۔۔ 'لبذا یہ کہنا درست ہوگا کہ' 'مناسکنا' سے مرادان کے وہ اعمال جو انہوں نے عبادت کے طور پر انجام دیئے ہیں نہ کہ وہ اعمال وافعال جن کے انجام دیئے کا انہیں تھم دیا گیا' بنابراین آیت کا معنی یوں کیا جائے گا: پروردگارا! ہم نے جو اعمال انجام دیئے ہیں وہ میں دکھا' اور یہاں' ارنا' سے مرادیہ نہیں ہے کہ جمیں ان کی تعلیم دے یا توفیق دے بلکہ مقصد ہے کہ جو اعمال ہم نے انجام دیئے ہیں ان کی ' دحقیقت' کا جلوہ دکھا' اور ہم اس سلط میں سورہ انہیا وکی آیت سال کے حوالہ سے اشارہ کر چکے ہیں جس میں ارشادالی ہے:

\* "وَ أَوْ حَيْنًا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَتِ وَ إِقَامَ الصَّالُوةِ وَ إِيْنَا عَ الزَّكُوةِ "-

(اورجم نے ان کی طرف وحی کی نیک کاموں کی اور نماز قائم کرنے کی اور زکوۃ اداکرنے کی)

اس کی مزید وضاحت مربوطه مقام پر کی جائے گی که یہاں'' وی'' سے مراد نیک کام انجام دینے کی تعلیم دینا نہیں بلکه اس سے مراد بھرپور اور حقیق معنے میں سنتائید ہے'اور شایداس بات کا اشارہ درج ذیل آیت میں بھی موجود ہے:

سوره عص ۽ آيت ٢٧:

ً \* ' وَاذُكُنُ عِلِمَنَاۤ اِبُرْهِيْمَ وَ اِسُخَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِى الْاَيْمِى وَ الْاَبْصَامِ ۞ اِنَّاۤ اَخْلَصُنَهُمْ بِخَالِصَةٍ ﴿ كُرَى الدَّامِ ' ' · · · ،

(یا دکرو ہمارے بندوں ابراہیم واسحاق " ویعقوب" کو، کہ جوقوت وبصیرت والے تھے کہ ہم نے آخرت کے ا بدی ٹھکانے کی یا داپنی خاص نعمت کے طور پرانہیں عطاکی )۔

ندکورہ بالا بیانات کی روشی میں بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ یہاں "اسلام" اور "عبادت میں بصیرت" سے ان کا عام معروف ومشہور معنی مراد نہیں اور یہی حال "و تُبُ عَلَیْنَا" (اور ہماری تو بہ تبول فرما) میں "توب" کے معنی کا ہے کہ اس سے بھی اس کا عام مشہور ومعروف معنی مراد نہیں کیونکہ حضرت ابرا ہیم اور حضرت اساعیل نے جب بید دعا کی تواس وقت وہ دونوں نبوت و عصمت کے حامل شے اور ہر نبی خداوند عالم کی طرف سے عطا کی جانے والی "عصمت" کی وجہ سے گناہ کا مرتکب نہیں ہوتا اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ وہ دونوں نبی ومعصوم اپنے کسی گناہ کی توبہ کے طور پر بیہ ہیں کہ "ہماری توبہ تبول فرما" اور یہ تی کہ تاہ کے مرتکب ہوتے ہیں اور ان کی بخشش کے لیے خدا کے حضور "توبہ" کر کے اس کی تبولیت کی دعا ما تکتے ہیں ابدار تیسلیم کرنا ہوگا کہ اس مقام پر" توبہ" سے اس کا عام شہور معنی مراد نہیں۔

#### ايك سوال اوراس كاجواب

اس مقام پر میسوال ممکن ہے کہ آپ نے 'اسلام' ''اعمال کا دکھانا''اور'' توبہ' کے بارے میں فرکر کیا ہے کہ ان کے عام مشہور ومعروف معانی مرا دنیس بلکہ ان سے بالاتر معانی مراد ہیں تو یہ بات حضرت ابراہیم \* واساعیل کی بابت صحیح ہے اور ان کے بلند و عالی مقام ومنولت سے مطابقت بھی رکھتی ہے لیکن ان کی فرٹیت واولا د کے لیے بھی وہی معانی مراو لیے جا کیں پیضروری نہیں کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اساعیل نے اپنے لید دعاما نگنے کے بعد علیحد ہ جملے میں اپنی فرٹیت و اولا د کے لیے ''اسلام' کی دعا کی اور یوں کہا: ''وَ مِن فُرِّ یَیْتِنَا اُهَدَّ مُسْلِمَةً لَّکُ '' (اور ہماری) اولا دمیں سے ایک امت کوا پنامسلمان بنا) جبکہ اس سے بہلے اپنے لیے یوں کہا: ''وَ اَجْعَلْمُنا مُسْلِمَةً لِّکُ '' (اور ہمیں اپنامسلمان بنا) اگراپنے اورا پی وَ رُبی ایس اور ہماری فرریت واولا د کے لیے جس' 'اسلام' کی دعاما نگی وہ ایک ہی جیا ہوتا تو اس طرح کہتے: ''و اجعلنا و مین فرریت اور ایک فرریت اور اور کی میں اور ہماری فرریت واولا دکومسلمان بنا) ۔ لہذا ہی ہمیا ورست ہوگا کہ یہاں ''اسلام' 'سے اس کا فریتنا هسلمین' (ظاہری اسلام) اپنے مقام پر کئی خصوصیات و آثار رکھتا ہے اور انسانی معاشرے میں اسے محصوص حیث و آثار رکھتا ہے اور انسانی معاشرے میں اسے محصوص حیث و آثار کے پیش نظر خدا کے حضور اس کی تمنا کی ہواور اپنی حصوصیات و آثار کی پیش نظر خدا کے حضور اس کی تمنا کی ہواور اپنی حصوصیات و آثار کی پیش نظر خدا کے حضور اس کی تمنا کی ہواور اپنی

اسلام اور کمال بندگی کی دعا

" مَبَّنَاواجْعَلْنَامُسْلِمَيْنِ لَكَومِنْ ذُيِّرِيَّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ"

(پروردگارا! جمیں اپنامسلمان قراردے اور جماری اولا دمیں سے ایک امت کومسلمان بنا)۔

اس آیت میں حضرت ابراہیم "اور حضرت اساعیل کی اینے لیے اورا پی ذریت کے لئے "اسلام" کی دعا مذکور ہے'اور یقبینااس سے مراد اسلام کا وہ معنی نہیں جو عام طور پر ہمارے ہاں سمجھا جاتا ہے کیونکہ ہمارے ہاں اسلام کامعنی زبان ہے مسلمان ہونے کا اظہار اور ظاہر میں اس کے احکام پرغمل پیراہونا ہی کیا جاتا ہے خواہ دل میں پختہ یقین وایمان ہو یا نہ ہو جبكه بير معنى حضرت ابراہيم عليه السلام كي بابت قابل تصور ہي نہيں كيونكہ جب انہوں نے بيدعا كي تو وہ نبي بھي تھے اوررسول بھي ، بلکہ یا پچ اولوالعزم انبیاء میں سے ایک تصاور ایک مقدس آئین کے حامل بھی تو ان کی بابت یہ بات کیونکر تصور کی جاسکتی ہے کہ وہ ابھی عبودیت کی پہلی منزل لینی اسلام کے عام معنی کے حامل مرحلہ تک بھی ندیہنچے تھے اور اس طرح ان کے فرزند ار جمند حضرت اساعیل کے بارے میں بھی ہیر بات قابل تصور نہیں کیونکہ وہ بھی رسالت کے عہدہ پر قائز ہو چکے تصاور ''ذیخ الله ' ہونے کا اعزاز بھی یا چکے منظ اور یہ بھی نہیں کہا جاسکتا کہ وہ اس مرحلہ تک تو پہنچ کی منظ کے واس سے آگاہ نہ منظ اس لیے انہوں نے اس کے حصول کے لیے دعاکی اور نہ ہی سیکہا جاسکتا ہے کہ وہ اس مرحلہ تک بی تھے تھے اور اس سے آگاہ تھی تھے لیکن اس پر قائم رہنے کی دعاما نگ رہے تھے' یہتمام با تیں ابراہیم' واساعیل جیسی جلیل القدر اورعظیم المرتبت ہسپتوں کی بابت کسی طرح بھی قابل تصور نہیں کیونکہ وہ اپنی ان تمام فضیلتوں کے ساتھ بیت اللہ کی تغییر جیسے مقدس ترین عمل کے وقت دعاما نگ رہے تھے اوروہ اچھی طرح اس بات ہے آگاہ بھی تھے کہ جس عظیم ذات کے حضور اپنی تمنا کا اظہار کررہے ہیں وہ کس قدر فیاض وکریم ہے اور اس کی قدرت ورحمت کس قدروسیع ہے اور دعا بھی ایسی چیز کی مانگ رہے ہیں جوانسان کے اختیاری امور میں سے بے لیتی اسلام کیونکہ اسلام ان اختیاری امور میں سے ایک ہےجس میں امرونہی یایا جاتا ہے ..... اسلام خداوتدعالم کی طرف سے صادر ہونے والے احکامات (امرونی) کامجموعہ ہے اوراس میں انسان پر اللہ تعالیٰ کی طرف ے کوئی جرنہیں کیا گیا بلکہ اسے اختیار دیا گیا ہے کہ اگر وہ اللہ کے فرامین واحکامات پرعمل کرے تو اسے جزا ورنہ سزاوی جائے گی اب اس کی اپنی مرضی پر مخصر ہے کہ وہ جزاء کا راستہ اختیار کرے یا سزا کا ....، اسلام کے ''اختیاری امور'' میں سے مونے كا ثوت بيب كه خداوند عالم فرآن مجيد من فرمايا:

سوره ء بقره ء آيت اسلا:

" إِذْقَالَ لَهُ مَ بُّكَا ٱسْلِمْ قَالَ ٱسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ"

(جباساس کے پروردگارنے کہا کہ واسلام لے آئواس نے کہا میں اسلام لاتا ہوں کا تنات کے پروردگار

(,

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اسلام لا ناختیاری افعال میں سے ایک ہے لہذا کسی اختیاری فعل کی دعا مانگنامحقول نہیں ، اس لیے یہ بات تسلیم کرنی پڑے گی کہ یہاں مجازی طور پر'اسلام'' کا لفظ استعال کیا گیا ہے اور اس سے مراداس کا وہ معنی نہیں جو عام طور پر ہمارے ہاں سمجھا جاتا ہے بلکہ اس سے بالاتر ایک ایسی حقیقت مراد ہے جس کا عطا کرنا ذات کردگار کے ہاتھ میں ہے نہ کہ انسان کے اپنے اختیار میں' کیونکہ اسلام کے کئی مراتب و مدارج ہیں اور جو آیت ابھی ہم نے ذکر کی ہے یعنی ''(اُذُ قَالَ لَذَ مَن بُلُهُ اَ اُسلِم . . . '' (سورہ بقرہ اسلام ) اس میں خداوند عالم نے ابراہیم گوتھم دیا کہ وہ اسلام لائیں خالانکہ وہ بقینا مسلمان سے تابت ہوتا ہے کہ''اسلام' کے مراتب و مدارج ہیں اور جس اسلام کا تھم خداوند عالم نے دیا وہ اس اسلام کے علاوہ تھا جو ابراہیم گرکھے سے اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثرت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے علاوہ تھا جو ابراہیم گرکھے سے اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثرت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے وہ کون مراتب و مدارج کے علاوہ تھا جو ابراہیم گرکھے میں کثرت سے موجود ہیں جن سے اسلام کے علاوہ تھا جو ابراہیم گرکھوں مات ہے۔ اسلام کے علاوہ کے مراتب و مدارج کے مامل ہونے کا ثبوت ماتا ہے۔

### ايك علمي نكته كااشاره

اس مقام پرایک اہم اور نہایت باریک علمی کلتہ قابل ذکر ہے اور وہ یہ کہ جن چیز وں کی نسبت انسان کی طرف دکر جا اور انہیں انسان کے دائرہ واختیار میں قرار دیا جاتا ہے وہ اس کے افعال ہیں لیکن جہاں تگ اس میں پائی جانے والر صفات اور صلاحیتوں کا تعلق ہے کہ جو افعال کے بار بار انجام دینے سے حاصل ہوتی ہیں وہ اس کے دائر ہ اختیار میں نہیں اور

حقیقی طور پراس کے دست' اختیار' کی رسائی سے بالاتر ہیں، لہذا یہ کہنا درست و بجا بلکہ لازم وضروری ہوگا کہ انہیں اللہ تعالی کی طرف منسوب کیا جائے اوران کا حصول ، ذات کردگار کی خاص عنایتوں کا مربون منت قرار دیا جائے خاص طور پر جب وہ صفات حسنات و خیرات لیمن نیکیوں اور خوبیوں میں سے ہوں کہ جن کی تسبت خداوند عالم کی طرف دینا انسان کی طرف انہیں منسوب کرنے سے بھیا بہتر ہے اور قرآنی اسلوب خن اور اظہار کے خصوص لب واجہ سے بھی اسکی تا مئی ملی حظہ ہو:
سورہ وابرا ہیم ، آیت ، ۲۲:

\* " رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيْمَ الصَّلَوْةِ وَمِنْ ذُرِّ يَّتِي " ٠٠٠٠

(اے میرے پروردگار! مجھنماز قائم کرنے والا قراردے اور میری اولا دکو بھی)۔

سوره وشعراء، آیت ۸۳:

\* " وَّ ٱلْحِقُونَي بِالصَّلِحِينَ " · · · ، (اور جَمِعَ نِيك وصالح افراد كِساته التي كرد سے ) ـ

سوره عمل، آيت ۱۹:

﴿ عَلَى وَالِدَى وَ أَنْ اَشُكُم نِعْمَتَكَ الَّتِى اَنْعَمْتَ ﴿ وَعَلَى وَالِدَى وَ اَنْ اَعْمَلَ صَالِحًا فَيْهِ ﴿ وَعَلَى وَالِدَى وَ اَنْ اَعْمَلَ صَالِحًا فَيْهُ ﴿ وَ مَالِمَا مِنْ الْعَمْلُ مَا لِحًا فَيْهِ وَالْمَاكُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ مَا لَا عَلَى وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ مَا لِحًا لَا مَا لَهُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ مَا لِحَالَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

پروردگارا! مجھے تو فیق دے کہ میں تیری اس نعمت پر جو تو نے مجھے اور میرے والدین کوعطافر مائی شکرادا کروں اور میں ایسانیک عمل بجالا وُں جس سے تو راضی ہو)۔

\*" كَابُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ...

(اے ہارے پروردگار! ہمیں اپنامسلمان بنادے ۔۔۔۔)

مذکورہ بالا بیانات اور شواہد کے ذکر کے بعد بیے تقیقت واضح طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ زیر بحث آیت میں ''اسلام'' سے اس کا وہ معنی مراد نہیں جس کا ذکر درج ذیل آیت میں ہوا ہے۔

سوره ءحجرات، آیت ۱۹۲

اس آیت میں 'اسلام' کے بمقابل ایمان کاذکر کیا گیاہے اور زیر بحث آیت میں ''اسلام' سے مراداس سے بالاتر اور بلند ترمعنی ہے انشاء اللہ عنقریب اس سلسلے میں مزید وضاحت پیش کی جائے گی۔

اعمال کے مشاہدہ وتو بہ کی دعا

O" وَآمِ نَامَنَا سِكَنَاوَتُبُ عَلَيْنَا ۚ إِنَّكَ ٱنْتَالتَّوَّابُ الرَّحِيْمُ"

(اور جمیں جارے اعمال (آ داب عبادت) سے آگاہ فرما اور جاری توبہ قبول فرما کہ تو ہی توبہ قبول کرنے والا

مہربان ہے)

"اسلام" کا جوارفع واعلی معنی ہم نے ذکر کیا ہے اس کی تائید وتقدیق اس جملہ ہے ہی ہوتی ہے کیونکہ اس میں لفظ" مناسک" استعال کیا گیا ہے جو کہ "منسک" کی جمع کا صیغہ ہے اور "منسک" کا معنی" عبادت" ہے جبیا کہ درج ذیل آیت میں اس کا حوالہ موجود ہے:

سوره و حج ، آیت ۴ سا:

﴿ اِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَامَنْسَكًا "…،

(اورجم نے ہرامت کے لیے عبادت کے خصوص اعمال مقرر کئے)۔

اس میں 'منسک' عبادتی عمل کے لیے ذکر کیا گیا ہے جس کی نسبت خدا کی طرف ہے (جعلنا، ہم نے قرار دیا اللہ مقرر کیا)۔

اوریکی ممکن ہے کہ 'منسك '' سے مرادوه عمل ہو جوبطور عبادت انجام دیا گیا ہواور' مناسکنا' عیں مصدر کوخمیر جع متعلم (نا) کی طرف مضاف کر کے ذکر کیا گیا ہے جس سے ان اعمال کے وقوع پذیر ہونے کا ثبوت ماتا ہے ۔۔۔۔ کیونکہ اس طرح کی اضافت سے واقع شدہ عمل کا ذکر مقصود ہوتا ہے ۔۔۔۔ 'لہذا ہی کہنا درست ہوگا کہ'' مناسکنا'' سے مرادان کے وہ اعمال جو انہوں نے عبادت کے طور پر انجام دیتے ہیں نہ کہ وہ اعمال وافعال جن کے انجام دیتے کا انہیں تھم دیا گیا' بنا ہرای آ بت کا معنی یوں کیا جائے گا: پر وردگا را! ہم نے جو اعمال انجام دیتے ہیں وہ ہمیں دکھا' اور یہاں'' ارنا'' سے مرادینہیں ہے کہ ہمیں ان کی تعلیم دے یا توفیق دے بلکہ مقصد ہیہ کہ جو اعمال ہم نے انجام دیتے ہیں ان کی '' حقیقت'' کا جلوہ دکھا' اور ہم اس سلسلے میں سورہ انہیاء کی آ بیت سالے کے حوالہ سے اشارہ کر ہے ہیں جس میں ارشادا لہی ہے:

\* وَاوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَتِ وَإِقَامَ الصَّلُو قِوَ إِيْتَا عَالزَّ كُوةٍ "-

(اورہم نے ان کی طرف وحی کی نیک کا مول کی اور نماز قائم کرنے کی اور زکوۃ اوا کرنے کی)

اس کی مزید وضاحت مربوط مقام پر کی جائے گی کہ یہاں''وجی'' سے مراد نیک کام انجام دینے کی تعلیم وینائمیں بلکساس سے مراد بھر پور سے اور حقیقی معنے میں سے تائید ہے'اور شایداس بات کا اشارہ درج ذیل آیت میں بھی موجود ہے:

سوره على ، آيت ٢٨:

ُ \* ''وَاذْكُمُ عِلِمَانَا إِبْرِهِيْمَ وَ اِسْحَقَ وَيَعْقُوْبَ أُولِي الْآيْدِيِى وَ الْآبْصَامِ ۞ إِنَّا آخُلَصْنَهُمْ بِخَالِصَةٍ ﴿ كُرَى الدَّامِ ' ' ' ' ، ' ،

(یا دکرو ہمارے ہندوں ابراہیم واسحاق" ولیقوب" کو، کہ جوتوت وبصیرت والے تھے کہ ہم نے آخرت کے ا بدی ٹھکانے کی یا داپنی خاص نعمت کے طور پرانہیں عطاکی)۔

ندکورہ بالا بیانات کی روشنی میں یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ یہاں "اسلام" اور" عبادت میں بصیرت" سے ان کا عام معروف و مشہور معنی مراد نہیں اور یہی حال "و تُبُ عکینیا" (اور ہماری توبہ قبول فرما) میں "توبہ" کے معنی کا ہے کہ اس سے بھی اس کا عام مشہور و معروف معنی مراد نہیں کیونکہ حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل نے جب بید عاکی تواس وقت وہ دونوں نبوت و عصمت کے حامل شے اور ہر نبی خداوند عالم کی طرف سے عطاکی جانے والی "عصمت" کی وجہ سے گناہ کا مرتکب نہیں ہوتر ممکن ہے کہ وہ دونوں نبی ومعصوم اپنے کسی گناہ کی توبہ کے طور پر یہ کہیں کہ "ہماری توبہ قبول فرما" اور یہ کی کر گناہ کے مرتکب ہوتے ہیں اور ان کی بخشش کے لیے خدا کے حضور" توبہ" کر کے اس کی قبولیت کی دعا ما تکتے ہیں ابرانہ اللہ الیہ الیہ الیہ الیہ الیہ الیہ کرتا ہوگا کہ اس مقام پر" توبہ" سے اس کا عام مشہور معنی مراد نہیں۔

#### ایک سوال اوراس کا جواب

اس مقام پر بیسوال ممکن ہے کہ آپ نے 'اسلام' '' اعمال کا دکھانا' اور' توب' کے بارے میں ذکر کیا ہے کہ ان کے عام مشہور ومعروف معانی مراذہیں بلکہ ان سے بالاتر معانی مرادہیں توبیہ بات حضرت ابراہیم اساعیل کی بابت ضح ہے اور ان کے بلندوعالی مقام ومزلت سے مطابقت بھی رکھتی ہے کین ان کی ذرّیت واولاد کے لیے بھی وہی معانی مراد لیے جا کیں پیضروری نہیں کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اساعیل نے اپنے لیے دعاما تکنے کے بعد علیے دہ جملے میں ابنی فرّیت واولاد کے لیے ''اسلام' کی دعا کی اور یوں کہا: ''وَ مِنْ ذُرِّیتِیْنَا اُھّنَةٌ مُسْلِمةٌ لَکُ '' (اور جمیں اولاد میں سے ایک امت کوا پنامسلمان بنا) جبکہ اس سے پہلے اپنے لیے یوں کہا: ''وَ اَجْعَلْمُنَامُ سُلِمَةٌ لَکُ '' (اور جمیں اپنامسلمان بنا) اگراپنا والاد کے لیے جس نہیں اور ایک کہا: ''وَ اَجْعَلْمُنَامُ سُلِمَةُ لَکُ '' (اور جمیں اپنامسلمان بنا) کہا اسے جس نہیں جی جس ایک اسلام کی دعاما تک وہ ایک ہی جس اور اسلام کا کہ کہا تو واولاد کے لیے جس نہیں اور جاری کی دعاما تکی دورات ہوگا کہ بہاں'' اسلام' 'کی دعام کی اور ایک ہی جس سے ایک' ظاہری طور پر اسلام کا نا' ' بھی حسوصیات و آثار رکھتا ہے اور انسانی معاشرے میں اسے تحصوص حیثیت عاصل ہے اور انسانی معاشرے میں اسے تحصوص حیثیت عاصل ہے اور عین ممکن ہے کہ حضرت ابراہیم' نے انہی خصوصیات و آثار کے پیش نظر خدا کے حضوراس کی تمنا کی ہواور اپنی عاصل ہے اور انسانی معاشرے میں اسے تحصوص حیثیت عاصل ہے اور انسانی معاشرے میں اسے تحصوص حیثیت عاصل ہے اور عین ممکن ہے کہ حضرت ابراہیم' نے انہی خصوصیات و آثار کے پیش نظر خدا کے حضوراس کی تمنا کی ہواور اپنی عاصل ہے اور ویکن میں اور ایک کھی اور اپنی میں اسے کہ حضرت ابراہیم' نے انہی خصوصیات و آثار کے پیش نظر خدا کے حضوراس کی تمنا کی ہواور اپنی خاصوص حیثیت میں میں میں کہ حضرت ابراہیم' نے انہی خصوصیات و آثار کے پیش نظر خدا کے حضوراس کی تمنا کی ہواور اپنی خصور سے ایک تعنور اس کی تمنا کی ہواور اپنی خور سے ایک تعنور اس کی تعنور ا

اولاد کے لیے اس کی آرزوکی ہوجیسا کہ حضرت پینمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی اس (ظاہری اسلام لانے کو) اہمیت کی نظر سے دیکھا اور اسے کئی امور کے لیے کافی سمجھا مثلاً شہادتین (توحید ونبوت کے اقرار) کی بنیاد پر جان و مال کے محفوظ رہنا دی کرنے اور وراثت پانے کے احکامات صادر فرمائے بعنی زبان سے توحید و نبوت کا اقرار کرنے والے کو بیتمام خصوصیات حاصل ہوجاتی تھیں کہ سلمانوں کے ہاتھوں اس کی جان محفوظ ہواور اسے مسلمان عورت سے شادی کرنے کاحق اور وراثت پانے کاحق مل جاتا تھا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ظاہری طور پر اسلام لانے اور زبان سے شہادتین اوا کرنے کے مخصوصی فوائد و تائج ہیں '

بنابراین به بات درست قراردی جاسکتی ہے کہ حضرت ابرائیم نے اپنے لیے جوالفاظ استعال کئے یعنی "رکبابنا و اُخْعَلْنَا مُسْلِمَیْنِ لَكَ" (پروردگارا! جمیں اپنامسلمان قراردے) اس میں "اسلام" سے مراداس كاوہ معنی ہے جوان كے البخا مُسْلِمَیْنِ لَكَ" (پروردگارا! جمیں اپنامسلمان قراردے) اس میں "اسلام" سے اور جوالفاظ انہوں نے اپنی ذرّیت واولاد کے لیے استعال کئے یعنی "وَ مِن ذُرِّیتِ وَاولاد کے لیے استعال کئے یعنی "وَ مِن دُرِّیتِ اَولاد کے لیے استعال کئے یعنی "وَ مِن دُرِّیتِ وَاولاد کے لیے استعال کئے یعنی "وَ مِن دُرِّیتِ اِنْ اَن مِن "اسلام" سے اس كاوہ عام معنی مراد ہے جو" امت" کے شایان شان ہے کہ جس میں منافق ومومن كرورايمان وعقيدہ رکھنے والے اور مضوط اعتقاد والے سب شامل ہیں اور سب كو"مسلمان" كہا جا سكت ہے۔

#### جواب:

اس سوال کا جواب ہے ہے کہ 'حظم' اور' دعا' کی الگ الگ عیثیتیں ہیں اوروہ دونوں مختلف آثار کے حامل ہیں لہذا ان میں سے کسی ایک کا دوسر سے پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔ بنابرایں حضرت پیغیبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا کسی سے' ظاہری اسلام کو قبول کر لینا 'دعکم' کے باب سے ہے نہ کہ دعا کہ باب سے 'یعنی شریعت محمد سیمیں کسی شخص کا شہادتین اواکر نا (توحیدو نبوت کا زبان سے اقرار کرنا) اس کے 'دمسلمان' ہونے کے لیے اس لیے کا فی ہے تاکہ معاشر سے میں وین خداکی پاکیزہ خوشبو پھیل جائے اوراس کی عظمت کا چراغ اپنی مقدس روشنی سے دنیائے انسانیت کے دروبام کو منور کر دیجس سے اس کے خوشبو پھیل جائے اوراس کی عظمت کا چراغ اپنی مقدس روشنی سے دنیائے انسانیت کے دروبام کو منور کر دیجس سے اس کے کمین ونظام حیات کے نفاذ واجراء کے لیے فضا سازگار ہو سکے اور اس کے سہار سے اسلام کی اصل حقیقت کا شخفظ اور اسے ہر طرح کی سازشوں و آفتوں سے بچاناممکن ہو۔

بیتوہے دی کا اوردین کی قانونی خصوصیت کیکن جہاں تک دوا''کاتعلق ہے تواس میں ظاہری خصوصیات وآثار کی بجائے اصل حقائق محمد میں خداوند عالم کی رضاو کی بجائے اصل حقائق محمد من ماہوتے ہیں اور حقیقت الامر کا حصول مقصود ہوتا ہے اور حقیقی معمد میں خداوند عالم کی رضاو تقرب مطلوب ہوتا ہے اور اس میں کسی طرح کی ظاہر داری کی گنجائش ہی نہیں ہوتی 'اورانبیاءً کرام تو ویسے بھی ظاہر داری جیسے امور سے دور ومبرا ہیں اور انہیں ظاہری معیاروں سے کوئی سروکا زمیس ہوتا، لہذا حضرت ابراہیم کے بارے میں بھی یہی کہا

جائے گا کہ آئیں اپنی ذریت واولا دیے لیے' ظاہر داری' کی صد تک اسلام کی دعا کرنے کی ہرگز ضرورت وخواہش نہتی ور نہ وہ اپنی اس خواہش کو اپنی ذریت واولا دیس پورا کرنے سے پہلے اپنے چچا (آذر) کے بارے میں پورا کرتے اوران سے اظہار برائت نہ کرتے اور جب آئیں معلوم ہوگیا کہ وہ خداسے عداوت و دھمنی رکھتا ہے تو اس سے اظہار برائت کے طور پر اپنی دعا میں یوں نہ کہتے:

سوره ءشغراء، آيت ۸۹:

''' وَ لَا تُخْوِنِي يَوْ مَدَيْبَعَثُوْنَ فَى يَوْمَرُ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَّ لَا بَنُوْنَ فَى اللَّامَنُ أَنَّ اللَّهَ يَقَلَبِ سَلِيْمِ ''-(اور جھے اس دن رسوانہ کرجس دن لوگوں کو سسقبروں سے سساٹھا کرلایا جائے گا (قیامت کے دن)، وہ دن کہ جب مال کوئی فائدہ دے گا نہ اولا دُسوائے اس شخص کے کہ جوابیے پروردگار کے حضور قلب سلیم (پاک و پاکیزہ دل) کے ساتھ حاضر ہوگا)۔

اورنه بی پیدعاما نگتے کہ جس کا تذکرہ سورہ ء شعراء، آیت ۸۴ بیں ان الفاظ میں ہوا:

" وَاجْعَلُ لِّى لِسَانَصِدُقٍ فِى الْأَخِرِيْنَ"

(اورمیرے لیے بعد میں آنے والول میں کی زبان قراروے)

بلکهاس طرح دعا کرتے: "واجعل لی لسان ذکر فی الآخرین" (اور میرے لیے بعد میں آنے والوں میں ذکر خیر قراردے) لیکن انہوں نے "ذکر خیر" پراکتفاؤییں کی بلکہ" لسان صدق" کی دعا کی جس سے مراد هیقی معنے میں نیک نامی کے حصول کی طرف تھی میں نیک نامی کے حصول کی طرف تھی میں نیک نامی کے حصول کی طرف تھی اس لیے یہ کہنا بجا ہے کہ انہوں نے ظاہری اسلام یا ظاہر داری کی حد تک اسلام لانے کی دعا اسسا بی ذریت واولاد کے لیے سنہیں کی کیونکہ اس حد تک اسلام لانے میں نفاق ومنافقت کار فرماہوتی ہے جو کہ قیامت کے دن کی خوفاک رسوائی کا سب ہے۔

بنابرای بی بات ثابت ہوئی کہ حضرت ابراہیم نے جس اسلام کی دعا اپنی اولا دو ذریت کے لیے کی وہ ظاہری اسلام ..... ظاہر داری کی حد تک اسلام لانا ..... نہیں تھا بلکہ حقیقی اسلام مقصود تھا اور انہیں حقیقت اسلام سے نواز نا مطلوب تھا ' یہی وجہ ہے کہ انہوں نے کہا: '' اُمّدَةً مُّسُلِمةً لَّك '' ،اور اگر ظاہری اسلام اور نام کی حد تک مسلمان کہلانا مقصود ہوتا تو '' لَّك '' كا اضافہ ند كرتے بلكہ يوں كہتے :'' اُمَّدةً مُّسُلِمةً ''لكن انہوں نے'' لَّك '' كا اضافہ كرك بیثابت كرد يا كدان کی مرادظاہری اسلام نہیں بلکہ حقیقی اسلام ہے جوظاہر و باطن دونوں میں مکمل طور پر یا یا جاتا ہے۔

بعثت نبوی م کی دعا

O" مَ بَّنَاوَ ابْعَثُ فِيْهِمْ مَ سُولًا مِّنْهُمْ"

(پروردگارا!ان میں ایک رسول کو انہیں میں سے مبعوث فرما)۔

بیالفاظ حضرت ابراہیم "کی حضرت پیغیبراسلام محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں دعا پر مشتل ہیں کہی وجہ ہے کہ آنحضرت ارشاوفر مایا کرتے تھے: انا دعو قابر اہیں ہر 'میں ابراھیم "کی دعاموں۔

# روايات پرايك نظر

حج ہے متعلق ایک فقہی مسئلہ

کتاب کافی میں کنانی سے مروی ہے انہوں نے کہا میں نے حضرت ابوعبداللہ امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ اگر کوئی شخص کے اور عمرہ کے طواف میں ان دو رکعتوں کو پڑھنا بھول جائے جو" مقام ابراہیم" میں پڑھی جاتی ہیں تو مقام ابراہیم" میں آکردو پڑھی جاتی ہیں تو مقام ابراہیم میں آکردو کوئی جاتی ہیں تو مقام ابراہیم میں آکردو کوئی خداوند عالم نے ارشاد فر مایا ہی: "وَانَّخِنُ وَا مِنْ مَقَامِدِ اِبُراهِمَ مُصَلَّی "، (اورتم مقام ابراہیم سے کوئی موتو میں اسے واپس لوٹے کا کم نہیں دیتا۔

ندکوہ بالا روایت سے مثابہ روایات کتاب 'التہذیب' شیخ طویؒ اورتفیر العیاشی میں متعدد اسناد کے ساتھ ذکر کی این اور ''مقام ابراہیم'' کے پاس یااس کے پیچھے نماز اواکر نے کے حکم کی ''خصوصیت' کے بارے میں بعض روایات میں یوں ذکر ہوا ہے ''لیس لاحل ان یصلی رکعتی الطواف الاخلف البقام'' (کسی کویٹی حاصل نہیں (جائز نہیں) کہ وہ دورکعت نماز طواف ''مقام ابراہیم'' کے پیچھے'' کے علاوہ کسی اور جگہ اداکر کے) اور اس خصوصیت کی دلیل ہے ہے کہ آیت میں لفظ ''من' اور لفظ ''دکر ہوا ہے (وَانَّخِنُ وَامِنْ مَّقَامِر إِبُرْهِمَ مُصَلَّی)۔

بیت الله کی یا کیزگی کامعنی

تفیر فی میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے مروی ہے آپ نے '' اَنْ طَهِّوا بَیْتِیَ لِلطَّآ بِفِیْنَ وَ '' (اورمیرے گھرکوپاک کروطواف کرنے والوں کے لیے ۔۔۔۔) کی تفیر میں ارشاد فرمایا: اس سے مراد سیے کہ ''مشرکول کواس سے دورکردؤ'۔

### خانه وخدامین داخل ہونے کی شرط

مذکورہ بالا روایت میں جو تھم بیان کیا گیاہے وہ کئ دیگر روایات میں بھی مذکور ہے اس روایت میں خانہ ء کعبہ میں واخل ہونے والوں کے لیے پاک و پاکیزہ ہونے کا تھم اس لیے دیا گیاہے کہ خانہ ء کعبہ پاک و پاکیزہ رہے۔اور سے بات زیر بحث آیت کے ساتھ درج ذیل آیت کے ضمیمہ سے واضح طور پر ثابت ومعلوم ہوسکتی ہے:

سوره ونوره آيت ٢٦:

' الطَّيِّباتُ لِلطَّيِّبِينَ وَالطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّباتِ "···، (پاکورنِس، پاک مردوں کے لیے ہیں اور پاک مرد، پاک ورتوں کے لیے ہیں)۔

### داستان ابراہیمی کے تاریخی خوالے

تفیر جمع البیان میں حضرت ابن عباس سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام ، اساعیل اور ہاہرہ اللہ عبال اسکونت پذیر ہوگئے کچھ عمر صدگر رجائے کے بعد قبیلہ 'جرہم'' کے لوگ بھی وہاں آ کر آ باوہوئے اس دوران حضرت اساعیل نے اس قبیلہ کی ایک خاتون سے شادی کی' پھر حضرت ہاجرہ کا انقال ہوگیا' حضرت ابراہیم نے ساساعیل سے ملاقات کرنے کے لیے سسہ جناب سارہ سے اجازت ماگی حضرت سارہ نے اس شرط کے ساتھ اجازت دی کہ وہ (ابراہیم) اپنی سواری سے نیچے نہ اترین حضرت ابراہیم ملکہ تشریف لائے ، حضرت ہاجرہ انقال کرچکی اجازت دی کہ وہ (ابراہیم) اپنی سواری سے نیچے نہ اترین حضرت ابراہیم ملکہ اس ہے ؟ اس نے جواب دیا کہ دہ اس حق حضرت ابراہیم علیہ السلام نے پوچھا کہ آ بیاس مہمان داری کے لیے بچھ ہے؟ اس نے جواب دیا کہ نہ تو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے پوچھا کہ آ یا تمہارے پاس مہمان داری کے لیے بچھ ہے؟ اس نے جواب دیا کہ نہ تو میرے پاس بچھ ہے اور نہ بی کوئی آ دمی میرے ہاں موجود ہے حضرت ابراہیم شرح ابراہیم علیہ السلام کے لیے بیاس میرے باس موجود ہے حضرت ابراہیم شرح ابراہیم ایک ہوارا ہے بیاس موجود ہے حضرت ابراہیم شرح ابراہیم ایک ہوارا ہے کہ ہوئی کہ در زرگواری خوشوموں کی اورا پی زوجہ سے پوچھا کہ آ یا بہاں کوئی خضرت ابراہیم ایک ہوگی کہ اس کے بیاس کو کوشنے بدل دو حضرت ابراہیم سے بھی کہ کر قبال سے جلے کے جب حضرت ابراہیم ایک گھروا پس آ ئے توا ہے بیدر بزرگواری خوشوموں کی اورا پی زوجہ سے پوچھا کہ آ یا بہاں کوئی خص

آ یا تھا؟اس نے نہایت بےاحترامی کے ساتھ کہا کہ ہاں!ایک بوڑھا آ دی آ یا تھا'حضرت اساعیل ٹنے یوچھا! توانہوں نے تم سے کچھ کہا؟ اس نے جواب دیا: اس نے آپ کے لیے سلام کے بعدیہ پیغام دیا کدان سے کہنا کدا ہے دروازہ کی چوکھٹ بدل دؤ حضرت اساعیل بات کو بھھ گئے اور انہوں نے اسے طلاق دے کرایک اور خاتون سے شادی کرلی حضرت ابراہم علیہ السلام نے کچھوصد کے بعد پھراپنی زوجہ "سارة" سے اجازت طلب کی تا که مکہ جاکراساعیل سے ملاقات کریں سارہ نے یہلے کی طرح اس شرط کے ساتھ اجازت دی کہ اپنی سواری سے نہ اترین حضرت ابراہیم " دوبارہ حضرت اساعیل ّ کے گھر تشریف لائے اور دروازہ پر کھٹر ہے ہوکران کی زوجہ سے پوچھا کہ تمہارا شوہر کہاں ہے؟ اس نے جواب دیا کہوہ شکار کے ليے گئے ہوئے ہیں اور انشاء اللہ بہت جلدوالی آجائیں گئ آپ آئیں اور تشریف رکھیں مصرت ابراہیم "نے پوچھا "آیا تمہارے پاس مہمان داری کے لیے بچھ ہے؟ اس نے کہا: جی ہاں کیہ کروہ دودھ ادر گوشت لے آئی اوران کے سامنے حاضر کر دیا ٔ حضرت ابراہیم نے اس کے لیے خیروبر کت کی دعا کی اگروہ مورت اس دن روٹی یا جو یا تھجور لے آتی تو آج مکہ پوری دنیامیں گندم' جواور مجور کا سب سے بڑا مرکز ہوتا' بہر حال حضرت اساعیل کی زوجہ نے عرض کی کہ اےمعزز مہمان! تشریف لا بیج اور اپنی سواری سے اتریں تا کہ میں آپ کا سر دھودوں حضرت ابر اہیم سواری سے نداتر سے وہ ان کے سرکو دھونے کے لیے"مقام" (مخصوص پھر) لے آئی اور حضرت ابراہیم نے اس پراپنا بیرر کھا تواس پران کے پاؤں کا نشان نقش ہو گیا'اس نے ابراہیمؓ کےسرمبارک کی وائیں جانب کودھویا اور پھر''مقام'' کوان کے بائیں طرف رکھا اوران کےسر مبارک کی بائیں جانب کودھویا تاہم اس پھر پر حضرت ابراہیم " کے یاؤں کے نشان باقی رہ گئے اس کے بعد ابراہیم نے اس خاتون سے کہا کہ جب تمہارا شو ہرآ ئے تواہے ہمارا سلام کہنااورا سے بیہ پیغام دینا کہ تمہارے درواز ہ کی چوکھٹ بالکل صحیح و یا ندار ہے جب حضرت اساعیل تشریف لائے تو انہوں نے اپنے والد بزرگوار کی خوشبوسونگھی اورا پنی زوجہ سے دریافت کیا كه آيا كوئى صاحب يهال آئے تھے؟ اس نے كہا: جي ہال ايك بزرگ شخصيت يهال تشريف لائي شيں اوروہ نهايت يا كيزه و با كردار انسان تنص، ان كاچره نوراني اورنهايت خوبصورت تها اورانهول نے مجھ سے بيكها اور ميں نے ان سے بيكها كيعني حضرت ابراہیم کے ساتھ ہونے والی گفتگو بیان کی اور کہا کہ میں نے ان کے سرمبارک کودھو بیااور بیدد کیھئے ان کے پاؤل کے نشان ابھی تک اس پھریر باقی ہیں حضرت اساعیل نے اس کی بات س کرفر مایا کہوہ میرے (والد بزرگوار) ابراہیم تھے۔ تفسیرتی میں بھی اس طرح کی ایک روایت ذکر کی گئی ہے۔

حضرت ابراجيم كاقصدامام صادق كي زباني

تفیرتی ہی میں حضرت امام جعفر صادق " سے منقول ہے آ بٹ نے ارشادفر مایا: حضرت ابراہیم علیہ السلام "بادیة الشام" میں تشریف لائے اور وہاں سکونت پذیر ہوگئے جب حضرت ہاجرہ کے بطن سے حضرت اساعیل کی ولادت ہوئی تو سارہ نہایت عملین ہوئی کوئلدان سے کوئی اولا دنہ تھی لہذاوہ ہاجرہ سے حسد کرتے ہوئے ۔۔ ابراہیم " سے لڑتی جمگرتی

رہتی تھیں اور انہیں اذیت وآ زار پہنچاتی رہتی تھیں ٔ حضرت ابراہیمؓ نے خدا کے حضور شکایت کی خداوند عالم نے حضرت ابراہیم " کودحی کی کہ ''عورت ٹیڑھی پیلی کی مانندہے اگراہے اس کے حال پرچھوڑ دوتواس سے استفادہ کرسکو گے اورا گراہے سیدھا کرنے لگے تووہ ٹوٹ جائے گی'' پھرخداوند عالم نے ابراہیم کو تکم دیا کہا ساعیل اوراس کی ماں کو یہاں (بادیۃ الثام) سے كہيں دور لے جاؤ محضرت ابراہيم نے بارگاہ اللي ميں عرض كى كه انہيں كہاں لے جاؤں؟ خداوند عالم نے فرمايا: مير بے حرم میں لے جاؤ کہ جے میں نے امن کی جگہ قرار دیا ہے اور وہ'' زمین'' کا وہ علاقہ ہے جے میں نے سب سے پہلے پیدا کیا ہے لینی مکه پیرخداوندعالم نے "جبرائیل" کو آسان سے "براق" دے کر بھیجا جبرائیل نے اساعیل ہاجرہ اور ابراہیم کواس میں بٹھا یا اور چل پڑے کرائے میں جہال بھی درخت کھیت اورخل ( تھجور کے درخت ) نظر آتے تو حصرت ابراہیم ، جبریل سے كتے كريس يہاں رك جائيں جريل جواب ديتے كرائھي چلتے رہيں چلتے رہيں يہاں تك كدمكر الله كئے اور جريل نے انہيں اس جگہ یرا تاراجہاں خانہ و کعبہ ب حضرت ابراجیم سارة سے وعدہ كر بھكے متھے كراس كے ياس واليس آنے تك سواري سے نیخ نمیں اتریں گے لہٰذاا ساعیلٌ اور ہاجرہٌ وہاں اتر گئے وہاں ایک درخت تھا حضرت ہاجرہٌ نے اپنی چادراس درخت پر تان دی اوراس کے سابی میں بیٹھ گئے جب حضرت ابراہیم ان سے رخصت ہونے لگے تا کہ سارہ کے پاس واپس جا عیں توحضرت ہاجرہ نے کہا: اے ابراہیم! آپ جمیں ایس جگہ چھوڑ کر جارہے ہیں جہاں کوئی مونس وغنحوار نہیں اور نہ ہی یانی وسبزہ ہے (بة بوكياه جكمه!) - حضرت ابراجيم عليه السلام نے فرمايا: خداوند عالم نے مجھے ايسا كرنے كا حكم ديا بالبذا وہ خودتمهارا نگہبان ہے اور وہ تمہاری مشکلوں کوآسان کردے گا'ابراجیم یہ کہدکرروانہ ہو گئے جب کداء ( ذی طوی کے علاقہ میں ایک بِهارُ) يَهَٰجِ تُومِرُ رَد يَكُ اور بارگاه اللي مِسعِ ص كى: " مَ بَنَا إِنِّيَ أَسُكُنْتُ مِنْ ذُرِّيَةِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَنَ مَ عِ عِنْ مَ بَيْتِكَ الْمُحَنَّمِرُ لَا رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلُوةَ فَاجْعَلْ اَفْيِكَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِئَ اِلَيْهِمُ وَالرَّذُقُهُمُ مِّى الثَّمَرُتِ لَعَلَّهُمُ يَشْكُرُونَ '' (پروردگارا! میں نے اپنے پارہء جگر گوایک بے آب و گیاہ علاقہ میں تیرے گھر کے پاس سکونت دی ہے ' پروردگارا! تا کہوہ نماز قائم کرسکیں للندالوگوں کے دلوں کوان کی طرف متوجہ کردے ادرانہیں طرح طرح کے پھلوں کا رزق عطافر مایتا کہ تیرے شکر گزار ہیں)۔حضرت ابراجیم بیدعا مانگ کرچل پڑے حضرت ہاجرہ اپنے فرزندا ساعیل کے ساتھ وہاں تھہر گئیں جب دن چڑہا تواساعیل کو پیاس لگی ہاجرہ پانی کی تلاش میں دوڑیں اور صفاکی پہاڑی پر چڑھ کئیں، وہاں سے یانی کی چک نظرآئی … سراب کودیکھا …..تواسے یانی سمجھااورکوہ صفاسے اتر کراس کی طرف دوڑیں' جب' مروہ'' پینچیں تو اساعیل ان کی نظروں سے غائب ہو گئے واپس کوہ صفا کی طرف دوڑیں اور پھر پہلے کی طرح سراب کودیکھااور یا نی سمجھ کراس کی طرف دوڑیں اور پھر پہلے کی طرح سراب کودیکھا اور پانی سمجھ کراس کی طرف جلدی جلدی گئیں 'سات مرتبہ انہوں نے ایسا کیا 'ساتویں بارجب مروہ پینچیں تواساعیل کو دیما اساغیل کے پاؤں کے بنچے سے پانی بہتا ہوانظر آیا 'جلدی جلدی واپس آئيں اور پانی کے گردریت جمع کردی کیونکہ پانی بہا جارہا تھا لہذاا سے روک کراس جگہ کو بھر دیاای لیے اس کا نام''زمزم'' ہو گیا ( کیونکہ 'زم' کامعنی بھردیناہے) اس وقت قبیلہ ، 'جرهم' کے لوگ وہاں سے قریبی علاقہ' وی المجاز' اور 'عرفات' میں

آبادہو چکے تھے۔جب مکہ میں پانی نکا آتو پرندے اور جانوراس کے گردجع ہو گئے۔ قبیلہ و'جرهم' کے لوگوں نے جب سیسب کچھ دیکھا تو وہاں آئے اور دیکھا کہ ایک خاتون اپنے کمسن بچے کے ساتھ وہاں سکونت پذیر ہے اور دونوں ایک درخت کے سایے میں پیٹے ہیں اور یہ یانی انہی کے لیے زمین سے لکا ہے توانہوں نے حصرت ہاجرہ سے پوچھا کہ آپ کون ہیں اور میہ بچہ جوآ پ کے ساتھ ہے اس کا کیا ماجرا ہے؟ اور آپ اس حال میں یہاں کیونکرسکونت پذیر ہیں؟ حضرت ہاجرہ نے جواب دیا کہ میں حضرت ابراہیم خلیل الرحمان کے بیٹے کی ماں ہوں اور یہ بچیان کا (ابراہیم کا) بیٹا ہے۔خدانے انہیں تھم دیا ہے کہ وہ ہمیں یہاں سکونت پذیر کریں اور انہوں نے خدا کے فرمان پڑمل کرتے ہوئے ہمیں یہاں چھوڑا ہے ۔ قبیلہ کے لوگوں نے کہا اگر آپ میں اجازت دیں تو ہم آپ کے قریب سکونت پذیر ہوجائیں ٔ حضرت ہاجرہ نے جواب دیا کہ حضرت ابراہیم کے آنے کا انتظار کریں تین دن کے بعد حضرت ابراہیم اپنی زوجہ .....حضرت ہاجرہ .....اوراپنے بیٹے ....حضرت اساعیل .... ے ملنے آئے تو حضرت ہاجرہ نے ان کی خدمت میں عرض کی کہ قبیلہ ، ' جرهم' کے لوگ اس علاقہ میں رہتے ہیں وہ پہاں آئے تھے اور آپ سے اس بات کی اجازت طلب کرتے تھے کہ یہاں ہمارے قریب آ کرسکونت پذیر ہوجا عی تو کیا آپ اس بات کی اجازت مرحمت فرماتے ہیں؟ حضرت ابراہیمؓ نے ارشاد فرمایا: ہاں! کوئی حرج نہیں ٔ حضرت ہاجرہؓ نے قبیلہ والوں کواجازت دی اور وہ لوگ وہاں آ کرآ باد ہو گئے اور انہوں نے اپنے خیمے لگادیئے ۔اس طرح حضرت ہا جراہ اور حضرت اساعیل ان لوگوں سے مانوس ہو گئے اور ان سے تنہائی کا احساس جاتارہا'۔ جب حضرت ابراہیم دوبارہ تشریف لائے تو وہاں بہت ہے لوگوں کودیکھااوران کی چہل پہل کودیکھ کر بہت خوش ہوئے جب حضرت اساعیل پاؤں چلنے کے قابل ہوئے تو قبیلہ '' جرهم'' سے ہر خص نے ایک یا دو بکریاں انہیں ہدیہ وتحفہ کے طور پر دیں اور حضرت ہاجر ہ اور اساعیل ان بکریوں کے ذریعے ا پنا گزراوقات کرنے لگے۔ جب حضرت اساعیلؑ بالغ ہو گئے اس ونت خداوندعالم نے حضرت ابراہیم " کوخانہء کعبتغییر كرنے كاتھم ديا .....

(امام نے ارشاوفر مایا) پی جب خدانے ابراہیم کوخانہ و کعبقم رکنے کا تھم دیا تو انہیں معلوم نہ تھا کہ س جگہ پر بیت اللہ کو تعمیر کرین خدانے جبر کیا کو جھیجا اوراس نے اس جگہ کی نشاندہ کی کی حضرت ابراہیم نے خانہ و کعبقمیر کرنا شروع کیا اور حضرت اساعیل و کی تعمیر ہوگئیں ۔ پھرا براہیم کیا اور حضرت اساعیل و کی تعمیر ہوگئیں ۔ پھرا براہیم نے اساعیل کو جھرا الاتے سے خانہ و کعب کر دیا جہاں اس وقت موجود ہے جب ممارت نے اساعیل کو جھرا الاسود کی جگہ بتائی اور اسے وہاں سے نکال کراس جگہ نصب کر دیا جہاں اس وقت موجود ہے جب ممارت کا کام ممل ہوگیا تو ابراہیم نے اس کے دودرواز ہے رکھا کیک مشرق کی جانب اور دوسر امغرب کی جانب مغر کی درواز ہے رکھا کی مشرق کی جانب اور دوسر امغرب کی جانب مغر کی درواز ہے وہ میا کو درخت کی شہنیوں اوراؤٹر نامی خوشبو دار گھاس اس پر ڈال دی اور حضرت ہا جرہ نے اپنی وہ عبا (چاور) جسے انہوں نے اپنے او پر خیمہ کی ما نشر بنایا ہوا تھا اور اس کے نیچوندگی گزار رہے تھا سے کعبہ کے دروازہ پر لاکا دیا اس طرح خانہ و کیو بھر ہوگیا اورا برا ہیم اس اہم ترین فریفنہ سے عہدہ براہو گئے۔ اس کے بعد ابراہیم واساعیل اس طرح خانہ و کیوں دی الجب کو دروی کے دن حضرت جرئیل نازل ہوئے اور حضرت ابراہیم سے کہا: اٹھیں اور پانی کا فیوں کی کا دیوں دی الجب کو دروی کے دن حضرت جرئیل نازل ہوئے اور حضرت ابراہیم سے کہا: اٹھیں اور پانی کا

بندوبست کریں: کیونکہ ''منی'' اور''عرفات'' میں پانی نہیں تھا' ابراہیم نے پانی کا انتظام کیا اوراسے ایک جگہ فہ خیرہ کردیا ای وجہ سے اس دن کو'' ترویہ' یعنی سراب کرنے '' پانی اکٹھا کرنے'' کا دن کہا جا تا ہے۔ جرئیل ، ابراہیم تا کو''منی'' میں لے گئے اور دورا تیں دہاں تیام پذیررہے'جرئیل نے وہاں ان کے ساتھ وہی سلوک کیا جو آدم کے ساتھ کیا تھا (جس طرح آدم کو جے کے اعمال ومناسک بتائے تھے اسی طرح ابراہیم'کو جی تعلیم دیے )۔ بہر حال جب حضرت ابراہیم تا خانہ و کعب کی تعمیر کے کام سے فارغ ہوئے تو انہوں نے خدا کے حضور یوں دعا کی: '' مَتِّ اجْعَلْ هٰذَا ابَدُنَّ الْمِنْ الْمِنْ الْمَنْ الْمِنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ اللَّمْ اللَّمَ اللَّمْ اللَّمَ اللَّمْ اللَّمْ اللَّمَ اللَّمَ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمْ اللَّمْ اللَّمْ اللَّمَ اللَّمْ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمْ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ

اب تک ہم نے جو پچھ ذکر کیا ہے وہ خانہ و کعبہ کی تعمیر کے سلسلے میں وارد ہونے والی روایات میں بیان کئے گئے مطالب کا خلاصہ ہے لیکن بعض دیگر روایات میں اس واقعہ کے تذکرہ کے شمن میں ہی جھی ذکر کیا گیا ہے کہ خانہ و کعبہ کی تعمیر کے دوران کئی مجزات ..... خارق العادت امور بھی رونما ہوئے ہیں مثلاً بعض روایات میں ہے کہ کعبہ سب سے پہلے نور کا قبہ تھا جو آدم پر نازل ہوا تھا اور اس جگہ پر اترا جہاں حضرت ابراہیم نے بیت اللہ تعمیر کیا اور طوفان نوح سے پہلے تک ای حالت میں باقی تھا طوفان نے ساری دنیا کو اپنی لیسٹ میں لے لیا اور سب پھے پانی کی طوفانی موجوں میں تباہ ہو گیا مگر خداوند عالم نے اس قبر ہو تو رکوا ٹھالیا اور بیت اللہ کی جگہ غرق نہ ہوئی ای وجہ سے اسے 'البیت العیق'' کہا جا تا ہے ( یعنی وہ گھر جو آزاد مواسخرق ہونے سے بھے گیا ....)

بعض روایات میں وارد ہواہے کہ خداوند عالم نے بیت اللہ کی بنیادیں بہشت سے نازل کیں۔ بعض روایات میں ہے گہ'' حجر الاسود' بہشت سے نازل ہوااور شروع میں برف سے زیادہ سفید تھالیکن کا فروں کے نجس ہاتھ لگنے سے سیاہ ہوگیا۔

کوہ ابوتبیں نے امانت واپس کردی

کافی میں حضرت امام محمہ باقر " یا حضرت امام جعفر صادق" سے منقول ہے انہوں نے ارشاد فر مایا: خداوند عالم فی ابرا ہیم کو تھم دیا کہ تعبیر کو تئی اس کی بنیادوں کو اونچا کریں اور لوگوں کو جج کے اعمال ومناسک سے آگاہ کریں ، فیانچ حضرت ابرا ہیم " واساعیل ہر روز کعبہ کی تعمیر میں مصروف رہتے تھے یہاں تک کہ ججر الاسود کے مقام تک پہنچ گئے تو دا ہونہیں " نے آواز دے کران سے کہا کہ میرے پاس آپ کی ایک" امانت " ہے اور اس نے" ججر الاسود" ان کے حوالہ کر دیا۔ دیا 'حضرت ابرا ہیم نے اسے اس کے مخصوص مقام پرنصب کردیا۔

#### بہشت کے تین پتھر

تفیرالعیاثی میں '' ثوری'' کے حوالہ سے مذکور ہے اس نے کہا کہ میں نے حضرت ابوجعفر امام محمد باقر علیہ السلام سے جمرالاسود کے متعلق دریا فت کیا تو آنجنابؓ نے ارشاد فرمایا: بہشت سے تین پھر آئے تھے(ا) جمراسود کہ جسے ابراہیم ؓ نے امانت کے طور پرلیا (۲) مقام ابراہیم ؓ (۳) جمر بن اسرائیل (وہ پھر جس سے حضرت موکی علیہ السلام نے پانی کے چشمے بہائے تھے)۔

بعض روايات ميس بي كرجم الاسود وراصل ايك فرشته تقار

ندکورہ بالامطالب شیعہ وسی فریقین کی روایات میں مذکور ہیں اگر چہوہ روایات تواتر کی حد تک نہیں پہنچتیں ، نہ الفاظ کے اعتبار سے اور نہ معانی کے لئاظ سے کیکن ایسا بھی نہیں کہ دینی معارف کے باب میں اس طرح کی روایات موجود نہ ہوں ، حقیقت میں ہے جہان سے مشابہ روایات دینی علوم ومعارف میں کم وییش مل ہی جاتی ہیں لہذا سرے سے ان کا انکار کر دینا درست نہیں۔

اور جہاں تک قبینور کے آدم پر تازل ہونے اور ابراہیم کے بذریعہ ''برا ق''، مکہ آنے اور ان جیسے دیگروا قعات کا تعلق ہے تو بیسب پچھ کرامات آور مجزات (خارق العادت امور) میں سے ہیں اور ان کا ناممکن ویمال ہونا کسی دلیل سے ثابت نہیں، خاص طور پر جب می ثابت ہے کہ خداوند عالم نے اپنی پنج ہروں کو ان جیسے کثیر مجزات عطافر مائے ہیں اور کرامات سے نواز ا ہے' اور قر آن مجید میں کثرت کے ساتھ ان کا تذکرہ کیا گیا ہے تو ابراہیم' کے حوالہ سے مذکوروا قعات پر تجب و چرت کی گنجائش باتی نہیں رہتی ۔

اور جن روایات میں کعبہ کی بنیادوں ..... یا دیواروں ....اور چرالا سوداور چرالمقام کے بہشت سے نازل ہونے کا تذکرہ کیا گیا ہے کہ جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ پتھر مقام ابراہیم کی موجودہ جگہ کے بنچے مدفون ہے اوران جیسے دیگر مطالب! تو ان کے متعلق ہم بیان کر چکے ہیں کہ اس طرح کے مطالب پر مشتمل کی روایات و بنی معارف کی بابت موجود ہیں کہاں تک کہ بعض نباتات اور چھلوں وغیرہ کے متعلق بھی روایات موجود ہیں کہ دہ بہشت سے نازل ہوئے ہیں کی ایسے کہ فلاں چیز جہنم سے آئی ہے یا اس کا تعلق دوزخ کی آگ کے بھڑ کتے ہوئے شعلوں سے ہے وغیرہ۔

اسی زمرے میں وہ روایات بھی آتی ہیں جن میں ' طینت' کے بارے میں مذکور ہے کہ نیک وسعاد تمندافراد کی طینت ، بہشت سے ہاور شقی و بد بخت اوگوں کی طینت ' جہنم ' سے ہے یا بیر کہ پہلے طبقہ لینی نیک وسعاد تمندافراد کی طینت ، دعلیین ' سے اور دوسر سے طبقہ (اشقیاء) کی طینت ، ' سجین ' سے ہاوراسی طرح وہ روایات بھی اسی باب سے ہیں جن میں مذکور ہے کہ برزخ کی بہشت زمین کے فلاں علاقہ میں اور برزخ کا جہنم فلاں علاقہ میں واقع ہے اور بیر کہ قبر یا تو بہشت کے مناف میں سے ایک گڑھا ہے' اوراسی طرح کی دیگر روایات الی ہیں جن کے بارے باغات میں سے ایک گڑھا ہے' اوراسی طرح کی دیگر روایات الی ہیں جن کے بارے

میں ہرصاحب بصیرت محقق اور روایات واحادیث کا تنبع و چھان بین کرنے والا آگاہ ہوسکتا ہے جیسا کہ ہم نے ذکر کیا ہے اس طرح کی روایات کثرت کے ساتھ موجود ہیں للبندانہ توان سب کو ستر دکیا جا سکتا ہے اور ندان کے سلسلہ سنداور آئم معصوبین کی طرف ان کی نسبت کا سرے سے انکار ممکن ہے کیونکہ ان تمام روایات کا تعلق معارف اللہ یہ سے ہے کہ جن سے آگاہ کی حاصل کرنے کی ترغیب قرآن مجید میں دلائی گئی ہے اور ان کی بابت معصوبین علیم السلام سے معقول معتر روایات بھی موجود ہیں جن سے کلام الله میں فذکور اس بیان کی تصدیق ہوتی ہے کہ ہم عالم طبیعت میں جن چیز وں کا مشاہدہ کرتے ہیں وہ سب خداوند عالم کی طرف سے نازل ہوئی ہیں بلکہ ان کے علاوہ دوسری تمام موجودات بھی خدا کی طرف سے آئی ہیں ، تا ہم ان میں سے جو چیزیں 'خیر'' اور اچھی ہیں یا ''خیر'' کا وسیلہ وسبب اور ظرف ہیں وہ بہشت سے آئی ہیں اور بہشت ہی کی طرف والی جا تھی گئا وار جو چیزیں ''شر'' اور بری ہیں یا ''شر'' کا وسیلہ وسبب اور اس کا ظرف ہیں وہ سب چہنم سے آئی ہیں اور اس کی طرف لوٹ جا تھیں گئی خداوند عالم کا ارشاد ہے:

سوره ءحجر،آیت ۲۱:

" وَإِنْ مِّن شَيْءِ إِلَّا عِنْدَ نَاخَزَ آبِنُهُ وَمَانُنَزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَى مِ مَّعُلُومٍ "

(ہمارے یاس ہر چیز کے خزانے موجود ہیں اور ہم ہر چیز کومعلوم اندازے کے مطابق نازل کرتے ہیں)

اس آیت میں بیر حقیقت بیان کی گئی ہے کہ عالم ستی کی تمام موجودات، خداوند عالم کے پاس غیر محدوداور ہرطر آ کی تقدیر وانداز ہے سے بالاتر وجود کے ساتھ موجود ہیں اور جب خداانہیں نازل کرنا چاہتا ہے تواس وقت ہر چیز کے وجود کی حدم تررو معین کر کے نازل کرتا ہے، اس کی دلیل ہیہ ہے کہ آیت میں لفظ ' نظر نیل'' ذکر کیا گیا ہے جس کا معنی تدریجی طور پر نازل کرنا ہے۔ بہر حال ہی آیت سورہ عجر، ۲۱ سہر چیز کے خداکی طرف سے نازل ہونے کو بطور ' عموم' بیان کرتی ہے۔ اس کے علاوہ بعض آیات میں کئی چیزوں کا بالخصوص نام کے ساتھ تذکرہ کیا گیا ہے کہ آئیس خدا نے نازل فر مایا ہے' ملاحظہ ہو:

سورهء زمر،آبیت ۲:

\*" وَٱنْزَلَ لَكُمْ مِّنَ الْأَنْعَامِ ثَلْنِيَةً ٱلْأَوْاجِ " وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِّنَ الْأَنْعَامِ ثَلْنِيَةً الْأَوْاجِ "

(اورخدائے چو پایوں میں سے آٹھ جوڑے تہارے لیے نازل کئے)۔

سوره ء حديد، آيت ۲۵:

\* وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيْدَ . . . ، (اور بم فْ لو بانا زل كيا) -

سوره ءذاريات ،آيت ۲۲:

\* وفِالسَّمَاء مِنْ قُكُمُ وَمَاتُوعَ مُونَ ....

(اورآ سان میں ہے تمہار ارزق اوروہ جس کاتم سے دعدہ کیا گیاہے)۔

ان آیات کے معانی کی باب تفصیلی تذکرہ بعد میں ہوگا نشأء اللہ تعالیٰ

پس دنیامیں ہر چیز خداوندعالم کی طرف سے نازل کی گئی ہے اور خدانے ان تمام موجودات کی بازگشت کے بارے ضی

میں بھی واضح طور پرارشا دفر ما یا ہے کہ ریسب خدا کی طرف لوٹ جا نمیں گی ملاحظہ ہو: ع

سوره ء مجم ، آیت ۲ ۴:

\* \* ' وَ أَنَّ إِلَّى مَ بِيِّكَ الْمُنتَكِفِي ' • • • ، (اور تير ، پروردگار کی طرف بی بازگشت موگی ) \_

سوره عِلق ،آيت ٨:

\* [الى مَن بِكَ الدُّ جُعلى "...، (تير بروردگار كى طرف واپس جانا ہے) . مر سور سور

سورهءمومن،آیت ۳: د به

\* (الدَّيْةِ الْمُصِدِيْرُ \* • • • (اوراى كى طرف لوث كرجانا ہے)

سوره ءشوريٰ،آيت ۵۳:

\* أَلا إِلَى اللهِ تَصِيرُ الْأُمُونُ " . . . ( يا در كھؤالله كى طرف تمام امور كى بازگشت ہوگى ) \_

ان کے علاوہ بھی کثیر تعداد میں آیات موجود ہیں جن میں خدا کی طرف سے نازل کی جانے والی اشیاء کا بالخصوص ناموں کے ساتھ یا بالعموم تذکرہ کیا گیا ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ میہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ بیآیت (سورہء جمر، ۱۲) اس حقیقت کو بیان کرتی ہے کہ تما ا اشیائ موجودات عالم .....اینے وجود میں آنے کے بعداور بازگشت تک کے مراحل میں انہی تقاضوں کی پکیل کی راہ ؟

یں موتی ہیں جوان کے وجود کے آغاز میں ان سے مربوط ہوجاتے ہیں اور انہی کی بنیاد پر ان کی تقدیر کی جہت وسمیة

ہ سری ہوتی ہے خواہ سعادت وخوش بختی ہو یا شقاوت و بختی 'اور خیر ہو یا شر'۔ چنا نچہ درج ذیل آیات مبار کہ سے بھی اس

بات کا ثبوت ملتاہے:

سوره ءاسریٰ آیت ۸۴:

\* " قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ " . . . ، ( برخض ا بن فطرت كے مطابق كام كرتا ہے ) \_

سوره ء يقره ، آيت ۱۳۸:

ان آیات کی بابت تفسیلات بعد میں ذکر کی جائیں گئیہاں ان آیات کے تذکرہ سے ہمارا مقصد بیہے کہ اجمالا طور پراس امر کا ذکر کر کے اپنی بحث کو اختیا می صورت دیں کہ جن روایات میں بیان کیا گیاہے کہ بیمادی اشیا کی ....عالم ماد

وطبیعت میں پائی جانے والے موجودات .... یا تو بہشت سے آئی ہیں یا جہنم سے انہیں اس صورت میں سیحے قرار دیا جاسکا

ہے جب ان موجودات کا تعلق لوگوں کی سعادت یا شقاوت سے ہو کیونکہ وہ ای صورت میں قرآن مجید کے ان اصولوں سے ہم آ ہنگ ہوں گی جو کسی صدتک ..... فی الجملہ ....مسلم الثبوت ہیں 'تاہم اس کا مطلب بینہیں کہ ان تمام روایات کو سجح قرار دیاجائے اور ان میں سے ہرایک کو ہر طرح کے شبواعتراض سے پاک مجھ کراس کا سہارالیا جائے (مزید غور کریں)۔

روایات کے متعلق ایک قول اور اس کا جواب

اس مقام پرکسی صاحب نے بیاب بھی کہی ہے کہ بیتمام روایات (جن میں کہا گیا ہے کہ تمام اشیاء یا تو بہشت ے آئی ہیں یاجہم سے ورست نہیں کوتکہ آیت شریفہ "وَ إِذْ يَرْفَعُ إِبْرُهِمُ الْقُوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَ إِسْلِعِيلُ • • • سے بظاہر مصلب ثابت ہوتا ہے کہ ان دوبررگوارول (ابراجیم واساعیل ) نے بت پرستوں کی سرز مین میں خاند کعبدواس لیے بنایا تا کہ دہاں اللہ تعالیٰ کی عبادت بجالائی جائے 'لیکن بعض قصہ گولوگوں نے جن کی پیروی کئی مفسرین نے بھی کی ہے ا پیے مطالب پیش کئے ہیں جن کا اشارہ قرآن مجید میں کہیں نہیں ماتا بلکہ وہ قرآن مجید کے بیان کروہ مطالب کے بالکل برعکس ہیں اور ان قصہ سازلوگوں نے ان روایات میں ایپیٹن کا مظاہرہ کرتے ہوئے نہایت زیر کی و چا بکدتی کے ساتھ دکچسپ وا قعات کااضا فیکر کے کہیں تو خانہ ء کعبہ کے قدیم ہونے کو بیان کیا اور کہیں آ دمؓ کے جج کرنے کا تذکرہ کیا اور کہیں طوفان نوح ؓ کے وقت خانہ ء کعبہ کے آسان کی طرف بلند ہو جانے کا ذکر کیا اور کہیں بیہ بات بیان کی کہ حجر الاسود بہشت کے پتھروں میں سے ایک پتھر ہے وغیرہ وغیرہ وراصل ان داستان گھڑنے والوں کا مقصد ریہ ہے کددین میں من گھڑت وخود ساختہ باتیں واخل کردی جا تھی اور بے بنیادوا قعات کودین کے حقائق کا حصہ بناویا جائے تا کدان کا کاروبارداستان سازی ترقی کرے اور' ' دین' خوشنما کہانیوں کا مجموعہ بن جائے' بیدرست ہے کہا یہے بظاہر دکش واقعات اور جاذب نظر داستانیں عوام الناس کے لیے دل پیند ہوتی ہیں لیکن صاحبان علم وبصیرت میں سے اہل فکر ونظر حضرات الیی خوشنما داستانوں کے دلفریب اثر میں آنے کے بجائے اس امرے آگاہ اور اس حقیقت کی طرف متوجد ہے ہیں کہ خداوند عالم نے جن چیزوں کوشرف وعظمت عطا فر مائی ہے وہ ان کی معنوی حیثیت کے حوالہ سے ہے اور ان کی معنوی حیثیت ہی ان کے لیے سب سے بڑا اور اصل اعزاز ہے البذا خانه و کعبه کی عزت واعز از اس وجه سے ہے کہ اسے خدا کا گھر ہونے کی نسبت حاصل ہے اور ججر الاسود کی بزرگی وعزت اس وجہ سے ہے کہ خدا کے نیک وصالح بندے اسے چوہتے اور اس پر یا کیزہ ہاتھ پھیرتے ہیں گویا وہ خدا کے ہاتھ کی مانند ہے در نداس کا یا قوت، یا در (فیتی موتی) ہونااس کے متبرک ومعزز ہونے کا سبب نہیں اور نہ ہی اسے اس حوالہ سے حقیقی شرف کا حامل قرار دیا جاسکتا ہے کیونکہ قدرت کی نگاہ میں سیاہ اور سفید پتھر میں حقیقی طور پر کوئی فرق نہیں بنابرایں بیربات ہر طرح کے فٹک وشیہ سے بالاتر ہے کہ خانہ کعبہ کی عزت صرف اس وجہ سے ہے کہ خداوند عالم نے اسے 'اپنا گھر'' کہا ہے اور اسے "بیت اللہ" کے نام سے موسوم کیا ہے اور اسے اپنی گونا گول عبادات کے لیے مخصوص کردیا ہے اسی عبادات کہ جن کی بجا آ وری اس کے علاوہ کسی اور مقام میں ممکن نہیں 'نہ ریہ کہ اس کے پھر دوسرے پھروں کی نسبت برتری کے حامل ہیں یا اس کا

کل وقوع خطدارضی میں سب سے زیادہ برکت وتقدی رکھتا ہے یا یہ کدوہ آسان سے اور عالم نور سے اترا ہے ہرگز ایہ انہیں بلکساس سے بالاتر یہ کہ انہیا علیم السلام کے شرف و بزرگی کے بارے میں بھی حقیقت حال یہی ہے کہ ان کی بزرگی اور فضیلت و برتری ان کی جسمانی خصوصیت یا ان کے لباس کی عمدگی کے باعث نہیں بلکہ ان کا دوسر سے افر ادبشر سے متاز ہونا اس وج سے ہے کہ خداوند عالم نے انہیں منتخب کیا ہے اور نبوت ایسے عظیم المرتبت اور جلیل اقدر منصب سے نواز اسے جو کہ ایک پاکیز ترین معنوی امر ہے ورند دنیا میں انبیا تا سے کہیں زیادہ حسین وجیل اور مالد ارترین افر ادموجود تھے۔

اس کے علاوہ بیرنکتہ بھی قابل ذکر ہے کہ ان روایات میں اس قدر تناقض وتعارض پایا جاتا ہے (ان میں مذکور مطالب ایک دوسرے کی نفی کرتے ہیں) کہ انہیں قابل قبول قرار نہیں دیا جاسکتا اور پھر بید کہ ان کا سلسلہ ءستد بھی درست نہیں اور سب بڑی بات یہ کہ دیقر آن مجید کے ظاہری واضح مطالب سے متصادم ہیں اور یہ کہنا ہے انہیں بلکہ حقیقت کے عین مطابق ہے کہ ان روایات کو اسرائیلیوں نے جعل کیا ہے اور یہودی دہر یوں نے مسلمانوں کے درمیان انہیں عام کر دیا تاکہ دین اسلام کی طرف توجہ ہی نہیں اس طرح کے خرافات اور یہودہ و بے بنیا دیا تیں شامل کر دیں جس کے نتیج میں کوئی اہل کتاب اسلام کی طرف توجہ ہی کرے اور اسلام کو محبت کی بجائے نفرت کی نگاہ سے دیکھے۔

#### جواب:

روایات کے بارے میں مذکورہ بالاقول کی بابت عرض ہے کہ آگر چہاں کے تمام مندرجات غلط نہیں بلکہ عین ممکن ہے کہ بعض مطالب سے موں لیکن انساف کی بات سے ہے کہ اس میں ' بحث میں افراط اور حدسے گزرجانے'' کی روش اپنائی گؤ ہے اور اعتراض کا ایبا غلط و نا درست انداز اپنایا گیا ہے جس سے اعتراض کرنے والا خود ایک بہت بڑے اور نہایت گھمبیر اعتراض کا شکار ہوجا تا ہے مثلاً:

ہیں کہ اگر وہ تناقض یا تعارض سے خالی بھی ہوں تب بھی ان روایات سے زیادہ حیثیت واہمیت نہیں رکھتیں جن میں تناقض یا تعارض پایا جاتا ہے خلاصہ یہ کہ صحابہ وتا بعین کی روایات جمت (قابل قبول) نہیں خواہ ان میں تعارض و تناقض پایا جائے یا نہ پایا جائے بلکہ کی روایت کے جمت (قابل قبول) ہونے کا معیار صرف قرآن مجید اور سنت قطعیہ ہے للہٰذا جور وایت قرآن و سنت کے منافی ہوگ وہ کسی صورت میں قابل قبول نہیں ہو سکتی اور نہ وہ روایات جمت قرار دی جاسکتی ہیں جن میں جھوٹ اور جعل سازی کا پہلونمایاں ہو کی روایت اگر کوئی روایت ایسی ہو جونہ توقرآن و سنت کے منافی ہوا ور نہ ہی اس معیار صرف مرازی کا پہلوپایا جاتا ہوتو اسے محکرانے اور اس کا اٹکار کرنے کی کوئی وجہ نہیں ہو سکتی کیونکہ دینی معارف میں اصل معیار صرف قرآن و سنت اور ایسی روایات ہیں جن کا نی قبل قبول قرار دیا جائے گا' لہٰذاروایات میں پایا جانے والا تعارض و تناقض ان کے روایات کو پر کھا جائے گا اور قابل یا نا قابل قبول ہوں گی ورنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں نہ کورہ مطالب کی روشیٰ میں 'دوائل' کودر جنست کے مطابق ہوں تو جمت اور قابل قبول ہوں گی ورنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں نہ کورہ مطالب کی روشیٰ میں 'دوائل' کودر جنست کے مطابق ہوں تو جمت اور قابل قبول ہوں گی ورنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں نہ کورہ مطالب کی روشیٰ میں 'دوائل' کودر جنست کے مطابق ہوں تو جمت اور قابل قبول ہوں گی ورنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں نہ کورہ مطالب کی روشیٰ میں 'دائل' کودر جنست کے مطابق ہوں تو جمت اور قابل قبول ہوں گی ورنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں نہ کورہ مطالب کی روشیٰ میں تقسیم کیا جاست کے دور تابل تو کو کی حیث تا کیں تو تابل قبول ہوں گی ورنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں نہ کورہ مطابق ہوں گی ہوں تو تابل قبول ہوں گی ورنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں نہ کورہ مطابق ہوں تو تابل قبول ہوں گی ورنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں نہ کی کی کورہ مطاب کی روشیٰ میں 'دوائل' کورہ کی کیں تو کی کی کورہ کیں کورہ کی کورہ کی کورہ کورہ کورہ کی کورہ کورہ کی کورہ کی کورہ کورہ کی کورہ کورہ کی کورہ کورہ کی کورہ کی کورہ کی کورہ کی کورہ کی کورہ کی کورہ کورہ کی کورہ ک

بہالخشم:

لازم القبول: جن کا قبول کرنا ضروری ہے (ہر لحاظ سے قامل قبول ہیں) مثلاً کتاب (قر آن مجید)اور سنت قطعیہ (جس کا ثبوت یقینی طور پر ہو)۔

دوسری قسم:

لازم الطرح: جن كا قبول ندكرما ضروري ب(مسى طرح سي بهي قابل قبول نبيس) مثلاً وه روايات جو كتاب وسنت

یےمنافی ہیں۔ تیسری قشم

تيسري قسم: د سيدا سيارة با ۲۰۰۶ ضيم لدا رنيد ، بعد تا عقل سيد

وہ روایت جن کے قابل میانا قابل قبول ہونے کی کوئی واضح دلیل موجود نہیں' یعنی نہ توعقلی طور پران کے مطالب کومحال وناممکن قرار دیا جا سکتا ہے اور نہ ہی کتاب وسنت قطعیہ سے ان کے ممنوع ونا قابل قبول ہونے کا ثبوت ملتا ہے۔ سیست تقدیم

بنابرای به بات ثابت ہوئی کہ کی روایت کو تناقض یا تعارض کی وجہ سے نا قابل قبول قرار نہیں دیا جاسکتا بلکہ اصل معیار قرآن مجیداور سنت قطعیہ ہے لہٰذامعترض کا یہ کہنا بھی درست نہ ہوگا کہ ان روایات کواس لیے قبول نہیں کیا جاسکتا کہان کا سلسلہ ء سند صحیح نہیں صرف سند کے حوالہ سے بھی کسی روایت کو تا درست قرار دیناضحے نہیں جب تک کہاس کاعقل اور قرآن و سنت سے منافی ہونا ثابت نہ ہوجائے۔

"··· کا کہنا کریدروایات آیت مبارکہ ''وَ اِذْ یَرْفَعُ اِبْرَهِمُ الْقَوَاءِلَ مِنَ الْبَیْتِ وَ اِسْلِعِیْلُ ··· '' کے ظاہر سے متصادم ہیں نہیں متحکہ خیز بات ہے کیونکہ اس آیت میں ان مطالب کی نئی ہی نہیں متی کہ جمر الاسود بہشت سے

آیا تھا یا آ دم کے زمانے میں خانہء کعبہ کی موجودہ جگہ پر'' قبہ'' ٹازل ہواتھا جوطوفان نوح سے دوران آسان کی طرف جلا گیا' بيمسائل توآيت سے مربوط بي نہيں ئيآيت اس سے زياده كسى مطلب كو بيان بى نہيں كرتى كديد گھر (خاندء كعبه) پھرول اور منی سے بنایا گیاہے اور اسے ابراہیم " ..... اور اساعیل ..... نقمیر کیاہے اس کے علاوہ بیآیت کی چیز کی نفی یا ثبات سے تعلق ہی نہیں رکھتی لہذاروایات میں مذکورمطالب کوآیت سے متصادم قرار دینا کیونکر درست قرار دیا جاسکتا ہے؟ البتہ یہ بات صحیح ہے کہ ان روایات میں مذکورمطالب معترض کے مزاج و مذاق فکرسے ہم آ ہنگ نہیں اور نہ ہی اس کے مخصوص نظریات کی تائيدكرتے ہيں كيونكه اس كے نظريات وافكار كى بنياد مذہبى تعصب وتنگ نظرى ہے كہ جوانبياء "سےمعنوى حقائق كى نفى كرنے کے ساتھ ساتھ دینی احکام وظوا ہر شریعت کے معنوی اصولوں پر استوار ہونے کوتسلیم نہ کرنے کا سبب ہے یا پھریہ کہا جاسکتا ہے كەروايات مىں ندكورمطالب كاسرے سے الكاركرنااس وجەسے بے كەمغترض ،عصر جديد ميں سائنسى علوم كى ترقى سے متاثر ہوکر لاشعوری طور پر مادہ پرستوں کی اندھی تقلید کی خطر ناک بیاری میں مبتلا ہو چکا ہے کیونکہ بیعلوم اگرچہ عالم طبیعت میں رونما ہونے والے تمام حوادث ووا قعات کوان کے مادی علل واسباب سے مربوط سجھتے ہیں لیکن معنوی حقائق سے اٹکار پر مبنی اپنے اصولوں کی روشنی میں ان کا فیصلہ ہی ہجی ہے کہ ان مادی حوادث سے تعلق رکھنے والے معنوی حقائق مثلاً اجماعی ومعاشر ٹی تعلیمات کے علل واسباب بھی مادی ہیں اور اگروہ علل واسباب مادی نہجی ہوں تب بھی ان کی بازگشت ہرصورت میں کسی مادی امر کی طرف ہی ہوگی کیونکہ مادی حوادث ووا قعات میں" مادہ" کے سواکوئی چیز تھم فر مانہیں ہوسکتی' معترض کا پیطرز تفکر نہایت افسوس ناک ہے کیونکہ سی محقق و دانشور کا فریضہ ہیے کہ وہ علوم طبیعی کے بارے میں غور وفکر اور تدبر سے کام لے اور سیسمجھے کہ ان علوم کی بحث کامحور'' مادہ'' اور''اس کےخواص وتر کبیبات اور مادی طبیعی آثار کا اپنے موضوعات سے ارتباط'' کے سوا بچھ بھی نہیں اور مادی علوم میں ان ارتباطات کی حدود و کیفیات ہی زیر بحث آتی ہیں ، یہی حال معاشرتی واجماعی علوم کا ہے کہ ان میں معاشرتی حوادث ووا قعات کی بابت ان کے معاشرتی ربط وار تباط کی کیفیتیں ہی زیر بحث آتی میں لیکن جہاں تک''مادہ'' کی حدود سے باہر کے حقائق کا تعلق ہے تو چونکہ وہ''مادہ'' کے دائرہ عمل اور گرفت سے باہر ہیں اور طبیعت (نیچر) اور اس کے خواص پر محیط ہیں اور کا کنات بستی کے حوادث و واقعات سے معنوی وغیر مادی ربط رکھتے ہیں اس لیے ان کا ہمارے عالم محسوسات سے کوئی تعلق ہی نہیں للبذا نیتجاً و وعلوم طبیعی واجماعی کے دائرہ بحث سے بھی خارج ہیں بلکدان علوم میں تو مادی امور کے علاوہ کسی موضوع کی بابت بحث کرنے کی گنجائش ہی نہیں پائی جاتی اوروہ اس امرے عاجز ہیں کہ معنوی حقائق اور ماورائے مادہ امور کی فی یا اثبات کرسکیں طبیعی علوم کا دائرہ کا راس قدر محدود ہے کہوہ صرف ریفیصلہ کرسکتے ہیں کہ گھر کی تعمیر کے لیے مادی اشیاء مثلاً مٹی پھر وغیرہ اورا پیے معمار کی ضرورت ہے جوان اشیا ی 🕝 کی ترکیب وتر تیب 💴 ایک گھر بنا سکے یا پھر رہے کہ فلال کمرہ سیاہ پھروں کی ترکیب وتر تیب سے کیونگر تعمیر ہوا' یہی صورت حال اجتماعی ... معاشرتی ....علوم کی ہے کہ وہ بھی رونما ہونے والے واقعات کی نشاند ہی کر سکتے ہیں مثلاً ان واقعات کے پارے میں بتا سکتے ہیں جن کے نتیجے میں ابراجيم " كے ہاتھوں خاندء كعب كى تعمير كاعمل انجام پذير ہوا يعنى ابراجيم "كى مقدس زندگى كى تاريخ ، ہاجره " واساعيل كى زندگى

سوره و حج ، آیت ۷ ۳:

\* و لكِن يَّنَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُمْ "...،

(کیکن خداکے پاس تمہارا تقویٰ ہی پہنچتاہے)۔

تقوى كى حقيقت اس كے سوائي حربين كه وه يا توايك نعل معمل مسبب يانعل مساعمل مسسب حاصل مونے

والی ایک صفت کانام ہے۔

اس طرح ایک اورآیت میں بون ارشاد ہوا:

سوره ء فاطر ، آیت ۱۰:

\* [الَيْهِ يَصْعِدُ الْكَلِمُ الطَّلِيُّ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ "...،

(اس كى طرف يا كيزه كلام تحويرواز موتاب اوعمل صالح اسے اور زياده بلند كرويتا ہے)۔

بنابرای دین علوم ومعارف کی بابت بحث و تحقیق کرنے والوں کا بیفرض ہے کہ وہ ان آیات میں غور و فکر اور تدبر سے کام لیس اور اس حقیقت کا ادراک کریں کہ دینی معارف وعلوم کا طبیعی ومعاشرتی مسائل سے .... ان کے طبیعی ومعاشرتی مسائل ہونے کے والدسے .... کوئی تعلق ٹیس وہ صرف حقائق اور مافوق الطبیعہ امور سے تعلق رکھتے ہیں۔

سے اس کا بیکہنا کہ 'انبیاء کرام' ،عباد نگاہوں اور دیگروہ امور جوانبیاء ' سے منسوب ہیں مثلاً بیت (گھر)
اور حجر الاسود وغیرہ کی عظمت و شرف ان کے ظاہری وجود میں پائی جانے والی کسی صفت کی وجہ سے نہیں بلکہ اس معنوی حیثیت کے حوالہ سے ہے جو خداوند عالم نے انہیں عطافر مائی اور اس کی وجہ سے انہیں عزت وفضیلت حاصل ہوئی ' بجااور حجے ہے' کیکن اسے اس امرکی طرف بھر پور توجہ رکھنی چاہئے کہ جس بنیاد پر میشرف وعظمت حاصل ہوئی وہ کیا ہے اور وہ معنوی حیثیت کیا ہے۔

جس کے سب عزت وفضیات ملی ہے؟ اگراس کی بابت بیہ ہاجائے کہ وہ معنوی حیثیت ان امور سے عبارت ہے جو معاشرتی ضرورتوں سے جنم لیتے ہیں مثلاً حکومتوں اور تو موں میں رائج منصب ومقام حکمرانی ورہبری وغیرہ سونے اور چاندی کی قبیتوں کا معیار اور ان کا گران قبیت ہونا والدین کی عزت کا افزان کا احترام اور ناموں کی حرمت وغیرہ ایسے امور ہیں جو دنیاوی ضرورت کی بنیاد پر معاشر ہے میں مخصوص حیثیت کے ساتھ موردتو جقرار پاتے ہیں اس کے علاوہ کسی شخص وحیثیت کے حامل نہیں ہوتے لیعنی معاشرتی ضرورتوں سے قطع نظران امور کی اجمیت ختم ہوکررہ جاتی ہے کیونکہ ان کا وجود انہی احتیاجات کا مربون منت اور انہی صود میں مقید ہوتا ہے جو معاشر ہے کی تفکیل کے حوالہ سے پیدا ہوتی ہیں جبکہ ذات احدیت اس بات سے کہیں بالاتر ہے کہ اسے بھی انسانی زندگی کی ما نندا حتیاجات اور ضرورتیں اپنی لپیٹ میں لیلیس کے باورکا معیار معاشرتی نزدگی کی ضرورتوں کے ہوا کہ جو کہ ہو جو داگر ہم بہ تسلیم کرلیں کہ نبی کا شرف و عظمت بھی ای طرح کے غیر حقیق شرف کی بنیاد پر ہی عزت و فضیات پا تا ہے تو پھر بہ تسلیم کرنے میں کیا حرج ہے کہ کی گھریا پھر کو بھی اس طرح کے غیر حقیق شرف کی جنیاد پر ہی عزت و فضیات پا تا ہے تو پھر بہ تسلیم کرنے میں کیا حرج ہے کہ کی گھریا پھر کو بھی اس طرح کے غیر حقیق شرف کی جیسے در سے در واعز از حاصل ہو؟

اورا گرید کہا جائے کہ بیشرف وعزت اور عظمت واعز ازغیر حقیقی نہیں بلکہ واقعی اور حقیقی ہے اوراس نسبت کے باب سے ہے جوعلم وجہال نوروظلمت اور عقل وسفاہت کے درمیان پائی جاتی ہے بعنی جس طرح علم کو جہالت پر نور کوظلمت پر اور عقل کوسفاہت پر برتری حاصل ہوتی ہے اسی طرح پیغیر کے وجود کی حقیقت دوسروں کے وجود کی حقیقت سے مختلف اور ان پر برتری رکھتی ہے یہ اور بات ہے کہ ہمارے ظاہری حواس اس امر (وجود کی حقیقت کے مختلف اور برتر ہونے) کا ادراک نہ کر سکیں محیقت بھی بہی ہے کہ اس شرف وعزت کو حقیقی شرف وعظمت تسلیم کیا جائے نہ کہ غیر حقیقی اور معاشرتی ضرور توں سے جنم لینے والا شرف کی ونکہ خدا کی مقدس و پاکیزہ ذات کے شایان شان بھی ہے کہ اس کے ہرکام اور حکم کی بنیا و' حقیقت' کو تر اد

سورهء دخان ،آیت ۳۹:

(ہم نے آسانوں اور زمین کواور جو پھھان دونوں کے درمیان موجود ہے برکاراور بے مقصد پیدائہیں کیا ۔۔۔ ان کی تخلیق کھیل تماشنہیں ۔۔۔ اور ہم نے انہیں صرف حق کے ساتھ خلق کیا ہے گئین اکثر لوگ آگا ہی نہیں رکھتے )۔

اس آیت کی تفسیر اور اس میں مذکور موضوع کی تشریح اس کے مربوط مقام پر ذکر کی جائے گی انشاء اللہ سے تواس صورت میں (شرف وعظمت کوواقعی وحقیقی سجھنے میں)اس شرف وعزت کی بازگشت ایک معنوی حقیقت اور ماورائے الطبیعہ کی طرف ہوگی اور جب ایسا ہونا انبیاء میں بابت ممکن اور درست ہوتو پھران کے علاوہ دیگر اشیاء عالم مثلاً بیت (گھر) اور جر (پتھر) وغیرہ کی بابت کیوں ناممکن و نادرست ہوگا؟ لینی جب انبیاء "کے لیے شرف وعظمت کے معیار اور سبب کو معنوی وغیر مادی تسلیم کرلیا جائے تو پھر انبیاء کے علاوہ دوسروں کے لیے ایساتسلیم کر لینے میں کوئی حرج لازم نہیں آتا 'بیاور بات ہے کہ ان حقیقی معنوی نسبتوں کوجن الفاظ کے ساتھ بیان و ذکر کیا جاتا ہے وہ معاشرے میں رائج اور عام ..... روز مرہ ....استعال میں آنے والے ظاہری معانی ومفاصیم سے مختلف نہیں .... اور بیاس لیے ہے کہ ہم ان کے علاوہ کی حقیقت کے ادراک سے عاجز ہیں۔

نرکورہ بالا وضاحت کے بعداب بیات میری بچھ میں نہیں آتی کہ پرحفرات ان آیات کے بارے میں کیاا ظہار خیال فرماتے ہیں جن میں بہشت کی زیب وزینت اور اہل بہشت کا سونے چاندی سے آراستہ ہوتا فدکور ہے؟ آیا سونے چاندی کواس کے علاوہ کوئی ابھیت حاصل ہے کہ وہ ایسی دودھا تیں ہیں جن کا کثر ت سے نہ پایا جانا ان کے مہنگا اور قیمت گراں قیمت ہونے کا سبب ہے؟ جب ایسا ہے تو بہشت اور اہل بہشت کا ان سے مزین وآراستہ ہونا کیا وقعت وا ہمیت رکھتا ہے اور بہشت میں ان کی مالیت کس شرف کی حامل ہے جبکہ معاشر سے کی مقرد کردہ حدود اور معیاروں سے قطع نظر ان کی مالیت اور قیمت کچھ بھی نہیں؟ آیا اس کے علاوہ کوئی جواب ممکن ہے کہ ہم پر تسلیم کرلیں کہ آیات وروایات اور بیانات مالیت اور قیمت کچھ بھی نہیں؟ آیا اس کے علاوہ کوئی جواب ممکن ہے کہ ہم پر تسلیم کرلیں کہ آیات وروایات اور بیانات اللہ وظوا ہر دینیہ میں الیسی حقیقتیں پوشیدہ ہیں جن کا مشاہدہ ہم نہیں کر سکتے اور ان الفاظ کے پس منظر میں اسرارو معانی کی ایک وسیح کا کنات موجود ہے جس تک پنجنا ہمار ہے ہیں کاروگ نہیں گرا ہور سے معیاروں کی بابت اس طرح دائے قائم کرنا می جے ہو کھر کیا حق ہے کہ اس طرح کے امکانی پہلواس دنیا کے بعض دیگر امور میں بھی تسلیم بیا سیار

#### امت محمديه كالخصاري مصداق

تفیرالعیاثی میں مذکورہے زبیری نے بیان کیا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی نیفر مائے کہ '' سے کون لوگ مراد ہیں؟ امامؓ نے ارشاد فرمایا: امت محمد صرف بنی ہاشم ہیں میں نے عرض کی اس کی دلیل کیا ہے کہ امت محمد " آنحضرت کے اہل بیت ہی ہیں کہ جن کا آپ نے تذکرہ فرمایا ہے نہ کہ ان کے علاوہ کوئی اور؟ امامؓ نے جواب دیا کہ اس کی دلیل بی آیت مبار کہ ہے:

" وَإِذْ يَرْفَعُ إِبُلِهِمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَ اِسْلِعِيلُ ﴿ مَ بَّنَا تَقَبَّلُ مِنَا ۗ إِنَّكَ اَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيُمُ ۞ مَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةً مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُولِ الللللِهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللَّمُ الللْمُ الللللْمُ الللِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللل

(اورجب ابراہیم "واساعیل خانہء کعبہ کی دیواریں کھڑی کررہے متھ تو انہوں نے کہا پروردگارا!ہمارا پیمل قبول فرماک تو ہی سب کچھ سننے والا اور جاننے والا ہے' پروردگارا!ہمیں اپنامسلمان قرار دے اور ہماری ذریت ونسل میں سے ایک امت بناجوتیری مسلمان ہو (امت مسلمہ) اور ہمیں ہمارے مناسک واعمال سے آگاہ فر مااور ہماری توبہ قبول فر ما کہ تو ہی توبہ قبول کرنیوالامہر بان ہے)

اس آیت بیس حضرت ابراجیم اور حضرت اساعیل کی دعا کا تذکرہ ہے کیس خداوند عالم نے ان کی دعا قبول فرمائی اور ان کی دعا قبول فرمائی داوران کی ذریت بیس سے ایک ' امت مسلمہ' قرار دی اور اس امت بیس ایک ' درسول' معبوث فرما یا جوانہی بیس سے تھا جو ان کی دریت بیس سے ایک کرتا تھا اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم و بتا تھا اس دعا کے ان کے سامنے آیا یا تا الی کی تلاوت کرتا تھا اور ان کے نفوس کو پاک کرتا تھا اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم و بتا تھا اس دعا کے بعد ابراجیم نے ایک اور دعا مائلی اور اس میں ' امت مسلمہ' کے لیے خدا کے حضور بید درخواست کی کہ انہیں شرک و بت پر سی بعد ابراجیم نے ان میں امرائی نافذ ہو سکے اور وہ کسی کا اتباع و بیروی نہ کریں' چنا نچے انہوں (ابراجیم ") نے عرض کی : سورہ ء ابراجیم ، آیت ۲ سا:

\*'` وَّاجُنُدُنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعُبُدَ الْرَصْامَ ﴿ رَبِّ إِنَّهُ ۚ اَضْلَلْنَ كَثِيْرًا مِّنَ النَّاسِ ۚ فَمَن تَبِعَنِي فَالَّهُ مِنِّي ۚ وَمَنْ عَصَانِي فَالنَّكَ عَفُو مُ مَّحِيْمٌ "-

(اور جھےاورمیری اولا دکو بتوں کی پوجاہے دورر کھ پروردگارا! انہوں (بتوں) نے بہت لوگوں کو بھٹکا دیا ہے پس جو خض میری پیردی کرے وہ مجھے سے ہے اور جومیری نافر مانی کرے تو تو ہی معاف کرنے والامہر بان ہے)

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ آئمہ اورامت مسلمہ کہ جن میں حضرت محد کو معبوث کیا گیا حضرت ابراہیم کی نسل سے ہی بیل کیونکہ آپ (ابراہیم ) نے دعا میں یوں کہا: '' وَّاجْنُدُنی وَ بَنِیَّ اَنْ نَعْبُدَالْا صَنَامَہ • • • ( مجھے اور میری اول دکو بت پرتی سے دور رکھ )۔

# توضيح وتشريح:

حضرت امام جعفرصادق علیه السلام کا استدلال نهایت واضح ہے اور آنجناب نے آیت مبارکہ کے حوالہ سے ہی ثابت کیا ہے کہ ''امت جھ'' سے مراد آئمہ الل بیت ہی ہیں کیونکہ حضرت ابراہیم " نے دعاما تی کہ ان کی ذریت وسل سے ہی ''امت مسلمہ' قرار دے اور پھر یہ بات بھی واضح ہے کہ انہوں نے اپنی دعا کے ذیل میں عرض کی ''مَ بَّبَا وَ ابْعَثُ فِینُهِمُ مَن سُولًا ابن میں ایک رسول معبوث فرما جوانبی میں سے ہو 'تو ثابت ہوا کہ'' امت مسلمہ'' سے مراد وہ سب لوگ نہیں جن کی طرف آنحضرت کو معبوث کیا گیا اور نہ ہی اس سے مراد ہروہ مخت سے جو آنحضرت پر ایمان لائے کیونکہ اگر ''امت جھ'' سے مذکورہ معانی مراد لیے جا کیں تو اس میں ابراہیم "واسا عیل کی دعا میں صرف اپنی ذریت ونسل سے ''امت مسلم'' قرار دینے کی درخواست کی گئی ہے لہذا معلوم ہوا کہ ''امت مسلم'' قرار دینے کی درخواست کی گئی ہے لہذا معلوم ہوا کہ ''امت مسلم'' قرار دینے کی درخواست کی گئی ہے لہذا معلوم ہوا کہ ''امت مسلم'' قرار دینے کی درخواست کی گئی ہے لہذا معلوم ہوا کہ ''امت مسلم'' قرار دینے والولاد کوشرک و بت پرتی سے دور رکھ مسلم'' قرار دینے کی درخواست کی گئی ہے لہذا معلوم ہوا کہ ''امت مسلم'' کی ذریت واولاد کوشرک و بت پرتی سے دور رکھ ہے اور پھر حضرت ابراہیم نے بارگاہ الہی میں یہ بھی عرض کی کہ انہیں اور ان کی ذریت واولاد کوشرک و بت پرتی سے دور رکھ

اور جہاں تک امام کے اس ارشادگرامی کاتعلق ہے کہ'' حضرت ابراہیم کے نین''فریت' کے کیےشرک و بت پرتی سے پاک رہنے کی دعاما گئی'' تواگر چہ بظاہراس طہارت و پاکیزگی سے مرادشرک و بت پرتی سے دور رہنا ہے لیکن چونکہ آنجنا بٹ نے اس سبت پرتی سسکا سبب صلالت و گمراہی کو قرار دیا ہے اس لیے اس سے مراد میہ وگا کہ گمراہی کی تمام قسموں بت پرتی اور ہرطرح کے شرک یہاں تک کہ ہر معصیت وگناہ سے پاک رکھنے کی دعا کی گئی ہے کیونکہ ہر معصیت و نافر مانی (جیسا کہ سورہ فاتحہ کی آیت لا (صِدراط الَّنِ ثِنَ اَنْعَلْمَتَ عَلَيْهِمْ) کی تفسیر میں بیان کیا جا چکا ہے) ایک طرح کا شرک ہے۔

اس مقام پریدامر بھی قابل توجہ ہے کہ امام جعفر صادق " نے اپنے مذکورہ بالا بیان میں ارشاد فر مایا ہے کہ' آئم مگاور امت مسلمہ''ابراہیم "کی ذریت ونسل ہی سے بین تو اس سے مرادیہ ہے کہ وہ دونوں ایک ہی بین دونوں حضرت ابراہیم "کی ذریت سے بیں۔

### ايك مكنهاعتراض اوراس كإجواب

یہاں ایک اعتراض ممکن ہے اوروہ یہ کہ اگراس آیت اوراس جیسی دیگر آیات مثلاً سورہ آل عمران کی آیت ۱۱۰ (گُنْتُمْ خَیْدُ اُمَّةً اُخْدِ جَتْ لِلنَّاسِ ، ، ) میں 'امت' سے مراد چند مخصوص افراد ہوں نہ کہ ساری امت' تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ''امت' کے لفظ کوکسی مجے وجہ کے بغیر مجازی طور پر چند افراد کے لیے استعال کیا گیا ہے جبکہ خدا کے کلام پیس مجازی استعالات کا تصور ہی نا درست ہے اوراس کے ساتھ ساتھ قرآنی بیانات کے بارے بیس بیات طعی طور پر ثابت ہے کہ ان کا طب ساری امت مجدید اور ہروہ محض ہے جوآ محضرت پر ایمان لایا ہونہ کہ چند مخصوص افراد ۔ بنابرایں لفظ ''امت' سے چند

مخصوص بستیاں مرادلینا کیونکر درست ہوسکتاہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ لفظ''امت'' کے استعال میں ہر وہ مخص مراد لینا جو آنحضرت پر ایمان لایا ہوا یک نئ اصطلاح ہے جونز ول قرآن اور دعوت اسلامیہ .....اسلام کے آفاقی پیغام ..... کے عام ہونے کے بعد وجود میں آئی ہے ورنہ ''امت'' کا اصل معن'' قوم'' ہے' جیسا کہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں ارشاد فرمایا ہے:

سوره وجود، آیت ۸ ۴:

\* "عَلَى أُمَمِ قِبَّنَ مَّعَكَ وَأُمَمُ سَنْتِعُهُم " ····

(ان اقوام پر جوآپ کے ساتھ ہیں اور وہ اقوام جنہیں ہم اپنی عنایات سے بہرہ مند کردیں گے )۔

اس آیت میں لفظ "ام" جو که" امت" کی جمع ہے تو موں کے لیے استعال ہوا ہے۔

اس کے علاوہ بعض مقامات میں میلفظ (امت) صرف ایک فرد کے لیے بھی استعال ہوا ہے ملاحظہ ہو:

سوره نجل آيت • ١٢:

\*" إِنَّ إِبْرُهِيْمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِتَّهِ"...

(ابراہیم " ایک امت تھا جواطاعت الہی میں سرگرم عمل تھا)۔

اس آیت میں لفظ "امت" صرف ایک فرد (ابراہیم") کے لیے استعال ہواہے۔

 \* وَقَالَ الرَّسُولُ لِيرَبِّ إِنَّ قَوْمِى اتَّخَلُوا هٰنَ القُوْرَانَ مَهُجُوْمًا "- (رسولُ نے کہا پروردگارا! میری قوم نے نے اس قرآن کوچھوڑ دیاہے)

اس آیت کے ناطب تمام اہل اسلام اور حضرت پیغیبر اسلام پر ایمان لانے والے سب حضرات ہیں کیا ہر وہ مخض مخاطب ہے۔ مخاطب ہے جس کے لیے آنمحضرت کورسول بنا کر بھیجا گیا۔

# ایک علمی بحث

جب ہم حضرت ابراہیم کے حالات ووا قعات میں ان کے آغازِ کل اساعیل وہاجرہ کوسرز مین مکہ میں لاکرانہیں وہاں قیام پذیر کرانا ان (اساعیل وہاجرہ ) کی سرگزشت اساعیل کو ذرئ کرنے کا وا قعہ اور خدا کی طرف سے اس کا فدید دینا اور پھران دونوں باپ بیٹے (ابراہیم واساعیل ) کا خانہ ء کعبہ کو تعمیر کرنے کے واقعہ کا بغور جائزہ لیتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ تمام واقعات ورحقیقت عبودیت و بندگی کے روحانی سفر کی الی پا کیزہ تاریخ ہیں جس میں بندہ اپنی ذات کے حصار سے باہر نکل کر اپنے پروردگار کے قرب کی منزل تک جا پہنچتا ہے اور دنیا کی فٹا پذیر لذتوں آسائشوں نریب و زینت آرزووں کم تمناوں مادی خواہشوں مناور کو اور شیطانی وسوسوں کو جو کہ دلوں کو تا پاک خواہشوں سے آلودہ کر دیتے ہیں پا مال کر کے اپنی تمام تر تو جہات کا رخ کردگار عالم کی کبریائی کے پاکیزہ مقام کی طرف کر دیتا ہے لیتی اپنی تا اور پھر سے آپ کو دنیا کی لیستی سے نکال کر مقام ر بو بہت کے بلند ترین مقامات کے قریب کرنے میں کوشاں اور پھر سال آخر سے کا میاب ہوجا تا ہے۔

یہ تمام متفرق واقعات اپنی مخصوص ترتیب و تسلسل کے ساتھ ایک الی تاریخی داستان کی حیثیت رکھتے ہیں جوایک بندے کے اپنے مولا و آقا تک پینچنے کے سفرنامہ کا درجہ رکھتی ہے اوروہ ایسے سفر کے ذکر پر مشتمل ہے جو بندے نے خدا ک طرف کیااوروہ''سیروسلوک' کے آواب'شوق دیدُرسم مجت اور خلوص و چاہت کی گہرائی کی ابین ہے'اس میں ایک سے عاشق کے جذبات کی تصویر اور اپنے معشوق کی مجت میں کا نئات کی ہر چیز قربان کردینے والے محب کے مملی احساس کا عکس نظر آتا ہے کہ اس پاکیزہ سفرنا مسکا جس باریک بینی اور عمین نظروں سے مطالعہ کیا جائے اور اس کے گونا گوں پہلوؤں کو عارفانہ نظر سے دیکھا جائے اتنابی حقائق واسرار اور علوم ومعارف کی روشنی حاصل ہوگی اور دل ود ماغ اور فکر ونظر نور معرفت سے منور ہوجا سمیں کے گھا جائے اتنابی حقائق واسرار اور علوم ومعارف کی روشنی حاصل ہوگی اور دل ود ماغ اور فکر ونظر نور معرفت سے منور ہوجا سمیں کے ۔

حج کے حکم کا اعلان

اس مقام پریہ بات قابل ذکرہے کہ خدادند عالم نے اپنے خلیل حضرت ابراہیم " کو حکم دیا کہ لوگوں کو اعمال ج انجام دینے کا حکم دیں چنانچہ ارشاد حق تعالی ہوا:

سوره و حج ، آیت ۲۷:

\* وَ اَذِنَ فِي النَّاسِ بِالْحَتِّمِ يَأْتُوكَ مِ جَالًا وَعلى كُلِّ ضَامِدٍ يَّأْتِيْنَ مِنْ كُلِّ فَيِّ عَبِيْتِ " . . . ، (لوگول مِن جَ كااعلان كروتاكم إلى إياده اورسوارسب دوردورستمهارے باس آعيں) \_

اگرچہ 'ج''کے وہ اعمال جن کے بجالانے کا تھم حضرت ابراہیم "نے لوگوں کودیاان کی تفصیلات ہے ہم آگاہ نہیں کیکن اجمالی طور پر بیہ بات معلوم ہے کہ زمانۂ جاہلیت یعنی ظہور اسلام سے پہلے عربوں کے درمیان ' ج ''ایک دینی فریضہ سمجھا جاتا تھا اور جب خداوند عالم نے حضرت پیغیبر اسلام محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو معبوث فرمایا تو انہوں نے بھی اپنی امت کو ' جج'' کے اعمال بجالانے کا تھم دیا اور وہ اعمال حضرت ابراہیم "کے بتائے ہوئے اعمال جے سے ہرگز مختلف نہ تھے بلکہ ان کی تھمیلی صورت تھی جیسا کہ درج ذیل آیات مبار کہ سے واضح طور پر ثابت ہوتا ہے:

سوره ءانعام،آيت ١٢١:

\* " قُلُ إِنَّىٰ هَلَ مِنْ مَ يِنَّ إِلَّى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيدٍ ﴿ دِينًا قِيمًا مِّلَّةَ إِبُرْهِ يُمْ حَنِيقًا "-

(کہدد یجئے کہ مجھے میرے پروردگار نے صراط متنقم ... سید ھے راستہ ... کی ہدایت فرمائی ہے جو کہ مضبوط ترین وین اور ابرائیم کا واضح آئین ہے۔

سوره ءشوريي،آيت ۱۱:

(تمہارے لیے جس دین کو مقرر کیا اس کا تھم نوح گودیا 'اوربیونی ہے جوہم نے آپ کی طرف وحی کی ہے اور وہی ہے جس کا تھم ابرا ہیم مویٰ اور میسیٰ کودیا)۔

ببرحال حضرت پینجبراسلام صلی الله علیه و آله وسلم نے اعمال تج میں جن چیزوں کا تھم دیا یعنی احرام عرفات میں کھیم نا مشعر میں رات گزارنا و بانی کرنا رمی جمرات (شیطانوں کو پھر مارنا) سعی (صفاومروہ کے درمیان چانا) طواف اور مقام ابراہیم میں نمازادا کرنا 'یہ سب حضرت ابراہیم کے واقعات 'میٹے کی قربانی اوران سے تعلق رکھنے والے دیگر حالات کی یا دتازہ کرتے ہیں ان میں خور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ بیسب کام کس قدر معنوی وروحانی عظمت کے حامل ہیں اوران میں خدااور بندے کے درمیان پائے جانے والے پاکیزہ جذبوں کا کتنا دخل ہے حقیقت یہ ہے کہ اعمال جج میں ایک طرف تو خدا کی مخصوص عنایتوں اور تو جہات کی پاکیزہ کشش پائی جاتی ہے جو بندے کو خالق کے قریب کردیتی ہے اور دو سری طرف شود بندے کی ذاتی احتیاج اور اور تقضائے بندگی ان اعمال کی بجاتی وری کی راہ ہموار کرنے کا سبب ہے۔

اگر حقیقت بین نگاہوں سے دیکھا جائے تو یہ بات نہایت واضح طور پر معلوم ہوجاتی ہے کہ وہ عبادات جن کے انجام دینے کا شریعت اللہہ میں تکم دیا گیاہے وہ دراصل مقام بندگی میں درجۂ کمال پر فائز ہستیوں مثلاً انبیاء کرام علیہم السلام کے وہ پاکنزہ انداز واطوار ہیں جوانہوں نے اپنے پروردگار کے حضور آ داب بندگی بجالا نے کے لیے اختیار کئے اورا یسے نقوش و آثار ہیں جوان مقدس ہستیوں کے پاکیزہ جذبات واحساسات کی عکائ کرتے ہیں اور جمیں ان سے اطاعت وحصول قرب اللی کاعملی درس ملتا ہے جیسا کہ خود پروردگار عالم نے ارشاد فرمایا:

سوره ءاحزاب، آیت ۲۱:

\* 'لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي مَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ "-

(رسول فداكي ياكيزه زندگي تمهار في ليهبترين نمونه عمل م

یبی اطاعت و بندگی کی حقیق بنیا داور بنیا دی اصول ہے اور جن روایات میں عبادات کی حکمتوں اور احکام کے اسرار ورموز کو ذکر کیا گیا ہے ان سے بھی اس امر کی تصدیق ہوتی ہے .... کہ بیسب اعمال انبیاء "البی کے وہ انداز ہائے بندگی ہیں جو انہوں نے اطاعت کردگار میں اپنائے۔

## آيات ١٣٠٠ تا ١٣٩١

- وَ مَنْ يَرْغَبُ عَنْ قِلَةِ إِبْرَاهِمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ﴿ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَهُ فِ السُّنْيَا ﴿ وَ لَقَدِ اصْطَفَيْنَهُ فِ السُّنْيَا ﴿ وَإِنَّهُ فِ السُّنِيَا ﴿ وَإِنَّهُ فِ السُّلِحِيْنَ ﴿ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنِهُ فِ السُّنَا ﴿ وَإِنَّهُ فِ السَّلِحِيْنَ ﴾ السُّنَا ﴿ وَإِنَّهُ فِ السَّلِحِيْنَ ﴾ السُّلِحِيْنَ ﴿ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنِهُ فِي السَّلِمِ السَّلِحِيْنَ ﴾ السُّنَا ﴿ وَإِنَّهُ فِي السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِحِيْنَ ﴾ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلَمُ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلَمُ السَّلِمِ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمُ السَّلِمِ السَّلَةِ السَّلِمِ السَّلَمُ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلَمُ السَّلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَلَّمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَّلِمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَّلِمِ السَلْمِ السَلْمِ السَلِمِ السَلْمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَّلِمِ السَلْمِ السَلْمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمَ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَّمُ ال
  - وزُقَالَ لَهُ مَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ ﴿
- وَوَشَى بِهَاۤ إِبْرَاهِمُ بَنِيۡهِ وَيَعْقُوبُ لِيَبَنِىٓ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الرِّيۡنَ فَلَا تَدُوثُنَّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الرِّيۡنَ فَلَا تَدُوثُنَّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الرِّيۡنَ فَلَا تَدُوثُنَّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الرِّيۡنِ فَكَ اللهِ ا
- آمُر كُنْتُمُ شُهَنَآء إِذْ حَضَرَيعُقُوبَ الْمَوْتُ لِإِذْ قَالَ لِبَنِيْهِ مَا تَعْبُدُونَ
   مِنْ بَعْدِی ۖ قَالُوْا نَعْبُدُ اللّهَ اللّهَ ابّالِكَ ابْرَاهِمَ وَاسْلِعِیْلَ وَاسْلَحْقَ اللّهَا وَاحِدًا ۚ قَانُونَ لَعُمُسْلِمُونَ ۚ
- وَلِكُ أُمَّةٌ قَالَ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُمُ مَّا كَسَبْتُمْ وَلا تُسْتُلُونَ عَبَّا لَكُونَ عَبَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ 
   كَانُوْا يَعْمَلُونَ

### تزجمه



| AL ALL AND                                         |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--|
| O " کون ہے جو دین ابراہیم سے روگردانی کرے سوائے اس کے کہ جو بے وقوف و تا بھی           |  |
| ہؤ ہم نے تو اسے (ابراہیم کو) دنیا میں منتخب کر لیا ہے اور وہ آخرت میں نیک و صالح لوگوں |  |
| میں ہے ہے۔                                                                             |  |
| O "جباس سے اس کے پروردگارنے کہااسلام لے آؤتواس نے کہا میں عالمین کے پروردگار           |  |
| پراسلام لاتا ہوں'۔                                                                     |  |
| O * " اوراس دین کے بارے میں ابراہیم اور لیقوب نے اپنے بیٹوں کو وصیت کی                 |  |
| اور کہامیرے بیٹو! خدانے اس دین کوتمہارے لیے منتخب کیا ہے اورتم دین اسلام ہی کے ساتھ اس |  |
| دنیا ہے کوچ کرنا (زندگی بھرمسلمان رہنا)۔                                               |  |
| O "آیاتم اس وقت موجود تھے جب یعقوب کی موت کا وقت آیا جب انہوں نے اپنے بیٹوں            |  |
| سے کہا: تم میرے بعد کس کی عبادت کرو گے؟ انہوں نے کہا: ہم آپ کے خدا کی عبادت کریں گے جو |  |
| كرآ ب ك آباء ابراجيم واساعيل اوراسحاق كاخداب جوكدايك باورجم سباس كحضورسر               |  |
| تىلىم كرتے بين (اس كے سلمان بين)_                                                      |  |
| O "دوه ایک امت بھی جوگزر چکی ان کے اعمال ان کے ساتھ اور تمہارے اعمال تمہارے ساتھ       |  |
| تعلقه کرد. میری بر                                 |  |

# تفسيروبيان

ملت أبراجيي سے منه موڑنے والے

O" وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِّلَةِ إِبْرَاهِمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ"

( کون ہے جوابراہیم کے دین وآ کمین سے رد گردانی کرے سوائے اس کے، جوسفیہ و بیوقوف ہو)۔

عربی زبان میں' رغبت' کا تعدیہ' عن' (سے) کے ساتھ ہوتو اس کا معن'' منہ پھیرلینا''اورنفرت کرنا ہے اورا گر اس کا تعدیہ' نیٰ'' (میں) سے ہوتو اس کا معنی ، شوق واشتیاق اور تو جہوا لتفات ہے' زیر بحث آیت میں'' رغبت'' کا تعدیہ ''عن'' کے ساتھ ہوا ہے (یرغب عن ) تو اس کا معنی روگر دانی اور منہ پھیرنا ہے۔

''سفن' کے بارے میں اہل اوب کا کہنا ہے کہ اسے لازم اور متعدی دونوں طرح سے استعال کیا جاتا ہے (فعل لازم اسے کہتے ہیں جواپنے فاعل کے ساتھ اپنا پورامعنی دیتا ہواورفعل متعدی اسے کہتے ہیں جھاپنے معنے کے لیے فاعل کے ساتھ ساتھ مفعول کی بھی ضرورت ہو) یہی وجہ ہے کہ بعض اہل اوب کا خیال ہے کہ آیت میں 'نفسہ' فعل' 'سفن' کا مفعول ہے لیکن بعض حضرات اسے (نفسہ کو) مفعول تسلیم نہیں کرتے بلکہ ''تمیز'' مانتے ہیں 'ہر حال دونوں صورتوں میں آیت کا معنی پول ہوگا: آئین اہرا ہی سے روگروانی محافت ہے اور نفع ونقصان کے درمیان تمیز ندکر سکنے کی نشانی ہے' اس سے اس مشہور و معروف حدیث شریف کے معنے کی وضاحت بھی ہوجاتی ہے جس میں کہا گیا ہے: ''ان العقل ما عبدب الرحمان' معقل معروف حدیث شریف کے معنے کی وضاحت بھی ہوجاتی ہے جس میں کہا گیا ہے: ''ان العقل ما عبدب الرحمان' معقل وہ ہے جس کے ذریر نظر آیت میں آئین اہرا ہیمی سے دوگردانی کرنے وہ ہے جس کہا گیا ہے۔ ''ان ان اوخدا کی عبادت و بندگی کا حکم و یتی والوں کوسفیہ و بے عقل کہا گیا ہے تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ حقیقی معنی میں دیا گیا ہے ۔ سے دوگردانی کرے وہ تھر نہیں بلکہ یہ تو ف وسفیہ ہا گیا ہے۔ اور جوخدا کی عبادت و بندگی کا حکم و یتی ہوں ہے ۔ اسے دوگردانی کرے وہ تھر نہیں بلکہ یہ تو ف وسفیہ ہے اور جوخدا کی عبادت ۔ سے معام آئین اہرا ہی میں دیا گیا ہے ۔ سے دوگردانی کرے وہ تھر نہیں بلکہ یہ تو ف وسفیہ ہے ۔ سے دوگردانی کرے وہ تھر نہیں بلکہ یہ تو ف وسفیہ ہے ۔ سے دوگردانی کرے وہ تھر نہیں بلکہ یہ تو ف وسفیہ ہے ۔ ۔ ۔

ابراہیم کا خدائی انتخاب

O" وَلَقَدِاصُطَفَيْنَهُ فِي الثُّنْيَا"

(یقیناہم نے اسے دنیامیں چن لیاہے)۔

''اصطفای'' یعنی چن لینا' مخلوط اشیاء میں سے خالص چیز کا تکالنا (جب کوئی چیز کسی دوسری چیز کے ساتھ مخلوط ہو جائے تو اسے اس دوسری چیز سے بالکل الگ کرلینا)۔

جب ہم ''اصطفای'' کو مذکورہ معنی کے ساتھ مقام ولایت کے نقطہ انظر سے دیکھتے ہیں تو یہ نقظ خلوص بندگی اور اخلاص عبودیت کے اس عظیم مرتبہ کے لیے استعال کیا جاتا ہے جس میں ایک بندہ اپنی زندگی کے تمام امور میں اپنے مقتضائے بندگی کے عین مطابق اپنے پروردگار کے حضور سرتسلیم خم کئے ہوئے ہواور اس کاتن 'من دھن اپنے مولاو آتا کی اطاعت اور دنیا و ترجمان ہو یعنی اپنی زندگی کے تمام پہلووں میں دین پر مکمل عمل پیرا ہو کیونکہ ''دین' حقیقی معنی میں مکمل اطاعت اور دنیا و ترجمان ہو یعنی اپنی زندگی کے تمام پہلووں میں دین پر مکمل عمل پیرا ہو کیونکہ ''دین' حقیقی معنی میں مکمل اطاعت اور دنیا و ترجمان ہو یعنی این ازندگی کی تعکیل کے اصولوں کا مجموعہ ہے اور دینداری سے مراداس کے علاوہ پھونہیں کہ بندہ اپنے تمام امور میں اپنے پروردگار کی رضاوخوشنوری کو اساس و بنیا دقر اردے گویا اپنے آپ کو خدا کے بیر دکر دے چنا نچد ین کی حقیقت کے بیان میں ارشادا الجی ہے:

سورهء آل عمران ، آيت ١٩:

\*" إِنَّ الدِّينَ عِنْدَاللهِ الْإِسْلامُ ".....

(ب شک خدا کے زویک دین مرف "اسلام" ہے)

اس سے ثابت ہوا کہ مقام''اصطفائ'' حقیقت میں اور بعینہ مقام اسلام ہے'ان دونوں میں اصل وحقیقت کے حوالہ سے کوئی فرق نہیں جیسا کہ اس کی تصدیق بعدوالی آیت (۱۳۱) سے ہوتی ہے جس میں کہا گیا ہے:

" إِذْقَالَ لَهُ مَ بُّكَا ٱسْلِمُ لْقَالَ ٱسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ '

(جباے اس کے پروردگارنے کہااسلام لے آؤ ، تواس نے کہامیں عالمین کے پروردگار پراسلام لاتا ہوں)

کیونکہ بظاہراس میں ''آذ' (جب) جو کہ ظرف زمان ہے کا تعلق ''اصطفیناہ' (ہم نے اسے چن لیا) سے ہے بنابرای آیت کامعنی یوں ہوگا: جب خداوند عالم نے ابراہیم " سے کہا اسلام لاؤاورانہوں نے کہا میں اسلام لا یا عالمین کے پروردگار پر' تواس وقت خدا نے آئیں چن لیا (مقام اصطفاء عطاکیا)' گویا جملہ '' اِذْ قَالَ لَدُ مَن بُنُا اَ اَسُلِمُ لَا قَالَ اَسُلَمُتُ لِهِ اِلْعَالَمِينَ ' دراصل' اصطفیناہ' کی تفسیر کے طور پر ہے۔

اس آیت میں دوطرح سے انداز بیان میں تبدیلی ہوئی ہے: ایک مرتبہ 'منتکم' کے انداز کے بچائے ''غانب' کا انداز اور پھر' مخاطب ' کے انداز کے بچائے '' غانب '' کا انداز اختیار کیا گیا ہے ملاحظہ ہو:

بِهِلِهُ كُمَّا لِيهِ: " إِذْقَالَ لَهُ مَا ثُبَّةً أَسُلِمُ"

(جباس كرب في اس كمااسلام لاو)\_

اس من "قلنا " (مم نے کہا) کی بجائے "قال له ربه" (اس کرب نے اس سے کہا) کے الفاظ استعال کئے گئے ہیں۔

م يون كها كيا: " قَالَ اسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ"

(اس نے کہامیں عالمین کےرب پراسلام لایا)۔

اس میں ''اسلمت لک'' (میں تجھ پراسلام لایا) کی بجائے ''اسلمت لرب العالمین'' (میں عالمین کے رب پر اسلام لایا) کہا گیا۔

يعنى بهلى صورت مين يون كهناجا بيقا:

"اذقلناله اسلم" (جببم فاس سه كهااسلام لاو)

اوردوسرى صورت مين جواب بون بوتا:

"اسلىت لك" (من تجم پراسلام لايا)\_

لیکن''قلنا''جوکہ جمع منتکلم کا صیغہ ہے کی بجائے''غائب'' کا انداز اختیار کیا گیا اور یوں کہا گیا:'' إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّكَةً ' (جب اس سے اس کے رب نے کہا) اور'اسلمت لک''جوکہ ناطب کی ضمیر کے ساتھ ہے اس کی بجائے غائب کے انداز میں یوں کہا گیا:'' اَسْلَتُتُ لِرَبِّ الْعُلْمِدِیْنَ'' (میں عالمین کے رب پر اسلام لایا)۔

انداز سخن کی اس تبدیلی کومکمی اُصطلاح مین 'التفات' کہاجا تا ہے'اب دیکھنا ہے ہے کہاس' التفات' کی دجہ یا اس کی حکمت کیا ہوسکتی ہے کیونکہ ریکسی اہم مکتہ سے خالی نہیں ہوتا؟

توجہاں تک پہلی صورت کا تعلق ہے کہ اس میں "متعلم" کی بجائے" غائب" کا انداز اپنایا گیا ہے اس میں بینکتہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ گفتگو ایک راز کے ساتھ ہورہ ہی ہے جو ابراہیم "اور خداوند عالم کے درمیان تھا اور کوئی تیسر اختص اس سے آگاہ و مطلع نہیں 'کیونکہ اگر "متعلم" کا انداز اپنا کریوں کہا جاتا کہ "جب ہم نے ابراہیم سے کہا" تو اس سے بی ظاہر ہوتا کہ جس کے سامنے بیدوا تعد بیان کی انداز میں بیان کرنے سے جس کے سامنے بیدوا تعد بیان کیا جارہ ہو جھی اس واقعہ سے آگاہ و مربوط ہے لیکن "غائب" کے انداز میں بیان کرنے سے اس بات کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ سننے والے اس واقعہ سے بخبر ہیں گویا ان کے اور "متعکم" بینی واقعہ بیان کرنے والے کے درمیان پر دہ حاکل ہے اور وہ ان اسرار آمیز واقعات میں سے ایک ہے جو انس وخلوت کے ماحول میں وقوع پذیر ہوتے ہیں اور چونکہ خدا کی ابراہیم "کے ساتھ اسلام لانے کے بارے میں گفتگو میں ایک ایسا راز تھا جو صرف ان دونوں ہی کو معلوم تھا اس لیے خداوند عالم نے اس کا تذکرہ اس انداز میں کیا جس سے سننے والے کی اس راز سے بے اطلاعی کاعند بیل حالے۔

یہاں پر بات قابل ذکر ہے کہ 'اسلام'' ''دسلیم' اور''استسلام' 'تینوں ایک ہی معنی میں آتے ہیں اور بیسب ''سلم'' سے شتق ہوئے ہیں۔اور بیسب اس مقام پراستعال ہوتے ہیں جہاں ایک چیز دوسری چیز کی سرا پا اطاعت گزار ہو اور کسی بھی صورت میں اس کی معصیت اور اس سے روگر دانی نہ کرئے چنا نچہ خداوند عالم کا ارشادگرامی ہے:

سوره ء بقره ، آیت ۱۱۲:

\* كَانْ قَمَنْ ٱلسُلَمَ وَجُهَةُ لِلّٰهِ ."

(ہاں!جس نے اپناچرہ (اپنے آپ کو) خدا کے سامنے جمکا دیا)۔

سوره ءانعام، آیت ۹ که:

\* " وَجَّهُتُ وَجُهِيَ لِلَّـٰ نِي فَكَلَ السَّلَمُوٰتِ وَالْوَاسُ صَعَنِيْهًا "-

(میں نے اپنارخ اس کی طرف کرلیا ہے جس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا 'خالص مسلمان ہوکر)۔

ے "اسلام" کے کی مراتب ودرجات بیں ملاحظہ ہو:

ا سستوحید و رسالت کی گواہی اور اللہ اور مرتبہ سست زبان پر کلمہ وشہادتین سستوحید و رسالت کی گواہی اور اقرار سست جاری کر سے ہوئے خدا کے احکام کیتنی ہرام و نہی کوظاہری طور پر قبول کرنا ہے خواہ اس زبانی اقرار میں دل بھی ساتھ ہویا نہ ہو جیسا کہ خدا نے ارشا دفر مایا:

سوره ءحجرات،آیت ۱۳:

\* 'قَالَتِ الْاَعْرَابُ إِمَنَّا 'قُلْ لَّمْ تُؤْمِنُوْا وَلاِئُ قُوْلُوْ السَّلَمْنَا وَلَبَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي اللهِ عَمَالُ اللهِ عَمَالُ اللهِ عَمَالُ فِي اللهِ عَمَالُ فِي اللهِ عَمَالُ فِي اللهِ عَمَالُ اللهِ عَمَالُ اللهِ عَمَالُ فَي اللهِ عَمَالُ اللهِ عَمَالُو اللهِ عَمَالُ اللهِ عَمَالُو اللهِ عَمَالُهُ عَمَالُو اللهِ عَمَالُو اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

(اعراب نے کہا ہم ایمان لائے ان سے کہدو کہ تم ایمان نہیں لائے لیکن یہ کہو کہ ہم اسلام لائے ایمی تو ایمان تمہارے دلوں میں آیا ہی نہیں ہے )۔

یہ ہے اسلام کا پہلا درجہ ومرتبہ لیتی زبانی اقراراس کے بعد 'ایمان'' کا پہلامرتبہ آتا ہے اور وہ ہے''شہادتین' کے معنی کا اجمالی طور پر دل سے یقین وعقیدہ رکھنا کہ جس کے نتیج میں اسلام کے اکثر عملی دستورات کو بحالانے کی راہ کھلتی ہے۔

۲۔ اسلام کا دوسرام رتبہ .....درجہ ..... درجہ کے پہلے درجہ کے بعد شروع ہوتا ہے جو کہ دل کی گہرائیوں سے دین کے بنیادی اصولوں کو تفصیل سے جانے کے بعد ان پر پختہ عقیدہ رکھنا اوران پر عمل کرنا ہے اوراس درجہ ومرتبہ میں اعمال صالحہ بحالائے جاتے ہیں تاہم اس درجہ میں غلطیوں کا سرز دہونا امکان پذیر ہوتا ہے خداوند عالم نے دمتقین 'کی توصیف ان الفاظ میں کی ہے:

سوره وزخرف، آیت ۲۹:

\* ٱلَّذِيْنَ الْمَنْوَا بِالْيَتِنَاوَ كَانُوا مُسْلِدِيْنَ \* · · · ،
 (وه لوگ جوايمان لائے ہمارى آيات پر جبكه وه مسلمان شے ) ـ

سوره ء بقره ، آیت ۴۰ ۲:

\* " يَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَا فَقَ " . . . ، . (اسايمان والواتم سب اسلام ....سلامتي وصلح كو انز ب يمن آجاؤ) \_

ان دونوں آیوں میں اہل ایمان کے بارے میں خطاب ہوا ہے اس سے بیامر ثابت ہوتا ہے کہ بیاسلام کا دوسرا مرتبہ ودرجہ ہے جو کہ ایمان کے بعد آتا ہے کیونکہ خطاب ہی ان سے ہے یاان کے بارے میں ہے جو ایمان لا مرتبہ ودرجہ ہے جو کہ ایمان کے پہلے مرتبہ کے بارک میں ہے جو ایمان لا چکے ہیں (اَ گَذِیْنَ اَمَنُوا) (یَا کُیُّهَا اَلْذِیْنَ اَمَنُوا) اور اسلام کا بیدوسرا مرتبہ پہلے مرتبہ سے یقینا مختلف ہے اسلام کے اس درجہ ومرتبہ کے بعد ایمان کا دوسرا مرتبہ شروع ہوتا ہے جو کہ تمام دین حقائق مسمعارف واحکام سے پر پورے طور پر ایمان

لانے سے عبارت ہے چنانچہ خداوند عالم کاارشاوگرائی ہے:

سوره و حجرات ، آیت ۱۵:

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ امَنُوا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِآمُوالِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الل

(مومن وہ بیں جواللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور پھر کسی طرح کے شک کا شکار نہ ہوئے اور انہوں نے اپنے اموال اور اپنی جانوں کے ساتھ خداکی راہ میں جہاد کیا 'وہی لوگ ہی سچے ہیں )۔

سوره ءصف،آیت ۱۱:

﴿ يَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُوا هَلَ اَ دُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ قِنْ عَذَابِ اَلِيْمٍ ۞ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ
 رَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِا مُوالِكُمْ وَ اَنْفُسِكُمْ ''----،

(اے اہل ایمان! آیا میں تنہمیں الی تجارت بتاؤں جو تنہمیں در دنا ک عذاب سے نجات عطا کرئے خدا اور اس کے رسول پر ایمان لاؤ اور اللہ کی راہ میں اینے اموال اور اپنی جانوں کے ساتھ جہا دکرو)۔

ان دوآیتوں میں 'اہل ایمان' سے خطاب ہوا ہے اور انہیں ایمان لانے کی نصیحت کی گئی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جس ایمان لانے کی نصیحت کی گئی ہے وہ اس' ایمان' سے مختلف ہے جو دہ پہلے لانچکے ہیں۔

س اسلام کا تیسرا مرتبہ ومرحلہ جو کہ ایمان کے دوسر ہے مرتبہ کے بعد آتا ہے وہ ایوں ہے کہ جب انسان ایمان کے دوسر ہے مرتبہ ودرجہ میں کمال حاصل کرلے اور اس حد تک پنج جائے کہ اس مرتبہ کمام تقاضے پورے کرتا ہوتو اس کی تمام حیوانی تو تیس اس کے ہاتھوں رام ہوجا نیس گا اور وہ ان پر ممل طور پر قابو پالے گا بلکہ ان تمام قوتوں کواسیخ زیر فرمان لانے میں کا میابہ ہوجائے گا اور وہ نیا کی فنا شعار لذتوں اور زوال آشاز بیائٹوں و آسائٹوں کی طرف تھینچے والی تمام قوتیں اس کے سامنے ہتھیا رڈال دیں گی اور وہ خدا کی عبادت بجالا نے میں معرفت و آگا ہی کے اس مقام تک پنچے گا کہ اسے بھین حاصل ہوگا کہ عبادت کرتے وقت گو یا خدا کا دیدار کر رہا ہے اور اگر وہ خدا کا دیدار نہیں کرسکتا تو خدا اے و کھر بہا ہے واللہ کان لحد تکن ترالا فیان لمد تکن ترالا فیان لمد تک ترالا فیان لمد یہ ہوگا ہے واللہ کا دیدار نہیں دیکے سکتا آئو وہ تو یقینا تجے و کھر بہا ہے فلاصہ یہ کہ دو تا ہے والم وہ وہ نہیں اگر تواسے ٹیس دیکے دہار نہیں دیکے سکتا آئو وہ تو یقینا تجے و کھر بہا ہے استقلال خلاصہ یہ کہ دو اسے خدا کے اوام وہ وہ ای اور دستورات وفر امین کی بجا آوری سے باز رکھ سکتی ہو اور وہ جو ایک استقلال میں خدا کے ادکام اور فیصلوں فیصور آپئی کا اس منزل و مقام پر فائز ہوتا ہے کہ کوئی طاقت اس کے پائے استقلال میں خدا کے ادکام اور فیصلوں فیمان فی افر وہ ای اور دستورات وفر امین کی بجا آوری سے باز رکھ سکتی ہو اور وہ جیلے کھل فر ما نبر دار بندہ میں خدا کے ادکام اور فیصلوں فیمان فر ما نبر داری کا محلی شوت ہے جیلے ایک محل فر ما نبر دار بندہ میں خدا کے احضور آپئی اطاعت وفر ما نبر داری کا محلی شوت ہے بیا کہ کی اس مند ان ما کہ کا ارشاد ہے:

سوره ونساء آيت ۲۵:

﴿ فَلاوَ مَ بِنِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى لَا كَوْيِمَا ابَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا وَافِيٓ اَنْفُسِهِمُ مَنْ جَامِّمًا اِ اللَّهُ مُ ثُمَّ لَا وَافِيٓ اَنْفُسِهِمُ مَنْ جَامِّمًا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللللَّالِمُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ الللللّ

تیرے پروردگار کی قتم! بیلوگ اس وقت تک ایمان نہیں لائیں گے جب تک کہ تجھے اپنے تمام اختلافات میں فیصل تسلیم نہ کرلیں اور پھر آپ جو فیصلہ دیں اس کی بابت اپنے دلوں میں کوئی پریشانی ونگی محسوس نہ کریں اور کممل طور پر سرتسلیم خم کر دیں)۔

یہ ہے اسلام کا تیسر امر تبہ: اورا سکے بعد ایمان کا تیسر امر تبہ شروع ہوتا ہے چنانچہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: سورہ ءمومنون ، آبیات ا ، ۲ ، ۳ ؛

\* كُنَّا أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُوْنَ ﴿ الَّنِيْنَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُوْنَ ﴿ وَالَّنِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ ﴿ "٠٠٠،

(یقینا اہل ایمان کامیاب ہوئے جو کہ اپنی نماز میں خشوع سے کام کیتے ہیں اور جو کہ لغوو بیہودہ با توں سے منہ پھیرے رہتے ہیں)۔

انهی آیات (مؤمنون ۱٬۳۴۱) کے ماندہی ہے زیر بحث آیت (اِذْقَالَ لَهُ مَا ثُلُمُ لَقَالَ ٱسْلَمُتُ لِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ) -

البتہ یہ بھی کہا گیا ہے کہ اسلام کے بید و مراتب یعنی دوسرا اور تیسرا دراصل ایک ہی ہیں اور فضیلت م آب صفات مثلاً رضاوتسلیم سے مرحکم وفیصلہ پرراضی رہنا اور اس کے ہر فرمان کے سامنے سرتسلیم خم کرنا فیداکی راہ میں آنے والی تکلیفوں پر صبر وقتل سے کام لینا 'زہر وتقویٰ میں درجہ عمال تک پنچنا اور کسی سے دوتی و دشمنی کا معیار' خدا'' کوقر اردینا وغیرہ مجھی اسی مرتبہ و درجہ سے لازی تعلق رکھنے والے امور میں شامل ہیں۔

۳۔ ایمان کے تیسر ہے مرتبہ ومرحلہ کے بعد اسلام کا چوتھا مرتبہ ومرحلہ ثروع ہوتا ہے اور وہ اس طرح ہے کہ جب انسان اسلام کے تیسر ہے مرتبہ ومرحلہ میں ہوتو اس کی حالت ایک ایسے عبد وغلام جیسی ہوتی ہے جوابیٹ مولا وہ قاکا کمل فرمانبر دار ومطیح اور اس کے ہرتکم کے سامنے سرتسلیم خم کئے ہوئے ہوا ور جو پھی کی مولا اس سے طلب کرے یا مولا کی رضا و خوشنو دی کے مطابق ہو وہ اسے انجام دیتا ہے بیتو ہے غلام کی اپنے آ قاومولا کا مملوک ہونے کے حوالہ سے اطاعت کی کیفیت کو شنو دی کے مطابق ہو وہ اسے انہیں بالا تر ہے کہ اس کا قیاس بندوں کی کیفیت اور اس کی حدود پر کیا جائے کے موئلہ خدا کی ملکیت حقیق ہے بلکہ '' ملکیت کی حقیقت' ہی اس کے علاوہ کسی کو کی طرح کا استقلال ذات میں صفات میں اور افعال میں حاصل ہی نہیں اور یہی بات خدا کے مقام کبریائی کے شایان شان ہے۔

ببرحال انسان جب اطاعت وفر ما نبرداري اورتسليم ورضا كے اس مرحله ومقام ميں موتواس بات كا قوى امكان پيدا ہوجاتا ہے کہ خدا کی خصوصی عنایت اس کے شامل حال ہوجائے اور خدا اسے اس حقیقت کا مشاہرہ کروا دے " کہ پوری کا کنات میں حقیقی مالکیت صرف خدا کے ساتھ مخصوص ہے'اوراس کے علاوہ کسی کوکسی چیز پر کوئی اختیار و مالکیت حاصل نہیں' جو پھے بھی ہے وہ اس کی عنایت ہے اور اس کے سواکوئی معبود نہیں ..... تا ہم بیمقام'' وہی'' ہے بیعنی خداکی طرف سے حاصل ہوتا ہاں میں انسان کی چاہت کا کوئی عمل وظل نہیں البذاعین ممکن ہے کہ آیت مبارکہ (سَبَنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَیْنِ لَكَ وَمِنْ ذُيِّ يَّتِنِنَا أُمَّةً مُّسُلِمَةً لَكَ " وَ أَي نَامَنا سِكَنا ..... ) ..... يرورد كارا! جمين ابنامسلمان قرار دے اور جاری اولا و میں سے ایک ایس امت بنا جو صرف تیرے سامنے سرتسلیم خم کرنے والی ہواور ہمیں ہمارے مناسک و اعمال کا مشاہدہ كروا ..... مين اسلام كاسى مرتبومر حلى طرف اشاره مقصود بي كيونكه آيت وإذْ قَالَ لَهُ مَ بُّكَ السَّلِمُ لا قَالَ السَّلَيْتُ لِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ " سے بظاہر سمعلوم ہوتا ہے كہ خداوند عالم نے ابراہيم" كواسلام لانے كاجوتكم دياوه تشريعي تقا تكويني ندتھا اورابراجيم "فاس محم كو بوراكرد يااوراسين اختيار ساسلام لاكرخداكفرمان كي اطاعت كي اوراسين آب كواسين رب كا فر ما نبردار بندہ ثابت کیا' حالاتکہ بیان کی زندگی کے ابتدائی ایام کی بات ہے جبکہ انہوں نے اپنے اور اپنے فرز نداساعیل کے لیے اسلام اور مناسک واعمال کے مشاہدہ کی جودعا مانگی وہ ان کی زعدگی کے آخری ایام میں تھی البذااس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی میدعایقیناایک الی چیز کے بارے میں تھی جوان کے دائر واختیار وقدرت سے باہر تھی اور وہ خوداس پر قادر نہ تھے یا بیہ کہ وہ اس کے حصول پر تو قا در تھے لیکن اس کی بقا پر قا در نہ تھے اس لیے بارگاہ الہی میں عرض کی کہ میں اپنا مسلمان قر اردے اورجمیں ہمارے اعمال کا مشاہدہ کروا بتابرایں بدبات ثابت ہوئی کرزیر بحث آیت میں جس اسلام کی دعاما نگی گئی وہ اسلام کا یمی چوتھا مرحلہ دمر تبہ ہے جس کا ہم نے ذکر کیا ہے اوراس مرحلہ دمر تبہ کے بعدایمان کا چوتھا مرحلہ شروع ہوتا ہے اور وہ بیہ كربيرحالت (اسلام كے چوتھے مرحلہ ومرتبہ ميں حاصل ہونے والى كيفيت) انسان كے تمام احوال وافعال پر چھاجائے اور وہ بندگی کی اس معراج کو پالے کہ اس کا اوڑ ھنا' بچھونا ہی خدا کی فر ما نبر داری ہو چنا نچے خدا کا ارشاد ہے۔

\*' اَلآ إِنَّ اَوْلِيَآ ءَاللّٰهِ لَا خُوْفُ عَلَيْهِمُ وَلاهُمْ يَحْزَنُوْنَ ﴿ الَّذِينَ اَمَنُواوَ كَانُوا يَتَّقُونَ ''···، ( يا در كھوكہ خدا كے اولياء ..... سِچ دوستوں .....كوكسى طرح كا خوف لاحق نہيں ہوتا اور ندہى وہ ملكين ہوتے ہيں ' وہى ہيں جوايمان لائے اور تقوى اختيار كيا )۔

سیآیت بظاہرایمان کے چوتھے مرحلہ دمر تبہ کو بیان کرتی ہے کیونکہ اس میں جن مونین کا تذکرہ کیا گیا ہے وہ یقینا ایسے ہیں جوخدا کے علاوہ ہر چیز کے بےاختیار اور عاجز ونا تواں ہونے کا پختہ یقین رکھتے ہیں اور اس امر سے بخو بی آگاہ ہیں کہ خدا کے اذن کے بغیر کوئی سبب مؤثر واقع نہیں ہوسکتا للہٰ اوہ نہ توکی ناگوار امر سے حزن و ملال کرتے ہیں اور نہ ہی امکانی خطرہ سے خوفز دہ ہوتے ہیں درنہ اگروہ ''قین'' کے اس مقام تک نہ پنچے ہوں تو ہیر کیونکر ممکن ہے کہ وہ کسی ناگوار واقعہ سے محزون وغمکین اور کسی خطرے سے خوفز دہ نہ ہول ٔ بنابرایں ثابت ہوا کہ ایمان کا بیمر حلہ دمر تبہ، اسلام کے چوتھے مرحلہ دمر تبہ کے بعد آتا ہے ٔ (غورکریں)۔

أخرت كامقام ومرتبه

٥ "وَإِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِينَ "

(اوروہ آخرت میر، صالحین میں سے ہے)۔

سورهء کېف،آيت • ۱۱:

\*" فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا"...،

(پس اسے نیک کام .... عمل صالح .... انجام دینا چاہیے)۔

سوره ونوره آیت ۳ سا:

\* " وَ ٱنْكِحُو اللَّهُ يَا فَي مِنْكُمْ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَ إِمَا بِكُمْ .. "،

(اورتم ان کا تکاح کروجوتم میں سے کنوارے ہیں اور تمہاری کنیزوں میں سے جوصالحین ہیں )۔

بہلی آیت میں عمل کو صالح" کہا گیا ہے اور دوسری آیت میں خود انسان کواس صفت سے موصوف کیا گیا ہے۔

عمل کے صالح ہونے کی بابت اگرچے قرآن مجید میں کوئی خاص وضاحت وتفسیر موجود نہیں تاہم اس کے آثار کو

بیان کیا گیاہے جن سے اس کے معنی ومراد کی وضاحت ہوجاتی ہے عمل صالح کے جوآ ثار قرآن مجید میں ذکر کئے گئے ہیں ان میں سے چندورج ذیل ہیں:

ک عمل صالح کی ایک خصوصیت رہے کہ وہ ذات کردگار کی رضا وخوشنو دی کے حصول کا سبب ہے چنا نچہ ارشاد حق تعالیٰ ہے:

سوره ءرعد آيت ٢٢:

" صَبَرُ واالْبَنِغَآءَوَجُهِ مَ إِنِّهِمُ · · · ،

(انہوں نے صبر کمیا بے رب کی رضا کی خاطر)

سوره ء بقره آیت ۲۷۲:

" وَ مَا لَتُنْفِقُونَ إِلَّا الْبَتِغَاءَ وَجُهِ اللهِ "…، (اورتم انفاق نبیس کرو گے مگرخداکی رضاکی خاطر)۔ ان آیات میں صبر اور انفاق کو جو کھل صالح کے مصداق ہیں ذات اللی سے مربوط کر کے اس کی رضا کے حصول کا سبب بتا ما گیا ہے۔

المعمل صالح كية ثاروخصوصيات مين سايك بيب كدوه اجروثواب كاموجب بنتائي خدان ارشادفرمايا:

سوره وقصص،آيت • ٨:

" ثَوَابُ اللهِ خَيْرُ لِّيَنْ امْنَ وَعَبِلَ صَالِحًا"...،

(خدا کا ثواب بہترہے ہراس شخص کے لیے جوایمان لائے اور عمل صالح انجام دے)۔

المعمل صالح كى ايك خصوصيت بيه ہے كہ وہ پاكيزہ كلمات كوخدا كى طرف بلند كرتا ہے انہيں رفعت عطا كرتا

ب خداوندعاكم في ارشادفرماياب:

سوره ء فاطرآیت ۱۰:

" اِلْيُويَضِعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ"---،

(یا کیزه کلمات خدا کی طرف بلند ہوتے ہیں اور عمل صالح انہیں رفعت عطا کرتا ہے)۔

مذکورہ بالا آثار وخصوصیات سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ مل کے صالح ہونے سے مرادیہ ہے کہ اس میں سیر صلاحیت ولیافت پائی جاتی ہے کہ وہ شرف وعزت کے زیورسے آراستہ ہواورعظمت کے اس مقام کو پالے کہ پاکیزہ کلمات (الْسَکِلِمُ الطَّیَّبُ) کوخدا کی طرف بلند ہونے میں مدودے سکے خدانے ارشاوفر مایا:

سوره ء حج ، آیت ۲۳:

٭"وَلِكِنْ بَّنَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُمْ "٠٠٠،

(لیکن تمہاراتقو کی خدا تک پہنچتاہے)۔

سوره ءاسراء آيت ۲۰:

\*" كُلُّانُّيدُ مُ هَوْلًا عِن هَوْلًا عِن عَطَّاءِ مَ إِن وَمَا كَانَ عَطَّا عُمَ بِن مَخْلُومًا"---،

(اورہم إن كواوران كو (الل دنياواال آخرت كو) تيرے پروردگاركا عطيه عام ديں كے اور تيرے رب كا عطيه كى

ہےرو کانہیں جائے گا)۔

خدا کی عطاء بمنزلہ''صورت'' اور عمل کا صالح ہونا بمنزلہ'' مادہ'' ہے۔(صورت اور مادہ کی فلسفی اصطلاح پرغور ریں)

يتوب عمل ك صالح بون كامطلب اورجهال تك كمى مخض كاستذات ك كاظ سيست صالح بون كاتعلق

بيتواس كا تذكره درج ذيل آيات مين بواب:

سوره ونساء، آیت ۲۹:

 \* وَمَنْ يُّطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولِيكَ مَعَ الَّذِيثَ الدِّاللهُ عَلَيْهِمْ قِنَ اللهِ كَوَ اللهِ لَوَ اللهِ لَوَ اللهِ اللهُ هَدَ آءِ وَالطَّلِحِيْنَ ۚ وَ لَكُ اللهِ لَكَ اللهِ اللهُ هَدَ آءِ وَالطَّلِحِيْنَ ۚ وَ لَكُ اللهِ لَنَ اللهِ اللهُ هَدَ آءِ وَالطَّلِحِيْنَ ۚ وَ لَكُ اللهِ لَكَ اللهِ اللهِ لَكَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

(جولوگ خدااوررسول کی اطاعت کریں وہ ان لوگوں کے ہمراہ ہوں گے جن پرخدانے انعام نازل کیا جو کہ انبیای'صدیقین'شہداءاورصالحین ہیں اور میہ بہت ہی اجھے ساتھی ہیں )۔

سوره ءانبياء، آيت ٨٦:

★ " وَ أَدْ خَلْنُهُمْ فِي مَ حَيْنَا "إِنَّهُمْ مِّنَ الصَّلِحِيْنَ"،
﴿ اور ہم نے آئیں اپنی رحمت میں داخل کرلیا کیونکہ وہ صالحین میں سے ہیں )۔
حضرت سلیمان کی دعامیں یوں ندکورہے:

سوره ولحل، آیت ۱۹:

" وَ اَدْخِلْنِیْ بِرَحْمَتِكَ فِیُ عِبَادِكَ الصَّلِحِیْنَ "٠٠٠، (اور مجھے اپنی رحمت کے ماتھ اپنے صالح ہندوں میں شامل کردے)۔

سورهءا نبياء، آيت ۵۷:

\* وَلُوْ ٱلتَّيْلُهُ خُلْمًا وَّعِلْمًا ٠٠٠ وَ اَ دُخَلْنُهُ فِي مَ خَيْنِنَا النَّهُ مِنَ الصَّلِحِيْنَ "٠٠٠، (اورلوط على من حكومت اورعلم عطاكيا اورجم نے اسے اپنی رحمت میں داخل كرليا كه وہ صالحين میں سے تھا)۔

ان آیات میں 'صالح'' ہونے سے مراد خدا کی اس عام رحمت کا لائق وحقدار ہونا نہیں جو ہر چیز پر چھائی ہوئی ہوئی ہے۔ ہر چیز کو حاصل ہے ۔۔۔۔ اور نہ ہی اس رحمت کالائق ہونا مراد ہے جومومنوں کے ساتھ مخصوص ہے جن کا ذکر درج ذیل آیت میں ہوا ہے:

سوره ءاعراف،آيت ١٥١:

\* "وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ "فَسَا كُتُبُهَالِلَّذِي ثِنَ يَتَّقُونَ "...

(اورمیری رحت ہر چیز پر چھائی ہوئی ہے ہیں میں اسے مقرر کردوں گاان لوگوں کے لیے جو پر میز گار ہیں )۔ کیونکہ مذکورہ بالا آیات میں جن در صالحین' کا تذکرہ کیا گیا ہے وہ پر میز گار مونین کا ایک خاص گروہ ہے اور ''رحمت'' سے مرادالی خاص رحمت ہے جو چندا فراد کے ساتھ مخصوص ہے چنانچدارشادی تعالیٰ ہوا: ... ب

سوره ء بقره ، آیت ۱۰۵:

" يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهٖ مَنْ يَّشَاءُ"-.

(وہ جسے چاہتاہے اپنی رحمت کے ساتھ مخصوص کردیتاہے)۔

بنابرایں معلوم ہوا کہ'' صالحین'' سے مرادمتق و پر ہیز گارمونینن کاوہ مخصوص گروہ ہے جسے خدانے اپنی خاص رحمت عطافر مائی ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ ساتھ ہے اہم مطلب بھی قابل ذکر ہے کہ 'صالح' 'ہونے سے مرادیہ بھی نہیں کہ ان میں ضداکی ولایت لینی سر پرتی حاصل کرنے کی صلاحیت واہلیت پائی جاتی ہے (لیخی جس طرح خداا ہے اولیاء کا سر پرست وولی ہے اس طرح 'صالحین' بھی اس ولایت وسر پرتی سے بہرہ ور ہونے کی صلاحیت رکھتے ہیں ) کیونکہ 'صالحین' تو پہلے ہی اس شرف و اعزاز کے حال ہونے کے حوالہ سے خدا کے معزز و مرم اولیاء میں شامل ہیں جیسا کہ ہم '' اُھُونِ کَاالْتِ مَالَّمُ سُتَقِیْم '' سس صورہ ۽ فاتحہ آیت ہسکی قالی واضح طور پر بیان کر چے ہیں الہذا خداکی ولایت وسر پرتی کا لائق ہونا اسی مشترک صفت ہے جو 'صالحین' انبیا کی صدیقین اور شہداء سب میں پائی جاتی ہے' بنابرایں انہیں (صالحین کو) دیگر تین گروہوں (انبیای' صدیقین شہدائی ) سے علیمہ کوئی خصوص گروہ نہیں سمجھا جا سکتا۔

بہر حال' صالح''ہونے کا خاص اثر'' رحمت میں داخل کرنا'' ہے کہ جو ہر طرح کے عَذاب سے محفوظ و مامون قرار دینا بہت میں انہیں حاصل دینے سے عبارت ہے اور بیدونوں لیعنی رحمت میں داخل کرنا اور ہر طرح کے عذاب سے محفوظ کر دینا بہتت میں انہیں حاصل ہوں گے خداوند عالم نے ارشا دفر مایا ہے:

سوره ء جاشيه، آيت • ٣:

\*" قَيُلُ بِّرَبُّهُمْ فِي رَحْبَيْهِ "…

(ان کارب انہیں اپن رحت میں داخل کرےگا)۔

ایک اور مقام پرارشاد موا:

سوره ودخان ،آیت ۵۵:

پَنْ عُوْنَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةٍ امِنِيْنَ " ... ،

(وہ بہشت میں ہرطرح کے پھل طلب کریں گے امن وامان سے بہرہ ورہوکر)۔

يهاں پيامر قابل ذكر ہے كدورج ذيل دوآيتوں ميں غور وفكر كرنے سے معلوم ہوتا ہے كه "صالح" بوتا خداكى خاص

عنايت بنه كه صرف نتيجةً ل ملاحظه مو:

سوره ءانبياء، آيت ۵ ك:

\* وَأَدْخُلُنَّهُ فِي مُحْتِنًّا "...

(اورہم نے اسے اپنی رحمت میں داخل کر لیا)۔

سوره ءانبياء، آيت ٢٤:

\*" وَكُلَّا جَعَلْنَا الْمِلِحِيْنَ "…"

(اورہم نے سب کو' صالح'' بنایا)۔

ان دوآیتوں میں خداوند عالم نے "رحت میں داخل کرنے" اور" صالح" قرار دینے کی سبت اپنی طرف دی ہے جبکہ دیگر آیات میں خدانے "اجروشکر" کو نتیج کمل قرار دیا ہے الہذا ہے حقیقت ثابت ہوئی کہ ذاتی صلاحیت (ذات کے لحاظ سے صالح ہونا) اختیاری و نتیج کمل نہیں بلکہ خداوند عالم کی خاص عنایت ہے اس بیان سے به مطلب بھی واضح ہوا کہ آیت مبارکہ "لَهُمْ مُّا اَیْشَا عُوْنَ فِیلُها" . . . بہشت میں وہ جو کچھ چاہیں گے آنہیں دیا جائے گا ... سے مراد بہے کہ وہ ان کے نتیجہ عمل اور اجر کے طور پر ہوگا اور "وَ لَکُ اِیْنَا مَزِ یَکْ" .... ہمارے پاں اس کے علاوہ بہت کچھ ہے .... سے مراد بہ کہ ہمارے پاس اس سے بھی زیادہ بلند مقام ومرجہ ہے جس کا تعلق عمل سے نہیں اس سلطے میں مزید وضاحت آیت مبارکہ (لَهُمْ مُّا اَیْشَا عُوْنَ فِیلُها .... سور وء ق ، ۳۵ س...) کی تغییر میں پیش کی جائے گی ، انشاء اللہ۔

#### ایک اہم نکتہ

نذکورہ بالاتمام بیانات کے بعدایک اہم مکتہ کا ذکر ضروری ہے اوروہ یہ کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جب بارگاہ الہی میں بیدعا کی کہ مجھے''صالحین'' کے ساتھ لیمی کیا جائے تواس وقت آنجناب "نبوت ورسالت کے مقام ومنصب پر فائز سے اور اولوا العزم انبیاء میں سے ایک سے اس کے ساتھ ساتھ امام اور اپنے بعد آنے والے کی انبیاء ومرسلین علیہم السلام کے بیشو ابھی سے صرف بہی نہیں بلکہ قرآن مجید کی واضح تصریح کے مطابق''صالحین'' میں سے بھی سے جیسا کہ ارشاد ہوا'' و کُلا جَعَلْنَا صُلِح بُنِی '' (اور ہم نے سب کو صالحین بنایا) ....سورہ ء انبیاء آیت ۲۷ ....، اس آیت میں ''صالح'' قرار دینے سے مراد دنیا میں آئیں صالح قرار دینا ہے اور جو انبیاء حضرت ابراہیم '' سے کمتر درجہ رکھتے سے وہ بھی''صالحین'' کی صفت دنیا ہی میں پانچکے شے تو چھر حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بید عا اور درخواست کہ خدا آئیں'' صالحین'' کے ساتھ ملاد کے کیامعنی رکھتی ہے؟۔

اس کی بابت غور وفکر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ان سے پہلے کھ جستیاں ایسی موجود تھیں جو ' صالحین' ہونے

ے اعلیٰ ترین مقام ومرتبہ تک پینی چکی تھیں اور حضرت ابراہیم " نے ان کے ساتھ کمتی ہونے اور ان کے مقام ومرتبہ کو پانے ک دعا کی چنا نچہ خداوند عالم نے ان سے وعدہ فرما پا کہ آخرت میں انہیں'' صالحین'' کے ساتھ کمتی کردے گا'اس کا ذکر قرآن مجید میں درج ذیل تین مقامات میں ہواہے:

سُوره ء بقره ، آيت + ساا:

" وَلَقَدِا صَطَفَيْنُهُ فِي الدُّنْيَا قُوالنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَهِنَ الصَّلِحِيْنَ"، (اورجم نے اسے اس ونیا میں مصطفی بنایا (منتخب کرلیا)اوروہ آخرت میں 'صالحین' میں سے ہوگا)۔

شوره عنكبوت، آيت ٢٤:

" وَاتَيْنُهُ أَجْرَةً فِى الدُّنْيَا "وَ إِنَّهُ فِي الْأُخِرَةِ لَمِنَ الشَّلِحِيْنَ" -، (اور ہم نے اسے دنیا میں اس کا جرعطا کردیا آوروہ آخرت میں "صالحین" میں سے ہوگا)۔

سوره وکل آیت ۱۲۲:

" وَاتَيْنَهُ فِاللَّ نَيَاحَسَنَةً وَ إِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِيْنَ"، (اورجم نے اسے دنیا میں نیک عطاکی اوروہ آخرت میں اصالحین "میں سے ہوگا)

ان تمام آیات میں اس امر کونہایت واضح الفاظ میں بیان کیا گیا ہے کدابراہیم "آخرت میں" صالحین" میں سے ہوں گئاس مسئلہ میں اچھی طرح غور وفکر کرنے اور تدبر سے بید حقیقت کھل کرسا منے آجاتی ہے کہ" صالح" ہونا کئی مراتب و درجات رکھتا ہے اور حضرت ابراہیم "ان مراتب و درجات میں سے بعض کے حامل تھے لیکن ان سے بالاتر درجات کے حصول کی تمنا کر رہے تھے 'بنابرایں اگر یہ کہا جائے تو تعجب آور نہیں ہوسکتا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام خدا کے حضور یہ التجا کر رہے شے کہ انہیں شمہ وآل شمی علیم السلام کے ساتھ ملحق فرما و سے اور خدانے ان سے وعدہ کیا کہ آنہیں" صالحین" کے ساتھ ملحق کر جائے گا'اس کا مزید ثبوت اس سے ملتا ہے کہ حضرت ابراہیم "نے خداوند عالم سے دعاکی کہ آنہیں" صالحین" کے ساتھ ملحق کر حدیث میں اللہ میں کے مقام کا حامل سمجھتے تھے' چنا نچہ خدانے ارشا وفر مایا:

سوره ءاعراف،آيت ١٩٧:

\* أَنَّ وَلِيَّ اللَّهُ الَّذِي نَتَرَّلَ الْكِتْبَ وَهُوَيَتُوَلَّ الصَّلِحِينَ "،

( كهددوكدميراولى خداب كهس في كتاب (قرآن) كونازل كيااورونى صالحين كى مريرتى كرتاب)\_

اس آیت سے بظاہر میمعلوم ہوتا ہے کہ تخضرت اپنے آپ کو''صالحین' میں سے بچھتے تھے جبکہ ابراہیم'' خداسے اس بات کی دعا مانگ رہے تھے کہ آئیں ان''صالحین'' کے ساتھ کمنی فرماد سے جوان سے پہلے''صالح'' ہونے کار تبد پانچکے ہیں' گویاوہ خدا کے صنوراس بات کی تمنا کررہے تھے کہ آئیں محمد وآل محمد کامقام ومرتبہ عطا کرے۔

ابراجيم كى بييول كووصيت

O" وَوَشّٰى بِهَاۤ اِبْرَاهِمُ بَنِيۡهِ"

(اورابراہیم نے اپنے بیٹوں کواس کی وصیت کی )۔

اس سے مرادیہ ہے کہ حضرت ابراہیم "نے اپنے بیٹوں کوآئین الہی کی پیروی کرنے کی وصیت کی۔ ''بِهَآ''میں ضمیر (حا) کامرجع .....اور مراد....نملة''ہے یعنی وین اسلام'آئین الہی۔

تاحیات اسلام کی پیروی

O"فَلَاتَبُونَنَّ اللَّوَ اَنْتُمُ مُّسْلِمُونَ"

(پس تم برگزندمرنا مگرمسلمان ہونے کی حالت میں)۔

اس آیت میں حضرت ابراہیم "کی وصیت کا ذکر ہے کہ انہوں نے اپنے بیٹوں سے تاکید کی کیم مسلمان ہونے کے علاوہ کی حال میں ندمرنا)۔۔تاحیات اسلام کی پیروی کرنا۔۔،

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ ابراہیم "نے اپنے بیٹوں کو'' ندمرنے'' کی وصیت کی جبکہ موت انسان کے اختیار میں ہی نہیں اور بیاصول ہے کہ ہمیشداس چیز کاحکم دیا جا تا ہے جو انسان کے اختیار میں ہوللپذایہاں'' ندمرنے'' کاحکم دینے سے کیا مراد ہے؟

اس کا جواب بیہ بے کہ اگر کسی ایسے غیر اختیاری کام کا تھم دیا جائے جس کی بازگشت بال آخر ایک اختیاری فعل کی طرف ہوتواس میں کوئی حرج لازم نہیں آتا 'اور حضرت ابراہیم ٹ نے'' شعر نے'' کا جو تھم دیا ہے وہ بھی ای باب سے ہے کیونکہ ان کا تھم اصل میں یوں ہے: ''احد روا ان یختالکہ الموت فی غیر حال الاسلام'' · · · ڈرواس بات سے کہ ہیں موت تہمیں اس حال میں اپنی لیسٹ میں لے لے جبتم وائر واسلام سے باہر ہو .... یعنی تم ہمیشہ سلمان رہنا تا کہ اس حال میں ہی تم یرموت آجائے۔

اس آیت ہے مجموعی طور پراس امر کا ثبوت ماتا ہے کہ'' دین' صرف اسلام ہے جیسا کہ ایک اور مقام پرواضح الفاظ میں ارشاد ہوا:

سوره ءآل عمران ، آیت ۱۹:

\*" اِتَّالَٰتِ يُنَ عِنْدَاللهِ الْاِسْلامُ "····

(خدا کے زویک' وین "صرف اسلام ہے)۔

انبياءكادين وآثنين

°° وَ اللَّهُ ابَّآمِكَ ابْرَاهِمَ وَ اِسْلِعِيْلَ وَ اِسْلِحَىْ

> معبود صرف ایک! - دد

°° إلهًاوَّاحِدًا

یہ جملہ تفصیلی ذکر کے بعد خلاصہ کے طور پر ہے کیونکہ اس سے پہلے یوں فہور ہے: اِلْھُكَ وَ اِللَّهُ اِبَآ ہِكَ ، . . جو تیرامعبود اور تیرے آباء کا معبود ہے ۔ ۔ ۔ کا لفاظ اس ابہام کو دور کرنے کے لیے ہیں کہ کوئی یہ گمان نہ کرے کہ اس کا معبود اور سے اور اس کے آباء کا معبود کوئی اور جیسا کہ بت پرستوں اور کرنے کے لیے ہیں کہ کوئی یہ گمان نہ کرے کہ اس کا معبود اور اس کے آباء کا معبود کی اور جیسا کہ بت پرستوں اور مشرکوں نے کئی خدا بنائے ہوئے ہیں بلکہ تن یہ ہے کہ ان سب (اسحاق "اساعیل ابراہیم یعقوب کا معبود ایک ہی ہے تو یعقوب کے بیٹوں نے باپ سے یوں کہا: ہم عبادت کرتے ہیں تیرے معبود کی اور تیرے آباء ابراہیم واساعیل واسحاق "کے معبود کی جو کہ ایک ہی معبود ہے ( یکنا ہے )

اسلام كاتا كيدى اقرار

°° وَّنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ

(اورہم اس کے مسلمان ہیں)۔

یہ جملہ در حقیقت پہلے جملہ کی وضاحت کے طور پر ہے جس میں انہوں نے کہا: " تُعَبُّنُ إِلَّهَكَ " کہ ہم تیرے معبود کی عبادت کر دی کہ ہم جو "عبادت " معبود کی عبادت کر دی کہ ہم جو "عبادت " معبود کی عبادت کر دی کہ ہم جو "عبادت کر سے جی انجام یا جائے۔ کرتے ہیں وہ اسلام کے نیج اور طریقہ پر ہے نہ کہ جس طرح سے بھی انجام یا جائے۔

بہرحال ان تمام مطالب اور بیانات سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ابراہیم کادین ہی اسلام ہے اور وہی ان کی اولاد
یعنی اسحاق " ویعقو با اور اساعیل میں وراشت کے طور پر چلا آ رہاہے ای طرح جودین بنی اسرائیل ساولا دیعقو با ساور
بنی اساعیل سساسا علی کی نسل سس میں جو کہ آل ابراہیم سے ہیں موجود اور میراث کی صورت میں چلا آ رہا ہے وہ صرف
مور سالم " ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرادین و آئین نہیں اور یہی وہ دین ہے جو حضرت ابراہیم علیہ السلام اپنے پروردگار کی
طرف سے لائے لہذا کسی کوئ حاصل نہیں کہ وہ اس کے علاوہ کسی دین کی پیروی کرے یا اسے چھوڑ کر کسی دوسرے دین کی

# روايات پرايك نظر

اسلام اورایمان کی مثال

کتاب کافی میں ساعہ سے مروی ہے کہ امام جعفر صادق ٹے ارشاد فرمایا:

(الإيمان من الاسلام بمنزلة الكعبة الحرام من الحرم قديكون في الحرم ولا يكون في الحرم ولا يكون في الحرم ولا يكون في الكعبة حتى يكون في الحرم)

ایمان اوراسلام ایسے ہیں جیسے کعبداور حرم بھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک شخص حرم میں ہوتا ہے مگر کعبہ میں نہیں ہوتا لیکن ایسا ہر گرنہیں ہوسکتا کہ کوئی شخص کعبہ میں ہواور حرم میں نہ ہو۔

شہادتین کے آثارواحکام

كابكافى مين سامرى سيمروى بكرام مجفر صادق عليه السلام في الأسلام شهادة السلام الله الاالله والتصديق برسول الله ،به حقنت الدماء وعليه جرت المناكح

والمواريث وعلى ظاهر لا جماعة الناس، والايمان الهدى وما يثبت في القلوب منصفة الاسلام)

اسلام سے مرادخداکی وحدانیت کی گواہی (لاالہ الااللہ) اور رسالت کی تقدیق (محمد رسول اللہ) ہے اور اس سے حرمت نفس اور نکاح ومیراث کے احکام کا نفاذ ہوتا ہے (جو شخص شہادتین بینی توحید ورسالت کی گواہی کا کلمہ ذبان پر جاری کر سے اس کی جان و مال محفوظ اسے قل کرنا حرام ہوجاتا ہے اور نکاح ومیراث کے اسلامی احکام اس پر لا گوہوتے ہیں) اور عام لوگ اس ظاہری صورت پر ہوتے ہیں کیکن ''ایمان'' سے مراد کامل ہدایت اور اسلام کی حقیقت کا دل کی گہرائی میں جاگزین ہونا ہے۔

مذکورہ بالامطلب دیگرروایات میں بھی بیان ہواہے اور وہ سب روایات اسلام وابیان کے اس پہلے مرحلہ و درجہ کو بیان کرتی ہیں جس کاذکر ہم گذشتہ صفحات میں کر چکے ہیں۔

امام على كا جامع فرمان

نیز کتاب کافی میں برقی سے مروی ہے کہ حضرت علی علیدالسلام نے ارشا وفر مایا:

(الاسلام هوالتسليم والتسليم هواليقين)

اسلام سے مراد تعلیم (خدا کے حضور سرتسلیم ٹم کردینا اور اپنے آپ کواس کے سپر دکردینا) اور تسلیم سے مراو ' تقین' ہے (اسلام کی حقیقت اور تقانیت کی بابت پخته اعتقاد اور ہر طرح کے شک وشبہ سے پاک ہونا ہی '' تقین' کا دوسرانا م ہے)۔

### شرك كى ايك صورت

كافى بى يس كائل سے مروى بكدام مجعفر صادق "فارشاوفرمايا:

(لو ان قوما عبدوا الله وحده لا شريك له واقاموا الصلوة و آتوا الزكوة و حجوا البيت وصاموا شهر رمضان ثم قالوا لشيىء صنعه الله او صنع رسول الله الا صنع بخلاف الذي صنع او وجدوا ذلك في قلوبهم لكانوا بذلك مشركين)

اگر کچھالوگ خدا کی عبادت کرتے ہوں .....اے ایک مانتے ہوں اور اس کے علاوہ کمی کو معبود تسلیم نہ کرتے ہوں ..... اور نماز ادا کرتے ہوں 'زکو ہ دیتے ہوں' جوں 'جوں اور ماہ رمضان المبارک کے روز ہے بھی رکھتے ہوں اور اما کے ساتھ ساتھ ضدایار سول خدا کے سی تھم یا کام کے متعلق یہ کہیں کہ ایسا کیوں ہے اور اس کے علاوہ کیوں نہیں؟ (چوں و چرا کریں) یا زبان سے تونہ کہیں لیکن اپنے دلوں میں ایسا سوچیں تو وہ مشرک کہلا میں گے۔ مذکورہ بالا دونوں حدیثوں میں اسلام وایمان کے تیسر سے مرحلہ ومر تبد کا اشارہ ملتا ہے۔

خداکے چاہنے والوں کی صفات

تائب بحار الانوار میں کتاب الارشاد ..... دیلئ ..... کے حوالہ سے دواسناد کے ساتھ بیر صدیث مذکور ہے جو کہ احادیث معراج میں سے جس میں کہا گیا ہے کہ:

وو خداوندعالم في ارشا وفرما يا: الصاحمة! آياتمهين معلوم بككون ى زندگى خوشگواراور بقاشعار ب؟ حضرت محر في عرض كى: بارالها: نبين!

خداوند عالم نے ارشا دفر مایا: خوشگوار زندگی حقیقی معنے میں وہ ہے جس میں انسان میری یاد سے بھی غافل ندر ہے میری نعتوں کو نہ بھلائے میرے حق سے ناآ گاہ نہ ہواور دن رات میری رضا و نوشنو دی کا طلبگار رہے اور بقاشعار زندگی وہ ہے کہ جس میں انسان اپنے لیے مصروف عمل رہے یہاں تک کہ دنیا اس پر آسان اور وہ اسے آخرت کے مقالبے میں بیج و نا چیز سمچے' آخرت کوعظمت واہمیت کی نگاہ ہے دیکھے' میری خواہش و جاہت کواپنی آرز وَں اور تمناوَں پرتر ججے دے۔ ہمیشہ میری خوشنودی کے حصول میں کوشاں ہو میری نعتوں کے فق کوعظیم جائے اپنے لیے میری طرف سے انجام پانے والے اقدامات کو ہمیشہ یادکریے شب وروزمعصیت وگناہ اور نا گوار حالتوں سے دوچار ہونے کے وقت مجھے مدنظر رکھتا ہوا پنے دل سے ہراس چیز کو نکال دے جو مجھے ناپیند ہوئشیطان اور اس کی وسوسہ انگیزی سے نفرت کرتا ہواوراپنے دل کی مملکت میں شیطان کے تسلط کے تمام راستے بند کردیے ہیں جب وہ بیسب کچھ کر لے تواس کے دل کومجت کی نعمت سے اس قدر مالا مال کر دوں گا کہاس کا دل اس کی فرصت کی گھڑیاں اور اس کی مصرو فیت کے اوقات اس کی کوششیں و کاوشیں اور اس کی گفتگو کامحور صرف میری اس نعت کی یا د آوری ہوگی جومیں نے ان ہستیوں کوعطا کی ہے جومجھ سے بچی محبت کرتے ہیں اور میں اس کے دل کو اتنی قوت عطا کروں گا کہ وہ میری عظمت کا مشاہدہ اپنی نگاہ دل سے کرے گا'اور میرے جلال کی صدااینے گوث دل ہے سنے گا'میں دنیاوی زندگی کا دائرہ اس پر ننگ کردوں گا اور دنیاوی زندگی کی لذتوں سے نفرت کا نیج اس کے دل میں بودوں گااور میں اسے دنیااوراس کی متاع زوال آشا کے تباہ کن نشے میں مبتلا ہونے سے اس طرح خوف دلاؤں گا جیسے جروا ہا اپنی بھیر بکریوں کوخطرناک چرا گاہوں میں جانے سے ڈراتا ہے کیس جب وہ اس طرح کا ہوجائے گاتولوگوں سے الگ تھلگ رہنے لگے گا اور فنا شعار دنیا کوچھوڑ کر بقا آشا ابدیت نواز منزل کی جانب بڑھے گایعنی شیطان کے گھرسے منہ موڑ کر دحمن کے خيمة عنايت مين آبے گا'۔اے احمرا چرمين اے" بيب "و "عظمت " كزيور سے آراسته كردول گا'اور يبي بے هيتی متى میں پاکیزه وخوشگوارزندگی اور بقاشعار و دوام آشا حیات! جو که میری رضا پر راضی رہنے والے نیک نام لوگوں کا مقام ومرتبہ ہے کی جوشخص اپنے ہر عمل کی بنیاد میری رضا کو قرار دے اور اس طرح عمل کرے جیسے میں پیند کرتا ہوں تو میں اسے میرتین لمتیں عطا کروں گا: ہرطرح کے جہل وناوانی سے یاک شکر ہوشم کے نسیان سے دور ذکر اورا پنی الی محبت جس پر مخلوق کی محبت کوتر جیج نہ دیئے ہیں جب وہ مجھ سے محبت کرے گا تو میں بھی اس سے محبت کروں گا اور اس کی نگاہ دل کواپنے جلال کا مشاہدہ کرنے کے لیے کھول دوں گا'اپنی مخلوق میں سے اپنے خاص بندوں کواس سے پوشیدہ نہیں رکھوں گا' رات کی تاریکی اور

دن کی روشی میں اس سے ہم کلام ہوں گاتا کہ وہ عام لوگوں سے بات چیت کرنے اور ان کی ہم نشینی سے بے نیاز ہوجائے میں اسے اپنی اور اپنے فرشتوں کی با تیں سنواؤں گا اور اسے اس راز سے آشا کر دوں گا جو میں نے لوگوں سے پوشیدہ کررکھا ہے اسے لباس حیاعطا کروں گاتا کہ کوگوں تا کہ لوگ اس سے حیا میں رہیں وہ میری مغفرت و بخشش کا تاج پہنے ہر طرح کے گناہ سے بیا کہ ہو کرز مین پر چلے گا اس کے دل کو بصیرت و آگاہی کی روشی سے مورکر دوں گا اور بہشت و دوزخ کی کوئی چیز اس سے خی نہیں رکھوں گا اور اسے قیامت کے دن کی اس بختی و شدت سے آگاہ کر دوں گا جس سے لوگ دوچار ہوں گے اسے امیروں نے میں جا بول اور عالموں سب کے حماب و کتا ب سے مطلع کر دوں گا جس میں راحت و آرام کی نینوسلاؤں گا اور مشکر و کی ہولوں اور عالموں سب کے حماب و کتا ب سے مطلع کر دوں گا نہیں راحت و آرام کی نینوسلاؤں گا اور مشکر و کی ہولوں اور عالموں سب کے حماب و کتا ب سے مطلع کر دوں گا تو می تو ہوگا اور نہی قبر و لحد کی تار کی اور نہ قیامت کی و مشت اسے خوذ دہ کرے گئی گئی میں اس کے لیے بیمیزان عدل نصب کروں گا اور اس کے نامہ وا ممال کو کھول دوں گا ، اس کی و حشت اسے خوذ دہ کر سے گا اور اس کے نامہ وا میاں کو کو جمان قرار کی کتا ہوگی اس کے دا میں ہاتھ میں دے دوں گا وہ اسے خود ہی پڑھے گا اور میں اس کے درمیان کسی کو تر جمان قرار کی کتا ہے گئی اس کے دا میں ہاتھ میں دے دوں گا وہ اسے خود ہی پڑھے گا در میں اسے درمیان کسی کو تر جمان قرار کی کتا ہوگی گئی اس کے درمیان کسی کو تر جمان قرار کی کتا ہوگیں۔

یہ بیں میرے چاہنے والوں کی صفتیں! اے احمد! اپنی کوشش کو یگانہ کرواور اپنی زبان کو بھی'' ایک'' کرواور اپنے بدن کواس طرح زندہ و بیداررکھو کہ بھی اس پر غفلت کا سامیہ ہی نہ پڑے جوشخص مجھے سے غافل ہوجائے اس کے بارے میں مجھے کوئی پرواہ نہ ہوگی کہ وہ کس واد کی ہلاکت میں اپنے آپ کوڈ ال دے۔

فرموده ءرسول بزبان إمامً

کتاب بحارالانوار میں کافی کے حوالہ سے اور معانی الاخبار اور نوادر راوندی میں مختلف اسناد راویوں .....ک حوالہ سے حضرت امام موسی کاظم علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشا وفر مایا: (بیعبارت کافی کی ہے) کی ہے)

ایک دن حفزت پنجیراسلام محرصلی الله علیه وآله وسلم نے حارثہ بن مالک بن نعمان انصاری کی طرف متوجه بوکر پوچھا:

حارثه بن ما لك بن نعمان انصاري آپ كيسي بن؟

انبول في عرض كى: اعالله كرسول ! مين مومن حقيقى بول أ

آ محضرت نے ارشا وفر مایا: ہر چیز کی حقیقت اور دلیل ہوتی ہے آپ کے اس دعوے کی کیا دلیل ہے؟

انہوں نے عرض کی: اے پیغمبر خداً! میں نے اپنے آپ کو دنیا کی عیش وعشرت سے دور رکھا ہوا ہے میں نے رات جاگر سے خدا کی عبادت میں مصروف رہ کر سب بسر کی ہے اور میں نے سخت گرمی میں تشدلب رہ کر روزہ رکھا ہے جھے ایسا لگتا ہے گویا میں عرش الی کود کی کے رہا ہوں کہ لوگوں کے حساب و کتاب کے لیے قائم کیا گیا ہے گویا میں بہشت والوں کود کی رہا

ہوں کہ بہشت میں ایک دوسرے کے پاس آجارہ ہیں اور گویا میں جہنمیوں کی چیخ و پکار کی آوازیں س رہا ہوں جو کہ جہنم سے آرہی ہیں۔

حارثہ کا جواب من کر حضرت پیغیر خدائے ارشاد فر ما یا: میہ خدا کا وہ بندہ ہے جس کے دل کو خدانے نورانی کر دیا ہے اوراس نے سب کچھے دیکھا ہے اور ثابت قدم رہا ہے۔ تحویمہ:

مذکورہ بالا دوروایت اسلام اور ایمان کے اس چو تھے مرحلہ وہر تیہ کو بیان کرتی ہیں جے ہم ذکر کر بچے ہیں اور ان دو
روایتوں میں مذکور مطالب کی تفصیلات ویگر متعدد روایات میں بھی ذکر ہوئی ہیں ہم انشاء اللہ تعالی ان میں سے چندروایات
اپٹی اس کتاب کے عقلف مقامات میں ذکر کریں گے اور انہی مطالب بیان کریں گئی یادر ہے کہ اسلام اور ایمان کے ہرایک
مرحلہ وہر تب کے مقابل کفروشرک کا ایک مرحلہ وہر تب بھی آتا ہے بیتی ایک طرف اسلام وایمان کے مراتب و ورجات ہیں اور
ان کے میں مقابل میں کفروشرک کا ایک مرحلہ وہر تب بھی آتا ہے بیتی ایک طرف اسلام وایمان کے مراتب و درجات ہیں اور
ان کے میں مقابل میں کفروشرک کا ایک مرحلہ وہر تب بھی آتا ہے بیتی ایک طرف اسلام وایمان کے مراتب ورجات ہیں اور
گرائی تک جا میں اور ان کے بلند مدارج کو پالیس اتنائی اس کے مقابل میں پائے جانے والے کفروشرک کے مراتب و
مراصل سے چھٹکارا پانے میں دشواری ہوگی ۔۔۔ کیونکہ ان میں مدمقا بل ہونے کے حوالہ سے آئی ہی شدت آتا ہوئے گئی۔۔۔۔ اور
ترین مراتب اور اعلیٰ ترین مراصل کا بیجا ہونا بھی ممکن ہوتا ہے اور ان دونوں میں منافات نہیں پائی جاتی کیونکہ ان دونوں کے
ترین مراتب اور اعلیٰ ترین مراصل کا بیجا ہونا بھی مول کی اسلام وایمان کے مراتب میں بائدی ویتی اور کفروشرک کے باض ایسے
موارد پر منطبق ہوتے ہیں جن پر ان آیات کے طواہر منظبی نہیں ہوتے بہر جال ابھی اتی مطلب کو اجمالی طور پر اپنے ذہن
موارد پر منظبق ہوتے ہیں جن پر ان آیات کے طواہر منظبی نہیں ہوتے بہر جال ابھی اتی مطلب کو اجمالی طور پر اپنے ذہن موارد پر منظبق ہوت کیا میں گئی ۔۔

تفسیر قمی کی روایت تفسیر قمی میں آیت مبارکہ' ولدینا مزید'' کی تفسیر میں نہ کور ہے امامؓ نے ارشاد فرمایا: اس سے مراد خدا کی رحمت کی طرف نظر کرنا ہے۔

ا یک حدیث نبوی گ تفسیر مجمع البیان میں حضرت پنجیبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم سے منقول ہے آنحضرت نے ارشا دفر مایا: خدا فر ماتا ہے کہ میں نے اپنے صالح (اہلِ صلاح) بندوں کے لیے وہ پھھ حاضر کر رکھا ہے جسے نہ توکسی آ کھنے دیکھا ہے نہ کسی کان نے سنا ہے اور نہ ہی کسی بشر کے دل میں ان کے بارے میں کبھی کوئی خیال آیا ہے۔

ندکورہ بالادو روایتوں کامطلوب ومقصود' صالح''کے معنی کی وضاحت کے بعد واضح ہوجا تا ہے '(''صلاح'' کے معنے کی بابت جو کچھ بیان کیا جاچکا ہے اس کی روشنی میں ان دوروایتوں کے مقصود ومراد سے بورے طور پر آگاہی حاصل ہو جاتی ہے) تاہم اصل ہدایت تو خدا کے ہاتھ میں ہے۔

مصداق کی نشاندہی

تفير عياثى من مذكور بكرة يت شريق أمر كُنْتُم شُهَلَ آءَ إذْ حَضَى يَعْقُوْبَ الْمَوْتُ ' كَاتفير مِن حضرت امام محمه باقر عليه السلام في ارشاد فرما يا: بيرة يت حضرت " قائم آل محمه" " پر منظبق بوتى ہے۔ تشريكي بيان:

تفیرصافی میں ہے امام محمد باقر علیہ السلام کے مذکورہ ارشادگرامی سے مرادشا ید بیہ ہوکہ بیہ آل محمد میں سے ہر امام قائم (امام وقت) کے بارے میں ہے کہ وہ اپنی وفات کے وقت اپنے بیٹوں سے وہی پھھ کہتے تھے جو حضرت لیعقوب نے اپنے بیٹوں نے اپنی بیٹوں سے وہی جواب سنتے تھے جو حضرت لیعقوب نے اپنے بیٹوں سے سنا۔

### آیات ۱۳۵ تا ۱۳۱

- وَ قَالُوا كُونُوا هُودًا اَوْ نَطْلِى تَهْتَدُوا "قُلْ بَلْ مِلَّةَ اِبْرَاهِمَ حَنِيْفًا " وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿
   كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿
- قُولُوَّا المَثَّا بِاللهِ وَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْلهِمَ وَ إِسْلِعِيلَ
   وَ إِسْلَحْقَ وَ يَعُقُونِ وَ الْآسُبَاطِ وَ مَا أُوْتِي مُوْلَى وَعِيْلَى وَ مَا أُوْتِي النَّبِيُّوْنَ مِن بَيْنَ اَحَدِيقِنْ هُمُ وَلَى مَا أُوْتِي مُوْلِى وَعِيْلَى وَ مَا أُوْتِي النَّبِيثُونَ مِن بَيْنَ اَحَدِيقِنْ هُمُ وَنَحْنُ لَدُمُسْلِمُونَ 
   بَيْهُمُ اللهُ وَنَحْنُ لَدُمُسُلِمُونَ
- قَانُ امَنُوْ ابِيثُلِ مَا امَنْتُمْ بِهِ قَقْدِ اهْتَدَوُ الْوَانُ تَوَلَّوا فَائْمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ قَلَى اللهَ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ عَلِي عَلَيْمُ عَلَيْمُ
  - وبنغة الله ومن أخسن من الله صبغة وتخن لفطير أون الله عبد الله
- آمُ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَهِمَ وَ اِسْلِعِيلَ وَ اِسْلَقَ وَ يَعْقُوبَ وَ الْاَسْبَاطَ كَانُوْا
   هُوْدًا اوْنَطُولَى وَ اللّهُ وَمَنْ اَظْلَمُ مِثَنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ
   مِنَ اللّهِ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَبّاتَعْمَلُونَ ﴿
- تِلْكَ أُمَّةٌ قَالَ خَلَثُ اللَّهِ مَا كَسَبَتُ وَلَكُمُ مَّا كَسَبُتُمُ وَ لا تُسْئُلُونَ عَمَّا لَا يَعْمَلُونَ هَا كَالْمُ اللَّهِ مَا كُونَ عَمَّا لَا يَعْمَلُونَ هَا اللَّهِ مَا لَا يَعْمَلُونَ هَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الله

### تزجمه

"اورانہوں نے کہا کہ یہودی ہوجاؤیا نصرانی الدایت یالو کے ان سے کہدد یجئے: بلکدابراہیم کے آئین کی پیروی کروجو کہ خالص دین ہے اوروہ (ابراہیم) مشرکین میں سے نہ سے '۔ (۱۳۵) O "کہدو کہ ہم خدا پر ایمان لائے ہیں اور اس پر (ایمان لائے ہیں) جو ہم پر تازل کیا گیا ہے اور اس پر (ایمان لائے ہیں) جو ابراہیم "اساعیل" اسحاق "، یعقوب اور اسباط پر نازل کیا گیا ادر اس پر (ایمان لائے ہیں) جو کھے مولی " وعیسی اور دیگر پیغیروں کو ان کے پروردگار کی طرف ے عطا کیا گیا ہم ان ..... پغیبرون .... میں کوئی فرق نہیں سجھتے اور ہم خدا کے فرمان پر سرتسلیم (IPY) خم کئے ہوئے ہیں''۔ '' پس اگروہ بھی تمہاری طرح اس چیزیرا بمان لائیں جس پرتم ایمان لائے ہوتووہ ہدایت یافتہ ہو جا تیں گےاوراگروہ اس سے منہ موڑ لیس تو یقینا وہ دشمنی ونفاق کی راہ پر ہوں گئے بہت جلد خداان (172)كے مقابلے ميں تيري كفايت كرے كاكدوه سننے والا اور جانے والا بي '-O "(مسلمانوں سے کہوکہ) رنگ تو خداہی کارنگ ہے جس میں تم ریکھے گئے اور خدائی رنگ سے بہتر کون سارنگ ہوگا اور ہم تو اُسی کی عبادت کرتے ہیں''۔ (IMA) " كهددوكرة يأتم الله كے بارے ميں ہم سے جھڑا كرتے ہو، وہ امار ابھى رب ہے اور تمہار ابھى رب ہے، ہارے اعمال ہارے لیے اور تمہارے اعمال تمہارے لیے ہیں اور ہم اس کے ساتھ شاوص (149) O "كياتم بيكتي بوكه ابراجيم" واساعيل واسحاق ويعقوب واسباط يبودي يانسراني تحدان سے کہدد بچئے آیاتم بہتر جانتے ہویااللہ؟اس مخص سے بڑھ کرظالم کون ہوسکتا ہے جوایتے یاس موجود خدائی گواہی پریردہ ڈال دے حالا تکہ خداتمہارے اعمال سے ہرگز غافل نہیں'۔ (100) O "وہ ایک"امت" تھی جوگزر چکی ہے،ان کے اعمال ان کے لیے اور تمہارے اعمال تمہارے لیے ہیں اورتم سے ان کے اعمال کے بارے میں کوئی یوچھ کچھند کی جائے گی'۔ (IMI)

# تفسيرو بيان

يبودونصاري كے تقابلی بیانات

O''قَالُوا كُوْنُواهُوُدًا اَوْنَطَرَى تَهْتَدُوا''

سابقہ آیات میں خداوند عالم نے اس حقیقت کو واضح طور پر بیان کردیا ہے کہ دین حق وہی آئین ابراجی گا یخی اسلام ہے کہ جس کی پیروی اولا دابراہیم گا یعنی اساعیل واسحاق "اور حضرت لیقوب اوران کی اولا دکرتی تھی بنابرایں ذیر بحث آیت (۱۳۵) سے بیٹیجہ حاصل ہوتا ہے کہ بیا اختلافات اور گروہ بندیاں جو اپنے آپ کو" بیودی" اور" نصرانی" کہلانے والوں نے پھیلائی ہیں در حقیقت بیسب پھیان کی ہوا وہوس کا متجہ اور ان کے ہاتھوں کا کھیل تماشہ ہا اور انہوں نے بیر من گھڑت اور خود ساخت فرقے اپنے درمیان پائے جانے والے اختلافات نفاق اور ڈمینوں کے ہاعث ایجاد کئے اور ان فرقوں اور گروہوں کو دین جماعتوں کی صورت میں پیش کیا اور خدا وند متعال کے مقدس دین کو اپنے مفادات اور ذاتی و خصی مقاصد کے خفظ کے لیے غلط رنگ دے کراس دین تو حیدو آئین وحدت کے نقدس کو پا مال کردیا جبکہ خدا کا دین صرف ایک مقدس کی میں اور دین کا ایک ہونا بالکل ای طرح سے ہے جیسے خدا کا ایک ہونا ، دین تو ہمیں صرف ایک معبود کے سامنے سر جھکانے کی دعوت دیتا ہے اور وہ دین آئین ابرا ہیم ہی ہی ہے اس لیے تمام مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ ای سے وابستہ رہیں اور اہل کتاب (یہود و نصار کی) کے درمیان پائے جانے والے اختلافات پر مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ ای سے وابستہ رہیں اور اہل کتاب (یہود و نصار کی) کے درمیان پائے جانے والے اختلافات پر مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ ای سے وابستہ رہیں اور اہل کتاب (یہود و نصار کی) کے درمیان پائے جانے والے اختلافات پر می گرتو جہند دیں۔

### ايك علمى نكته كابيان

ہا ایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ دنیا کی مادی زندگی اپنے جاری وساری نظام کے باوجود طبعی طور پر ہمیشہ تغیر و تحول ..... بدلنے بگڑنے .... سے دوچار رہتی ہے کیونکہ اس کی اصل واساس یعنی '' طبیعت' جو کہ اس کے ساتھ وہی نسبت رکھتی ہے جو''مادہ'' اپنی صورت کے ساتھ رکھتا ہے، وہ بھی ہمیشہ تغیر وتحول میں رہتی ہے، توجب کسی چیز کی اصل واساس ہی دائی طور پر تغیر و تبدل کی حالت میں ہوتو اس سے وابستہ ہر چیز اس حالت میں ہوگا ..... اس وجہ سے قوموں کے درمیان مروجہ

رسومات بھی ہمیشہ بدلتی رہتی ہیں اور بھی الیا ہوتا ہے کہ انہی رہم ورواج کی تبدیلی دین حقائق سے انحراف اوران ہیں تبدیلی کا سبب بن جاتی ہے بلکہ اس سے بڑھ کردین ہیں ' برعت' کی راہ ہموار ہوجاتی ہے یعنی جوچیز دین کا حسنہیں ہوتی اسے دین میں شامل کردیا جاتا ہے اور جوچیز دین ہیں شامل ہوتی ہے اسے ' وین' سے نکال دیا جاتا ہے (یا در ہے کہ ' برعت' سے مراد سبب کہ ان چیز ول کو دین ہیں شامل کر دیا جائے جو بنیا دی طور پر' دین' میں شامل نہیں) اور اقوام اور ان کے افراد کے مخصوص مفادات دین حقائق ومقاصد کی جگہ لے لیتے ہیں، یہی بات' دین' کے لیے سب سے بڑا خطرہ ہے کیونکہ ای صورت حال میں' دین' کو قومیت کا رنگ دینے کا خطر نا کے کھیل کھیلا جاتا ہے جس کے نتیجے ہیں دین کے اصل مقاصد کے حصول کی حال میں' دین' کو قومیت کا رنگ دینے کا خطر نا کے کھیل کھیلا جاتا ہے جس کے نتیجے ہیں دین کے اصل مقاصد کے حصول کی بھائے خصوص مفادات حاصل کرنا مقصود قرار پاتا ہے اور اسلامی تربیت کی حقیقی روح مفقو دہوجاتی ہے اور اس کی جگہ دیگر تربیت کی حقیقی دور مفقو دہوجاتی ہے اور اس کی جگہ دیگر تربیت کی حقیقی دور مفقو دہوجاتی ہے اور اس کی جگہ دیگر تربیت کی حقیق موت موت ہے جاتے ہیں اور دور اربیا اس جن کا تعلق دین ہے اور اس کی تعلق ہی نہیں ہوتا چھائیاں شار کی جانے گئی ہیں اور لوگ دین سے نہیں ہوتا چھائیاں اور نیک کا سبب ہوتی ہیں اس کی خور ہوتا ہے اور اس کی طرف توجہ ہی ان میں موت ہے جی جو لیا جاتا ہے اور کوئی ان کی طرف توجہ ہی نہیں کرتا اور پھر نتیجہ دی ہوتا ہے جس کا مشاہدہ آئی کی دنیا ہیں ہم خود کر رہے ہیں۔

بہر حال آیت "وَ فَالُوْا كُونُوْا هُوْدًا اَوْ نَصَّرَى تَهْتَكُوْا "كَابِهَالَى الفاظ كَ تفصيل يوں ہے: "وقالت النصاري اليهود كونوا هوداً عهتدوا" (يهوديوں نے كہا كہتم سب يهودي ہوجاؤ بدايت يا جاؤگ) "وقالت النصاري كونوا نصاري عهدوا " (اورنفرانيوں نے كہا كہتم نفراني ہوجاؤ توبدايت يا فتہ ہوجاؤگ) ان تمام باتوں كى اصل بنياد ان كے باہمی اختلافات وگروہ بندياں اور ذاتى دشمنياں ونفاق كے سوا كيمنيں ۔

آئین إبرامین کی پیروی کا حکم

O " تُكُن بَلُ مِنَّةَ إِبُرْهِمَ حَنِيْفًا " وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ "

یہ جملہ دراصل یہودیوں اور نفرانیوں کے بیانات واظہارات کا جواب ہے کہ 'ان سے کہہ دیجے ہم آئین ابراہیم "
کی پیروی کرتے ہیں کیونکہ وہ واحد دین وآئین ہے کہ تمہارے تمام انبیاء جن میں ابراہیم اور میگرسب نبی شامل ہیں اس دین وائین کے پیروکا دینے اور ابراہیم "کے آئین میں یہ وائین کے پیروکا دینے اور ابراہیم "کے آئین میں یہ سب اختلافات اور گروہ بندیاں ہوتیں کہ جنہیں اہل بدعت نے ان کے آئین میں شامل کر دیا ہے تو وہ (ابراہیم ) بھی مشرک شار کئے جاتے کیونکہ جو چیز خدا کے دین کا حصہ نہ ہووہ لوگوں کوخدا کی عبادت واطاعت کرنے کی وعوت پر مشمل ہونے کی جائے غیر خدا کی طرف بلاتی ہے اور اس کو ''شرک'' کہتے ہیں۔ بنابراین آئین ابراہیم بی توحید و یک پرتی کا دین ہے اور اس

میں خدا کی طرف سے آنے والے احکام دوستورات کے سوا پھے نہیں (وہ غیراللد کے احکام وافکار پر ہرگر مشتمل نہیں)۔

كامل ايمان لانے يى تاكيد

° تُوْلُوَّاامَنَّا بِاللهِوَمَآاُنْزِلَ إِلَيْنَا"

خداوند عالم نے جب یہ بیان کر دیا کہ یہودیوں اور نفرانیوں نے مسلمانوں کواپنے مذہب کا اتباع کرنے کی دعوت دی تواس کے بعد خداوند عالم نے دین تی کی وضاحت کے طور پراس حقیقت کو بیان کیا کہ'' دین' خدا پر ایمان لانے اور خدا کی طرف سے آئے ہوئے تمام پیٹیبروں پر سسان میں کسی طرح کا فرق کئے بغیر سسایمان لانے سے عبارت ہوا و راس کا نام''اسلام'' ہے۔

اس مقام پریکات قابل توجہ کے مفدانے ارشادفر مایا: "فُولُوَّ اامَنَّا بِاللَّهِ وَمَا اُنُوْلَ اِلْبَیْنَا " (کہوکہ ہم ایمان لاے الله پراوراس پرجو ہماری طرف نازل کیا گیا) اس میں پہلے ' فدا پرایمان لانے ''کاذکر ہوااور اس کے بعد ''و مَا اُنُوْلَ اِلْبُنَّا " (اوراس پرجو ہماری طرف نازل کیا گیا) کہا گیا جبہ پہلی بات یعنی الله پرایمان لانا ''و مَا اُنُوْلَ اِلْبُنَّا " مَنَّ الله پرایمان لانا نہ صرف یہ کہ تاللہ سب کی اصل و میں شامل ہے کیونکہ اللہ کی طرف سے جواحکام آئے ہیں ان میں توحید پرایمان لانا نہ صرف یہ کہ تامل ہے بلکہ سب کی اصل و اساس اور بنیاد ہے تو اسے علیمہ وطور پر ذکر کرنے کی وجدا یک نہایت لطیف حقیقت کی طرف اثارہ مقصو ہے اووہ یہ کہ خدا پر ایمان لانا ایک فطرت ایک فطرت نہیں بلکہ ہرانیان کی فطرت میں خالق کے وجود کوت لیم کرنا شامل ہے۔

''خدا پرایمان لانے''کے ذکر کے بعدار شاد ہوا:''وَ مَاۤ اُنْزِلَ اِلَیْنَا'' (جو پھے ہماری طرف نازل کیا گیا)اس سے مرادقر آن مجیدیا قرآنی حقائق ومعارف ہیں۔

اس کے بعد موکی معلی کے عصلے کئے امور واحکام کا ذکر ہوا ( وَ مَمَا اُوْتِی مُوْلِی وَ عِیْلِی) اور ان دونبیوں (مولی عیسیٰ) کا ذکر ان کے ناموں کے ساتھ خاص طور پر اس لیے کیا گیا کہ گفتگو کے مخاطب یہود ونصاری متصاور وہ لوگوں کو صرف ان کی پیروی کرنے کی دعوت دیتے تھے۔

اس کے بعد تمام انبیاء " کوعطا کئے جانے والے احکام وحقائق ومعارف کا ذکر ہوا ﴿ وَ مَاۤ اُوْقِ النَّبِیتُوْنَ مِن سَّ بِقِهِمْ ) تاکہ تمام انبیاء " پرایمان لانے کی گواہی کمل ہو سکے اور اس امر کا ثبوت ال سکے کہ ہم خدا کے بھیج ہوئے نبیوں اور رسولوں میں کوئی فرق نہیں سجھتے بلکہ خداکی طرف سے آئے ہوئے ہونے کے حوالہ سے سب پرایمان رکھتے ہیں (لَا نُفَدِّقُ بَیْنَ اَحَہِ مِّنْهُمْ )۔ اس آیت میں بیربات بھی قابل توجہ ہے کہ اس میں دوطرح کے انداز ہائے بیان اختیار کئے گئے ہیں: ایک ''نازل کرنا''اور دوس ا''عطاکرنا''، ملاحظہ ہو:

> ا- ''وَمَآ ٱنْوَلَ إِلَى اِبْرَاهِمَ وَ اِسْلِعِيْلُ وَ اِسْلِحَى وَيَعْقُوْبَ وَالْاَسْبَاطِ" (نازل کرنا) ۲-"وَمَآ ٱوْقِیَمُوْسٰی وَعِیْسٰی وَمَاۤ اُوْقِیَ النَّیِیُّوْنَ مِنْ تَّ بِیْهِمْ" (عطاکرنا)

پہلے فقر ہے میں ''انزل الیتا'' اور دوسر ہے میں ''ایتائ'' یکنی'' ویٹا'' کے الفاظ استعال کئے گئے شایداس کی وجہ یہ وکداصل میں ''ایتائ'' یعنی' دینا' و' عطا کرنا'' کے مفہوم و معنی کو بیان کرنا مقصود تھا جیسا کہ سورہ انعام میں حضرت ابراہیم اور ان سے پہلے اور بعد والے انبیاء "کا تذکرہ کرنے کے بعد ضداوند عالم نے یوں ارشاد فرمایا: ''اُولیّک اَنْ بِنُی اَنْ بَیْنُ اللّٰ بَیْنُ اللّٰ ا

سوره ولقمان آيت ١٢:

\*" وَلَقَدُ إِنَّيْنَالُقُلُنَ الْجِكْمَةُ ".....،

(اورہم نے لقمان کو حکمت دی)

سورهء جاثيه، آيت ١٦:

(اورہم نے بنی اسرائیل کو کتاب وسلم اور نبوت دی)

پہلی آیت میں "لقمان" کو حکمت عطا کرنے کاذکر ہے اور دوسری آیت میں "بنی اسرائیل" کو کتاب و حکم اور نبوت عطا کرنے کا تذکرہ ہے جبکہ واضح ہے کہ لقمان نبی نہیں سے اور نہ ہی تمام بنی اسرائیل کو نبوت عطا کی گئی اس لیے" انزل" کی بچائے" ایتاک" " سس آتھ یا سستال ہوا اس کے علاوہ سے کہ یہود و نساری میں سے ہرایک اس بات کے دعویدار تھا کہ ابراہیم واساعیل واسحاق ویعقوب اور اسباط سب ان کے مذہب و ملت کے پیروکاروں میں سے تھے یہودی کہتے تھے کہ وہ

سب يبودى تصاور نفرانى كرت تقد كره وه وسب نفرانى تصاور وه (يبود و نسارى) يرعقيده ركھتے تھے كدين تن نفرانيت يا يہوديت بى ہاور وه وہ بى كھ ہے جومولى وسیلی كوديا گيا ' (مَا اُوْتِي مُوْلَى وَ عِيلَى) للذا اگر آيت ميں يوں كہاجاتا ' و ما او تى ابو اهيم و اسماعيل… ' ' تواس سے يہ بات ثابت نه ہو سكتی تقی كہ يہ صرات نود نبوت كے مقام برفائز تصاور ان پروى ہوتی تقی اور احکام ' نازل' ہوتے تھے بلكہ بيا مكان پيدا ہوجاتا كرائيس جو كھے خدانے ديا ہوہ وہ ي ہو مورى سے جومولى " و عيلى الله وجاتا كرائيس جو كھے خدانے ديا ہوہ وہ ي ہو مورى سے جومولى " وعيلى آئينا كرنى آلوني آل

بنی اسرائیل کے قبائل 0''وَالْهُ سُمِناط''

اسباط سبط سیج کا صیغہ ہے، پیلفظ' قبیلہ' اورایسے افراد کے گروہ کا متی دیتا ہے جو پدری سلسلہ نسب میں ایک ہی بارہ بی بی بال بی اساعیل کے قبائل کی طرح ہے اور وہ (اسباط بی اسرائیل) بارہ گروہ وقبائل سے جن میں سے ہرایک حضرت یعقوب کے بارہ بیٹوں کی نسل سے تھا یعنی ہر گروہ وقبیلہ کا پدری سلسلہ ونسب حضرت یعقوب کے بارہ بیٹوں کی نسل سے تھا یعنی ہر گروہ وقبیلہ کا پدری سلسلہ و خسرت یعقوب کے بارہ بیٹوں میں سے ایک بیٹو تک پہنچتا تھا۔ اس طرح وہ قبائل'' بارہ اسباط بی اسرائیل'' کہلاتے ہیں۔

مرد سے میں ارشاد تی تعالی ہے کہ جو کچھ اسباط پر نازل کیا گیا، تو اگر'' اسباط' کے لفظ سے گروہ اور قبائل مراد لیے جا کیں تو'' ان کی طرف نازل کرنے'' کی نسبت اس وجہ سے درست ہوگی کہ ان میں سے انبیاء " بھی شے لہذا ان انبیاء " کے حوالہ سے پورے قبیلہ کی طرف' نازل کرنے'' کے الفاظ استعال کئے گئے' ۔ اور اگر'' اسباط' سے مراد افرادوا شخاص لیے جا کیں تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ'' اسباط' سے بنی اسرائیل میں سے'' انبیاء " مقصودہوں کہ جن پروئی نازل ہوئی ، البتہ یہ بات بیا در ہے کہ اس صورت میں '' اسباط' کے لفظ میں براور ان پوسف "شامل نہیں ہو نظے کیونکہ وہ نی نہیں ہو تھے کیونکہ وہ نی نہیں سے اس آیت کی مانند ایک اور آیت سورہ نیاء میں بھی موجود ہے جس میں'' اسباط' (اولا دیعقوب ) کا تذکرہ ' انبیا گی'' کی فہرست میں ہوا ہے ایک اور آیت سورہ نیاء میں بھی موجود ہے جس میں'' اسباط' (اولا دیعقوب ) کا تذکرہ ' انبیا گی'' کی فہرست میں ہوا ہے ملاحظ ہو:

سوره ونساء، آيت ١٧٣:

\* " وَ اَوْ حَيْنَا إِلَى اِبْرِهِيمَ وَ اِسْلِعِيلَ وَ اِسْلِحَى وَ يَعْقُونَ وَ الْأَسْبَاطِ وَعِيلَى ".... ) (اور ہم نے وی کی ابراہیم کی طرف اوراساعیل واسحات ویقوب واسباط وعیسی کی طرف اوراساعیل واسحات ویقوب واسباط وعیسی کی طرف اوراساعیل واسحات ا

ايمان اور ہدايت كاربط

° فَإِنَّ امَنُو ابِيشُلِ مَا امَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْ ا

(پس اگروہ ایمان لے آئیں جس طرح تم ایمان لائے ہوتووہ ہدایت یا فتہ ہوجا ئیں گے )۔

اس آیت میں "مثل" کالفظ ایک قابل تو جدامر کے بیان کے لیے ہے جبکہ بظاہر۔ اصل میں۔ یوں کہنا چاہیے تھا: "اگر وہ اس پرایمان لے آئیں جس پرتم ایمان لائے ہوتو وہ ہدایت یا فقہ ہوجا نمیں گے "لیکن اس کی بجائے یوں کہا گیا :"اگر وہ اس طرح ایمان لے آئیں جس طرح تم ایمان لائے ہو" ، یہاں لیے کہا گیا تا کہ آئییں (یہود یوں اور نصر آنیوں کو) نی "آگر وہ اس طرح ایمان لے آؤجس پرہم لڑنے بھٹر نے اور جنگ وجدال کا بہانہ ہی نمال سکے کیونکہ اگر مسلمان ان سے یہ کہتے کہ تم بھی اس پرایمان لے آؤجس پرہم ایمان لائے بیل تو بھٹر نے اور جنگ دوہ یوں جواب دیتے ۔ جیسا کہ انہوں نے کہا بھی ہے ۔ "ہم توصر ف اس پرایمان لائے بیں جو ہم پر نازل کیا گیا اور اس کے علاوہ کسی چیز کوئیں مائے "کین اگر ان سے یہ کہا جائے کہ" ہم حق پر ایمان لائے بیں پس تم بھی اس طرح حق پر ایمان لے آؤٹ تو اس صورت میں ان کے پاس لرنے جھٹر نے اور دھمنی وخصومت کے لیے کوئی بہانہ باتی نہیں رہتا کیونکہ ان کے عقائد حق وحقیقت پر بینی نہیں ہے۔

O" فِي شِقَاقِ" عربي زبان مين 'شقاق'' كامعنی نفاق' جَفَّرُ اونزاع' آپس ميں الجھنااور افتر اق وجدا كى ہے۔

> خدائی نفرت ومدد کاوعده ° فَسَيَكُفِينَكُهُمُ اللهُ"

اس فقرے میں خداوندعالم نے اپنے نبی سے یہودونصاری کے مقابلے میں مددونھرت کا وعدہ فرمایا ہے جو کہ اس نے پوراکر دیا اور جب اس کی مشیت ہوگی تو وہ اپنی طرف سے مددونھرت کی پینمت ملت اسلامیہ کے لیے کممل کردےگا،

یا در ہے کہ بیفقرہ (فَسَیکُفِیگُهُمُ اللّٰہُ) سابق اور لاحق (پہلے اور بعد میں ذکر ہونے والے دوفقروں) کے درمیان' جملہ معرض' کے طور پر ہے۔

خدائی رنگ

° صِبْغَةَ اللهِ وَمَن الحسن مِن اللهِ صِبْغَةً "

"صبغة" يعنی ایک طرح کارنگ يهال اس سے مراديہ ب که بدايمان جس کا تذکره کيا گيا به ہمارے ليے ایک خدائی رنگ ہے يهوديت خدائی رنگ ہے يهوديت اور بيسب سے بہتر رنگ ہے يهوديت اور نفر ان بيس جو كددين ميں تفرقداور انحراف پر جنی ہے۔

بندگی کااقرار

" وَنَحْنُ لَهُ عَبِدُاوُنَ

(اورہماس کی عبادت کرتے ہیں)۔

يه جمله عاليه بهاس ليه اس كامعنى يول بوگا: "عالانكه بم اس كى عبادت كرتے بين" كويا يه پہلے جمله ' صِبْغَةَ الله عن الله عِبْدَةُ عَنْ الله عِبْدَةُ عَنْ الله عِبْدَةُ عَنْ الله عِبْدَةً "كى دليل وسبب كى حيثيت ركھتا ہے بنابراي اس سے مراديه بوگا "چونكه بم صرف الله عِنْ الله عِبْدَ الله عِنْ الله عَنْ الله عِنْ الله عِنْ الله عَنْ الله عِنْ الله عَنْ الله ع

خداکے بارے میں جھگڑا کیوں

O "قُلُ آتُحَا جُّونَنَا فِي اللهِ"

( کہدو یجئے کیاتم ہمارے ساتھ خداکے بارے میں جھٹراکرتے ہو )۔

اس آیت کا مطلب بیہ کہان سے کہو! اے اہل کتاب! تم جارے ساتھ خدائے بارے میں چھڑا کیوں کرتے ہو تمہارااییا کرنا درست نہیں۔

اس کے بعد جھڑا کرنے کے ناورست ہونے کی وجہ بیان کی گئے ہے اوروہ بیکہ: '' وَهُوَ مَ بُّنَا وَ مَ بُّكُمُ ۖ وَلَنَا اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُكُمْ ۚ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ '' (جَبَه وہ ہمارا بھی رب ہے اور ہمارے اعمال ہمارے لیے بیں اور تمہارے اعمال تمہارے لیے بیں اور ہم صرف ای سے اخلاص رکھتے ہیں )۔

اباصل موضوع کی وضاحت کے لیے عرض ہے کہ: جب دوپیروکارآپس میں اس شخصیت کے بارے میں نزاع اور جھگڑا کریں جس کی وہ پیروی کرتے ہوں توان کے جھگڑا کرنے کی وجددرج ذیل تین وجوہات میں سے ایک ہوگی:

(۱)۔ دونوں پیروکاروں کا متبوع مختلف ہے یعنی ان میں سے ہرایک الگ الگ شخصیت کی پیروکی کرتا ہے اور

ہرایک سہ چاہتا ہے کداپنے متبوع ( جس کی وہ پیروی کرتا ہے ) کودوسرے پیروکار کے متبوع پر برتری دےاوراپنے رب کو دوسرے کے رب سے بہتراورافضل ثابت کرے جبیبا کہ بت پرست اورمسلمان کرتے ہیں۔

(۲)۔ دونوں بیروکارایک ہی شخصیت کی بیروی کرتے ہوں لیکن ہرایک بیر چاہتا ہو کہ اپنے آپ کو اپنے متبوع سے قریب تر اور دوسرے کو دور تر ثابت کرے اور خود کو اپنے متبوع کے مقرب ہونے کی تمام ترخصوصیات کا حامل ہجھتا ہو جبکہ دوسرے کو آن سے محروم قرار دیتا ہو۔

یہ ہیں وہ تین اسباب و دجوہات جوعام طور پر فریقین اور دو پیرو کاروں کے درمیان اختلاف ونزاع اور جھگڑ ہے کا باعث بنتے ہیں جبکہ مسلمانوں اور اہل کتاب کے درمیان اختلاف ونزاع کے ان تین اسباب میں سے کوئی ایک بھی موجو دنہ تھا کیونکہ:

(۱) ان دونول کامتوع ورب اور معبودایک ہے (وَهُو مَ رَبُّنَاوَ مَ رَبُّنَا وَ مَ رَبُّنَا وَ مَ رَبُّنَا

(۲) ہرایک کے اعمال خوداس سے بی تعلق رکھتے ہیں کسی ایک کے اعمال کا دوسرے کے اعمال سے کوئی تعلق منہیں اور ہرایک اپنے اعمال کا خود ذمہ دار ہے (وَلَنَآ اَعْمَالُكُمْ اَعْمَالُكُمْ )۔

(۳) مسلمان اپنے دین میں اخلاص رکھتے ہیں اور دین کی بابت کسی طرح کے کمزور مؤقف کے حامل نہیں (وَ نَحْنُ لَدُهُ خُلِصُونَ ) ۔

بنابرایں ایسی کوئی وجہ نظر نہیں آتی جس کی بناء پر اہل کتاب مسلمانوں سے نزاع کریں اس لیے خداوند عالم نے زیر نظر آیت میں سب سے پہلے ان کے مسلمانوں سے جھڑ اونزاع کرنے کی نفی کی ( قُلُ اَ تُحَا جُوْنَدَا فِي اللهِ)۔اس کے بعد دیگر سے اختلاف ونزاع کے مذکورہ تین اسباب کی نفی کی تا کہ سی قسم کا شک وشبہ باقی ندر ہے۔

یہودونصاریٰ کا انبیاء کے بارے میں اظہار

O "أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَهِمَ ٠٠٠ كَانُواهُوْدًا أَوْنَطُرَى"

دونوں فریق (یہودی اور نفرانی) اس بات کے مدعی تھے کہ ابر اہیم "واساعیل" واسحاق ویقوب واسباط کا تعلق ان سے ہے یعنی وہ یہودی تھے یا نفرانی تھے فریقین کا میدوی کہ وہ ان سے تعلق رکھتے تھے ان کے اپنے تنیک گویا اس بات کا ثبوت تھا کہ وہ انبیاء یہودیت کے مسلک پر تھے یا نفرانیت کے عقیدے پر تھے یا میہی کہا جا سکتا ہے کہ انہوں نے "مراحت" کے ساتھ کہا کہ وہ انبیاء یہودی یا نفرانی تھے جیسا کہ اس کا ثبوت درج ذیل آیت میں ملتا ہے: ملاحظہ ہو:

سورهءآلعمران،آيت ۲۵:

"يَا هُلَ الْكِتْبِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبُرهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْلِى لَهُ وَالْإِنْجِيْلُ إِلَّا مِنَ بَعُومٍ أَ اَفَلا تَعْقِلُونَ"-

(اے اہل کتاب! تم ابراہیم کی بابت نزاع وجھڑا کیوں کرتے ہو جبکہ تورات اور انجیل توان کے بعد نازل کی گئی ہیں' کیاتم عقلندی سے کام نہیں لیتے!)

(اس آیت میں یہودونصاریٰ کے دعوؤں کی قلعی کھول دی گئی ہے۔)

علم خداسے نقابل ممکن ٹہیں

°° قُلُءَ أَنْتُمُ أَعُلَمُ أَمِلَهُ °

اس آیت میں خداوندعالم نے ارشاد فرمایا کدان يهوديوں اور نفرانيوں سے كهدد يجئے كرآياتم زياده علم وآگانى ر کھتے ہو یا خدا؟ جبکہ خدانے ہی ہمیں اور تمہیں اپنی مقدس کتاب میں اس بات سے مطلع و آگاہ کیا ہے کہ موکی وعیسی اور ان پر نازل کی جانے والی کتابیں ( تورات وانجیل ) ابراہیم اور دیگر مذکورہ انبیاء کے بعد آئیں۔

*حتم*ان شہادت ظلم عظیم ہے

O" وَمَنْ اَظْلَمُ مِثَنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنَ اللهِ"

(اس سے بڑا ظالم کون ہے جواپنے ماس اس گواہی کو چھیائے جوخدا کی طرف سے آئی ہے )۔

اس سے مراد یا توبیہ ہے کہ:اس سے بڑا ظالم کون ہوسکتا ہے جوبیدد کھے بھال کر کداللہ تعالی نے شریعت موئ " یا شریعت عیسی می کوابراہیم اور دیگر مذکورہ انبیاء کے بعد نازل کیا، چھیا لے اوراس پر پردہ ڈال دے۔

یا بیرکہ: اس سے بڑا ظالم اورکون ہے جوخدا کی اس گواہی کو چھپائے کہ بیدا نبیاء (ابراجیم اور دیگر) تورات وانجیل

آيت مين مذكورلفظ "شَهَادَةً" سےمراداگر ببلامعنى لياجائے تواسے اصطلاحى طور ير" شہادت كل" كماجا تا ہے اورا گردوسرامعنی مرادلیا جائے تواسے' شہادت ادا'' کہتے ہیں تا ہم پہلامعنی ہمارے نز دیک درست ہے۔ (یا در ہے کہ 'شہادت محل' سے مراد دیکھنا' جاننا اور اچھی طرح آگاہ ہونا ہے اور' شہادت ادای'' سے مراد گواہی

دیناہے)۔

برخض اینا اعمال کاجوابدہ ہے "تلک اُمَّةٌ قَدُ مُخَلَثْ".

اس آیت میں خداوند عالم نے ارشا وفر ما یا کہ وہ لوگ تو آب گزر چکے ہیں ان کے اعمال ان کے لیے اور تمہارے اعمال تمہارا کے بارے میں کوئی سوال نہیں کیا جائے گا' یعنی ان کے بارے میں تمہارا آپس میں الجھنا اور یہ بحث کرنا کہ وہ کس گروہ سے تعلق رکھتے تھے تمہارے لیے ہرگز فائدہ مند نہیں اور نہ ہی ان کے بارے میں بحث و گفتگو اور اختلاف و نزاع نہ کرنا تمہیں کوئی ضرر و نقصان پہنچا سکتا ہے بلکہ تمہارے لیے توصرف بیضروری ہے کہ تم ان کاموں میں مصروف رہوجن کی بابت قیامت کے دن تم سے پوچھ کچھ ہوگی۔

یادر ہے کہ یہ آ سہ اس سے پہلے بھی انہی الفاظ کے ساتھ ذکر کی جا چی ہے (ملاحظہ ہو آ یہ ۱۳۳) اس کے دوبارہ ذکر کی وجہ یہ ہے کہ وہ لوگ سے بہودی اور تھرانی سے حضرت ابراہیم اور دیگرا نبیاء کے بارے میں نزاع و جھڑا کرنے کے بسود کام میں صدے زیادہ بڑھ چکے تھے جبکہ وہ اس حقیقت سے آگاہ بھی ہوچکے تھے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام حضرت موسی اور حضرت عیسیٰ سے پہلے تھے لیکن اس کے باوجود وہ لوگ ان کے بہودی یا تھرانی ہونے کے بارے میں بحث و نزاع کی آخری صدوں کوچھونے لگے تھے اس لیے خدائے ارشاوٹر مایا کہم اس بے فائدہ بحث میں نہ پڑوکیونکہ وہ تو اب گزر کی آخری صدوں کوچھونے لگے تھے اس لیے خدائے ارشاوٹر مایا کہم اس بے فائدہ بحث میں ان کے اعمال ان کے ببودی یا تھرانی ہوئے کو ثابت کرنے سے تم کیا فائدہ حاصل کر سکتے ہو حقیقت یہ ہے کہ اگر کیا جائے گا۔ لہذا صرف ان کے ببودی یا تھرانی ہوئے کو ثابت کرنے سے تم کیا فائدہ حاصل کر سکتے ہو حقیقت یہ ہے کہ اگر وہ لوگ (ببود و نصار کی) اپنی بحث کو اس بے فائدہ پہلو میں محدود کر کے نزاع واختگاف کی راہ پر چلنے کی بجائے نبیوں اور پیغیمروں کے طالات زندگی اور ان کے پائے زیادہ فائدہ مند ہوتا جیسا کہ قر آن مجید نے انبیاء کرام سے کہ اگل ایمان ان حالات و دا تعات کا مطالحہ کرنے کے بعد ان کے بعد ان کے بعد ان کے بعد ان کے بارے میں فورو فکر اور میا جورو فکر اور میا ہو کہ کہ کہ الی ایمان ان حالات و دا تعات کا مطالحہ کرنے کے بعد ان کے بارے میں کامیاب بارے میں اچھی طرح فورو فکر کر کر ان سے بی عملی زندگی میں مین حاصل کر کے کردار ساز تی کے قبل میں کامیاب ہو سکیں۔

# روايات پرايك نظر

حنيفيت كي اصل واساس

تفیرعیاشی مین آیت مبارکه "قُلْ بَلُ مِلَّةَ إِبْرُهِمَ حَنِیْفًا" ... کی بابت منقول ہے، حضرت امام جعفر صادق علیه السلام نے ارشادفر مایا: (الحنیفیة فی الاسلام) تقیقت مین تحقیقیت "اسلام میں ہے۔ (صدیفیت لینی خلوص دیا کیزگی اور یاک وطاہر ہونا)۔

حنیفیت کی وسعت

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ ٹے فرمایا:''حدیثیت'' کا دائرہ بہت وسیع ہے اور ہر چیز اس کے دائر ہیں آجاتی ہے یہاں تک کہ موٹچھوں کا کا ٹنا' ناخن اتار نا اور ختنہ کرنا بھی اس کے باب سے ہے۔

صنيفيت يعني يأكيز گي

تفییر قمی میں مذکورہے کہ: خداوند عالم نے حضرت ابراہیم "پر 'مصنیفیت' نازل فرمائی اوراس سے مراد' طہارت و پاکیزگی'' ہےاوروہ دس چیزیں ہیں:

أن مين پانچ سرمين اور پانچ بدن مين بين سركى پانچ چيزين يوين:

(اخت الشارب اعفاء اللحي طمر الشعر السواك الخلال)

ا \_ مو تجھوں کا کا شا۲ \_ داڑھی رکھنا \_ سے بالوں کا درست کرنا (سنوارنا) ۴ \_ مسواک کرنا ۵ \_ دانتوں میں خلال

اوربدن کی پانچ چیزیں پیویں:

(اخذالشعر من البدن الختان قلم الإظفار الغسل من الجنابة والطهور بالماء) البدن كزائد بال صاف كرنا-٢ ختنه كرنا-٣ منافن كائا- ٣ جنابت كالخسل كرنا ٥ ما في سعطهارت

بسی کے کہ استخاء کرنا ۔ یہی پاکیزہ حدیثیت ہے جسے حفزت ابراہیم "لے آئے اور بیاب تک منسوخ نہیں ہو کی اور نہ ہی قیامت تک منسوخ ہوگی۔

۔ اس روایت میں ''طم الشعر'' سے مراد بالوں کا بنانا سنوارنا ہے مُذکورہ بالا روایت کے معنی ومفہوم پر مشتل کثیر روایات فریقین .....شیعه وین .....کی کتب میں ذکر کی گئی ہیں۔

مخاطب ومصداق كانتعين

كتاب كافى اورتفسير عياشى مين حضرت امام محمد با قرعليه السلام سئة يت مباركه " قُوْ لُوَّا الْمَنَّابِ اللهِ ٠٠٠ " كَيْفسير مين مذكور سرة ية في ارشاوفر ما يا:

(انما عنی بہا علیا و فاطمة والحسن والحسین وجرت بعد همه فی الآئمة) اس سے مرادعلی و فاطمہ وحسن وحسین ہیں اوران کے بعد دیگر آئم پیشی اس میں شامل ہیں (یعنی وہی اس کے مخاطب ہیں)۔

ال حدیث سے مذکورہ معنی مرادلینا اس لیے بھی صحح اوردرست قرار پاتا ہے کہ بین طاب ( فُوْلُوَ ا اُمتَّابِاللّهِ ۱۰۰ )
حضرت ابراہِم علی اس دعا کے بعد ہوا ہے جس میں انہوں نے اپنی ذریت میں 'امت مسلم' قراردینے کی تمنا کی ( وَ مِنْ 
دُسِّ یَّیْنِیْنَا اُمَّدَ قُمْسُلِمَةً گُلْک ) البتہ اس خطاب کا تمام مسلمانوں کے لیے ہونا مذکورہ معنی مراد لینے سے منافات نہیں رکھتا یعنی اگر دونوں معنے مراد لیے جا تھی تب بھی کوئی حرج لازم نہیں آتا کیونکہ جہاں حضرت ابراہیم علی فالبنی ذریت ونسل میں سے ''امت مسلم' قراردینے کا تعلق ہے تواس کے بارے میں توصورت امر واضح ہے کیکن اس کے ساتھ سامتھ بیام بھی مسلم الثبوت ہے کہ تمام مسلمان خدا پر ایمان لانے کے مکلف ہیں (ان پر لازم وضروری ہے کہ وہ خدا پر ایمان لا تمیں ۔۔۔۔) اس لیے اگر یہ کہا جائے توکوئی حرج لازم نہیں آتا کہ '' فُوْ لُوَ الْمَنَّائِ اللّٰهِ ۔ ۔ '' کا مخاطب ایک لحاظ سے میں واضح میں اور حیال اور میں اور میں اور میں اور میں اور میں اور میاں اور میاں اور میاں الے صحیح ہے کہ اس طرح کے خطاب میں عام اور خاص دونوں پہلو محوظ ہوتے ہیں اور معنی ومفہوم کے مرات کے مختلف ہونے کی وجہ سے خاطب بھی مختلف ہوجا تے ہیں جیسا کہ ہم نے اسلام اور ایمان کے مراتب ودرجات کی بحث میں واضح طور پر بیان کیا ہے۔۔

خدائی رنگ یعنی اسلام اور ولایت

تفیر فی سے حضرت امام جعفر صادق میا امام محمد باقر علیه السلام اور کتاب معانی الاخبار میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے "حِبْغَةَ اللهِ" (الله کارنگ) کی تفییر میں منقول ہے کہ اس سے مراد "اسلام" ہے۔

كتاب كافى اورمعانى الاخبارين حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سے منقول ہے آپ نے فرمايا: "صِبْغَةَ الله "كن آيت سے مراد ميہ ہے كہ ميثاق كے وقت مؤنين نے اپنے آپ كؤ "ولايت" كے رنگ سے مزين كرليا-

ندکورہ بالاحدیث دراصل زیرنظر آیت کی باطنی تفییر کے باب سے ہے ادرانشاءاللہ'' باطنی تفییر'' کی بابت ہم بعد میں وضاحت کریں گےادر'' ولایت'' و'میٹاق'' کے معانی کوجھی بیان کریں گے۔

### آيات ١٦٢ تا ١٥١

- وَ كَانُ لِكَ جَعَلْنُكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَرَ آءَ عَلَى التَّاسِ وَ يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ أَمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَرَ آءَ عَلَى التَّاسِ وَ يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَرِيدًا وَ مَا جَعَلْنَا الْقِبُلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا وَلَا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبَعِعُ الرَّسُولُ عَلَيْهُا وَ الله عَلَى الله ع
- قَدُ نَرِى تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّبَآءَ ۚ فَلَوُ لِيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضُهَا ۗ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَةً وَإِنَّ وَجُهَكَ شَطْرَةً وَ وَمَا اللهُ مِعْافِلٍ عَبَّا اللهُ بِغَافِلٍ عَبَّا اللهُ ال
- وَلَمِنَ اَتَيْتَ الَّذِينَ اُوتُوا الْكِتْبَ بِكُلِّ ايَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا اَنْتَ شَا اللهِ قِبْلَتَكُ وَمَا اَنْتَ شَا اللهِ قِبْلَتَهُمُ وَمَا اَنْتَ شَا اللهِ قِبْلَتَهُمُ قَلَ اللهِ قَبْلَتَهُمُ قَلَ اللهِ قَبْلَتَهُمُ قَلَ اللهِ قَبْلَتَ اللهِ قَبْلَتَهُمُ قَلَ اللهِ اللهِ قَبْلَةِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ قَلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

- اَلَّذِيْنَ اتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ يَعْدِفُونَهُ كَمَا يَعْدِفُونَ اَبْنَا عَهُمُ وَإِنَّ فَرِيْقًا قِنْهُمُ لِيَكُنُونَ الْكَتَّ وَهُمُ يَعْلَمُونَ ﴿
   قِنْهُمُ لَيَكُتُ وَنَالُحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿
  - ٱلْحَقُّ مِنْ مَّ بِّكَ فَلاتَكُوْنَنَّ مِنَ الْمُنتَرِيْنَ هَ
- وَلِكُلِّ وِجْهَةُ هُومُ وَلِي اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَه
- وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرًا لْسَعِدِ الْحَرَامِ \* وَإِنَّذَ لَلْحَقَّ مِنْ مَّ بِنِكَ \* وَمَا لِلْهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ
- وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَالْسُجِدِ الْحَرَامِ ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُو الْحَرْامِ ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُو الْحَرْامِ ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُو الْحَرْامِ ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللّهُ الللللَّا ال
- كَمَا آنْ سَلْنَا فِيكُمْ مَسُولًا مِّنْكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمُ الْتِنَا وَيُزَكِّيْكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ
   الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّالَمُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ شَ

#### . گر جمه

"بہت جلدے وقوف لوگ کہیں گے کہ انہیں (مسلمانوں کو) سی نے اس قبلہ سے چھیردیا ہے جس کی طرف بیمند کرتے تھے' کہدد بیجئے کہ شرق ومغرب خدا ہی کے لیے ہیں' وہ جسے جاہتا ہے سیدھا (IMY) راستد کی ہدایت کرتاہے' .... ''اوراس طرح ہم نے شہیں درمیانی امت قرار دیا ہے تا کہتم لوگوں پر گواہ ہواور رسول تم پر گواہ ہوں اور توجس قبلہ کی طرف پہلے مند کرتا تھااہے ہم نے اس لیے قبلہ قرار دیا تھا تا کہ ان لوگوں کو جان لیں جورسول کی پیروی کرتے ہیں اور ان لوگوں کو جو پچھلے یاؤں بلٹ جانے والے ہیں اگر جدیہ بات ( قبلہ کی تبدیلی کے تھم کوتسلیم کرنا ) بہت گراں ہے تگران لوگوں پرنہیں جنہیں خداوند عالم نے ہدایت فرمانی اور خدا ہرگز تمہارے ایمان کو ضائع نہیں کرتا کیونکہ وہ لوگوں پر مہربان اور رحم (IMM) "جم دیکھتے ہیں کہتم آسان کی طرف نگاہ کرتے رہتے ہوئیں ہم ضرور تمہارا رخ اس قبلہ کی طرف پھیردیں گےجس ہے تم خوش ہوئتم ابنارخ مسجد الحرام کی طرف کرلواورتم جہاں کہیں بھی ہواس مسيد كى طرف رخ كراؤجن لوگول كوكتاب عطاكى كئ بوه الحيمى طرح جانت بين كدير يحم صحح بهاور خدا کی طرف ہے آیا ہے خداتمہارے اعمال سے ہرگز غافل نہیں'' (IMM) ''اگرتم ہرطرح کی دلیل وثبوت ان کے سامنے پیش کروتب بھی بیتمہارے قبلہ کی پیروی نہیں کریں گے اور تم بھی ان کے قبلہ کی پیروی نہ کرو گے اور وہ بھی ایک دوسرے کے قبلہ کی بیروی کرنے والنبيس بين اورا گرتم ان كى نفسانى خوامشات كى بيروى كروجبكة تمهارے ياس علم بھى آچكا بتوتم (ma) ظالموں میں سے ہوجاؤ گے''….

| س (پیغیر اسلام) کو ای طرح پیجانتے ہیں               | ' "جنہیں ہم نے کتاب عطا کی ہے وہ ا                     | )        |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------|
| ے ایک گروہ ایا ہے جوحق کو پہچانے کے                 | ہے اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں تاہم ان میں ۔             | 9        |
| (144)                                               | وجودچھپا تاہے۔۔۔                                       | باو      |
| ) حق ہے اس کے بارے میں شک کرنے والوں                | مستوں ہوں۔<br>) "تمہارے پروردگار کی طرف سے بیر (تھم    | <b>O</b> |
| (11"4)                                              | ں سے نہ ہوجا تا''                                      | مدر      |
| ف رخ كرتا ب بن تم نيكيول مين ايك دوسر ف             | " " برگروه کیلئے ایک سمت ہے اور وہ اُس کی طر           | )        |
|                                                     | سبقت حاصل كروتم جهال بهي مو كے خداتم سب كو             |          |
| (10°A)                                              | قادر ہے "                                              | پر       |
| طرف کولویہ تمہارے پروردگاری طرف سے حق کا            | ا " تتم جہاں ہے بھی نگلوا پنارخ مسجد الحرام کی         | )        |
| (1179)                                              | کم ہے اور خدا تمہارے اعمال سے ہر گز غافل نہیں''        | 5        |
| كى طرف كراؤتم جهال بھي ہوا ہے مند سجد الحرام        | ا "اورتم جہال ہے بھی نکلوا پنارخ مسجدالحرام            | C        |
| ر کسکیں سوائے ظالم وشمگر لوگوں کے کہتم ان سے        | باطرف کروتا کہلوگ تمہارے خلاف جحت قائم نہ              | 5        |
| ا بخ داول میں رکھو تا کہ میں تم پراپنی نعمت کو مکمل | رِّزنه دُرو بلکه صرف میرا (میری نافر مانی کا) خوف      | T.       |
| (10+)                                               | ردول كه ثنايدتم مدايت يا فته هوجاؤ''                   | 5        |
| یں سے ایک رسول تمہاری طرف مبعوث کیا تا کہ           | (بیای طرح ہے) "جس طرح ہم نے تم!                        | Ċ        |
| فس كريئ مهمين كتاب وحكمت كي تعليم دراور             | اری آیتیں تمہارے سامنے پڑھے'تمہارا تزکیۂ <sup>ان</sup> | h        |
| (101)                                               | يجيم نبين جانة تمهين اس كاعلم عطا كرك                  | ĝ.       |
|                                                     |                                                        |          |

## تفسيروبيان

ان آیات (۱۲۳ سیسان) میں خور وفکر اور تدبر وتفکر کرنے سے واضح طور پر معلوم ہوجا تا ہے کہ بیسب اپ خصوص انداز کر تیب وسلسل کے ساتھ ایک ہی مطلب وحقیقت کو بیان کرتی ہیں اوروہ ہے کعبہ کو مسلمانوں کے لئے قبلہ قرار دینا 'بنابرایں بعض محققین ومفسر بین کا بیہ کہنا کہان آیات میں نقذم اور تا خرپایاجا تا ہے یا بیہ کہان میں تا تح ومنسوخ آیات بھی ورد ہیں قطعانا درست اور نا قابل توجہ بات ہے بیہاں تک کہ بعض محدثین حضرات نے اس سلسلہ میں کچھروایات بھی ذکر کی ہیں توبیسب کچھ چونکہ آیات کے ظاہری الفاظ ومعانی سے متصادم ہے اس لیے اسے کسی صورت میں قابل اعتماء قرار نہیں دیا جاسکا۔

قبله كى تنبديلى كائتكم اوراس پراعتراض ° سَيَقُوْلُ الشُّفْهَ آءُ مِنَ النَّاسِ . . . "

سے کافر مان جاری کیا اور اس کے ماتھ ساتھ اس آیت عمیں ملمانوں کو اس امری تعلیم بھی دی گئی ہے کہ وہ سفیہ و بے وقوف دینے کافر مان جاری کیا اور اس کے ساتھ ساتھ اس آیت عیں مسلمانوں کو اس امری تعلیم بھی دی گئی ہے کہ وہ سفیہ و بے وقوف لوگوں لینی ان یہود یوں کو جو اپنے قبلہ لیعنی بیت المقدس کے سلسلے میں بچا تعصب کا شکار ہیں اور ان کے ان مشرکین کو جو جھڑ اوز ان کرنے کے لیے بہانہ جوئی کرتے رہتے ہیں کس طرح دندان شکن جواب دیں اور ان کے اعتر اضات کو کس طرح روز کریں جبکہ اس سے پہلی آیات میں خداوند عالم نے قبلہ کی تبدیلی کے سلسلے میں پہلے حضرت ابراہیم کی وہ وہ عاجوانہوں نے عطاکی جانے والی عزت واعز از ان کے فرزند حضرت اساعیل پر ہونے والی عنایات حضرت ابراہیم کی وہ وہ عاجوانہوں نے کعب کہ کہ پینیم راسلام اور امت مسلمہ کے لیے گئان دونوں (ابراہیم واساعیل) کا بیت اللہ کو تعمیم کرنا اور اسے عبادت کے بیاک و بیا کیزہ کرنے والے تعمم کے لیے پاک و بیا کیزہ کرنے والے تعمم کے میں نہایت انہوں تے دولوں ہے اور بیات کی وضاحت کی مختاج نہیں کہ بیت المقدس سے کو بہ کی طرف قبلہ کی تبدیلی کا مسئلہ دینی واقعات میں نہایت ایمیت کا حامل ہے اور ان شری احکامات میں سے سب سے زیادہ اہم اور بنیا دی حیثیت رکھتا ہے جو واقعات میں نہایت ایمیت کا حامل ہے اور ان شری احکامات میں سے سب سے زیادہ اہم اور بنیا دی حیثیت رکھتا ہے جو

حضرت پیغیبراسلام کی مکہ سے مدینه منورہ کی طرف ہجرت کے بعداوراسلام کے بنیادی اصولوں اور حقائق ومعارف کے عام ہوجانے کے زمانے میں صادر ہوئے للذا یہودی وغیرہ اس حکم پر کسی صورت میں خاموثی اختیار نہیں کر سکتے تھے اور نہ ہی اس فر مان کوتسلیم کرنے پر تیار تھے کیونکہ وہ پیمجھتے تھے کہ قبلہ کی تبدیلی سے ان کا ایک بہت بڑااعزازان سے چھن جائے گا اور وہ جس چیز کی وجہ سے مسلمانوں اور دیگر فدا جب والوں کے سامنے فخر ومباہات کرتے ہیں (قبلہ) اس سے محروم ہوجا کیں گے اورصرف یہی نہیں کہ قبلہ جیسے اہم دینی اعز از سے محروم ہوں گے بلکہ ریہ بہت بڑا اعز ازمسلمانوں کے دین کوحاصل ہوجائے گا اوروہ مزیدتر قی پالیں کے کیونکہ اس طرح وہ سب اپنی عبادات اور دین فرائض کی ادائیگی کے وقت ایک ہی مرکزی نقطہ پر یکجا ہول گے جس کے نتیج میں ان کے درمیان ہر<sup>قت</sup>م کے اختلافات اور ظاہری و باطنی تفرقے ختم ہوجا <sup>عی</sup>ں گے اور وہ سب متحد<sup>\*</sup> یک رنگ و یک صدا ہوکرا پنے دین اسلام کو دنیا کے گوشہ گوشہ تک پہنچانے میں کامیاب ہوجا تیں گے اور کعبہ کی طرف منہ کر کے عبادات بجالانے کا حکم مسلمانوں کے دلوں میں گھر کرلے گا کیونکہ بیچکم ان کی معنوی قدروں میں اضافہ و استحكام بيداكرد مع كاجوكه طبهارت ودعاوغيره جيسا دكام كي نسبت الل اسلام كفوس مين زياده موثر ثابت بوسكتا باوربيه بات یمود بول اورمشرکین عرب کے لیے سخت نا گوارا ہے کیونکہ وہ سب اور خاص طور پریمودی ۔ جیسا کہ قرآن مجید میں مذکوران کے واقعات سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے ..... می<sup>ع</sup>قیدہ رکھتے تھے کہ عالم طبیعت میں نامحسوس امور کی کوئی حیثیت و وقعت ہی نہیں اس لیے جب بھی ان کے پاس کوئی ایساتھم خدا کی طرف سے آتاجس کا تعلق ظاہری عمل سے نہ ہوتا تو وہ اسے کسی ضروری بحث و گفتگواورسوچ و بیچار کے بغیرفورا قبول کر لیتے تھے اور اگر کوئی ایسا حکم آتاجس کا تعلق ظاہری عمل سے ہوتا مثلاً جنگ و جہاد بجرت اور سجیدہ وتسلیم امر کا تھم وغیرہ کہ جس کا تعلق عالم محسوسات سے ہے اس کا فوراا نکار کر دیتے اور اس کی خلاف ورزی پر کمر بسته نظرا ٓ تے تتھے اورا سے کسی صورت میں تسلیم کرنے کو تیار نہ ہوتے تھے بنابرایں وہ قبلہ کی تبدیلی کے حکم يركيونكرخاموش يااسے تسليم كرسكتے تھے؟

بہر حال خداوند عالم نے اس آیت میں قبلہ کی تبدیلی کے بارے میں یہود یوں اور نھرانیوں کے اعتراضات سے مسلمانوں کو پہلے ہی مطلع کر دیا اور اپنے نبی کوان کے اعتراضات کے جوابات سے بھی آگاہ کر دیا اور آنحضرت کواچھی طرح اس بات کی تعلیم دی کہ س طرح یہودونصاری کے اعتراضات کا دندان شکن جواب دیں۔

اب دیکھیں کہ اس سلسلہ میں (قبلہ کی تبدیلی کی بابت) یہود ونصاریٰ کے اعتراضات کیا شخصاور خداوند عالم نے ان کے کیا جوابات دیئے؟

يهودونصاري كاعتراض كاخلاصه

قبلہ کی تبدیلی کا تھم اس لیے درست نہیں کہ بیاس مقدس مقام سے روگر دانی پر مشتل ہے جے خداوند عالم نے گزشتہ انبیاعلیم السلام کے لیے قبلہ قرار دیااس مقام کی عظمت وتقدس کی اس سے بڑی دلیل کیا ہوسکتی ہے کہ اس میں پائی جانے والی

خصوصت کی وجہ سے خدانے اسے تمام سابقہ انبیاء کے لیے قبلہ ہونے کا شرف عطافر مایا لہذااب اسے کی وجہ کے بغیر تبدیل کردینا کیونکر درست قرار دیا جاسکتا ہے؟ اگر ہی کہا جائے کہ پہم خدانے صادر فر مایا ہے تو بیٹ خی کی کونکہ خدانے ہی تو بیت المحقد می کوقبلہ قرار دیا ہے اور وہ اپنے اس فیصلے کو کس طرح تبدیل کرسکتا ہے اور اپنے تھم کو کیونکر منسوخ کرسکتا ہے؟ (کیونکہ یہودی احکام میں نئے کے قائل بی نہیں اور وہ پی عقیدہ رکھتے ہیں کہ خداا پ تھم کو منسوخ نہیں کرتا جیسا کہ ان کے اس عقیدہ کی بابت آیت " مَانَ نُستُخ مِنْ ایَافِ اَوْنُنْسِیها ۔ . "کی تغییر میں بیان کیا جا چکا ہے) اور اگر بیا ہا جائے کہ بیتم خدا کی طرف سے نہیں تو اس کو تسلیم کرنا سید سے داستہ سے انحراف کرنے اور ہدایت سے گراہی و صلالت کی طرف جانے کا باعث ہوگا 'یا و سے نہیں تو اس کو تعلیم کرنا سید سے داستہ سے انحراف کی بابت یہ تفصیل قرآن مجید میں اس تر تیب کے ساتھ صراحیا تو خدکور نہیں لیکن خدا کی طرف سے دیۓ گئے جواب سے اس کی نشا تد ہی ہوتی ہوتی ہے!

### اعتراض كاجواب:

یہ بات مسلم ہے کہ کی گھر مثلا کعبہ یا کسی مقام مثلاً بیت المقدس یا اس پھر کو جواس میں ہے قبلہ قرار ویناان میں پائی جانے والی کی ذاتی خصوصیت کی وجہ سے ٹیس کہ جے کسی صورت میں تبدیل نہ کیا جاسکتا ہواور ہر حال میں ان کی ذاتی خصوصیت کے پیش نظراس کے تمام تقاضے پورے کرنے ضروری ہوں اور اس بناء پر بیت المقدس کا'' قبلہ' ہونا ایک ابدی و دائی اور نا قابل تبدیلی امر ہو ایسا ہر گرنہیں بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ انسان جس سے بھی رخ کرسکتا ہواس کے لیے تمام سمتیں برابر حیثیت رکھتی ہیں اور ان میں سے کسی ایک سے کوئی ذاتی خصوصیت حاصل نہیں کہ جس کی وجہ سے انسان اس کے علاوہ کر ابر حیثیت رکھتی ہیں اور ان میں سے کسی ایک سے کوئی ذاتی خصوصیت حاصل نہیں کہ جس کی وجہ سے انسان اس کے علاوہ کمی دوسری جانب رخ نہ کر سے نہو تھم الہی کی بناء پر ہے کہ انسان کسی ایک معین سمت کی طرف منہ کر کے عبادت ، جالاتا ہے ور نہ خدا کہ حکم اللہ علی مناز کہ کہ ور نہیں کر تی کہ دوہ اس کی طرف منہ کر کے خدا کو یہ اختیار حاصل ہے کہ وہ جس طرح چاہے اور جب چاہے تھم و سے اور خدا کا ہر تھم لوگوں کی ہدایت ور ہنمائی اور صلاح و بہتری کے لیے مواسل ہے کہ وہ اپنی انفرادی واجھا تی زندگی میں حقیقی کمال حاصل کر سکیں البذاوہ صرف ہدایت ور ہنمائی اور مسائقیم اور لوگوں کی صلاح و قلاح اور کمال و سعادت کی طرف ہوتی ہے۔

#### سفیہ و بی**وتو ف لوگوں کےاظہارات** ح<sup>ود د</sup>یں ٹیٹ کی ہوت

صیح طرز تفکر ندر کھتے تھے اور اپنی غلط رائے پر ڈٹے ہوئے تھے (قبلہ کی تبدیلی کا خدائی تھم تسلیم نہ کرنے کے لیے غلط طرز

تظرا ختیار کئے ہوئے متھاور بیخیال کرتے متھے کہ بیت المقدل ہی کو ہمیشہ کے لیے قبلہ ہونا چاہیے) "سفاہت" کامعنی عقل سے درست کام نہ لیں اور کمز ورونا پخته نظر بیر کھنا ہے (بے وقو فی اور نظریہ کی نا پختگی )۔

قبله کی تبدیلی کیوں؟

°° مَاوَلَّهُمْ عَنْ قِبُلَتَهِمُ الَّتِي كَانُوْ اعَلَيْهَا"

عربي ادب كِقواعد كي روسية ' و تَّى '' كا تعديبها گرحرف' 'عن ' كے بغير ہواور بوں كها جائے '' تولية الشيئي'' يا "تولية المكان" تواس كامعنى اس چيزيا جككواية سامة اورروبروقر اردينا بوتا بحبيا كه خداوندعالم في ارشا وفرمايا: "فَكُنُو لِيَّنَّكَ قِبْلَةً تَوْضَهَا" (مم عجماس قبله كى طرف پھيردي كے جس سے تو خوش ہو)اورا كردعن"كے ساتھ ہو اور يون كها جائ: "التولية عن الشيئي" "تواس كامعنى ال چيز سے منه چير ليا .....روگرواني كرنا ..... مثلا اس كي طرف يشت كرنا وغيره بهوگا \_

بنابرایں آیت کامعنی میہوگا: یہودی اورمشر کین عرب مسلمانوں پراعتراض کرتے ہوئے کہیں گے کہس چیز نے اس قبلہ (بیت المقدی) ہے ان کے منہ چھیر دیئے ہیں کہ جس کی طرف منہ کر کے ان کا نبی اور دیگر مسلمان مکہ میں قیام کے دوران اور ہجرت کے چندسال بعد تک عبادت ہجالاتے رہے ہیں اورا پنی نمازیں اس کی طرف منہ کر کے ادا کرتے رہے ہیں ' اس مقام پرایک اورنکته بھی قابل توجہ ہے اور وہ یہ کہ انہوں نے مسلمانوں سے کہا کہ! کس نے انہیں'' اپنے قبلہ'' سے پھیردیا ہے یعنی انہوں نے'' قبلہ'' کی نسبت مسلمانوں کی طرف دی جبکہ وہ خود (یہودی)ان سے پہلےاس کی طرف منہ کر كينمازا داكياكرتے تصليكن انہوں نے "مهار حقبلة" كہنے كى بجائے" ان كے قبله" كے الفاظ ستعال كئے ، تواس سے بظاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اس لیے ایسا کیا ہے تا کہ سلمانوں پراپنے اعتراض کو پختہ کرسکیں اور اپنی بات کومسلمانوں کے لیے مزید تعجب انگیز بنائمیں کہ انہوں نے اپنے ہی قبلہ سے روگر دانی کر لی ہے اگر وہ یوں کہتے کہ''کس نے انہیں ہمارے (یہود یوں کے ) قبلہ سے پھیردیا ہے توان کےاعتراض میں وزن نہ ہوتا بلکہان کی بات اوراعتراض کا جواب خود بخو دواضح ہو جا تا۔

( کہدد بیجئے کہاللہ ہی کے لیے ہے مشرق اور مغرب)۔

اس فقر ہے میں صرف دوسمتوں .....مشرق ومغرب ..... کا ذکر ہوا ہے اس کی وجہ بیہ ہے کہ بیدوسمتیں ہی دیگر تمام اصلی وفرعی سمتوں کے قعین کا ذریعہ ہیں اور شال وجنوب کوانہی کے ذریعے متخص ومتعین کیا جاتا ہے بلکہ دیگر ہرست و جہت کا تعین انہی کے حوالہ سے ہوتا ہے اور بیدوسمتیں (مشرق ومغرب) سورج یا ستاروں کے طلوع وغروب کی نسبت سے ''ست' کہلاتی ہیں یعنی مشرق کواس لیے مشرق کہا جاتا ہے کہ سورج کا شروق ، ... طلوع ہونا .... اس طرف سے حقق ہوتا ہے اور مغرب کہلاتی ہیں یعنی مشرق ومغرب '' کہا جاتا ہے کہ سورج اس طرف غروب کرتا ہے اور میددونوں ۔ مشرق ومغرب .... روئے زمین کے تمام نقاط کو گھیر ہے ہوئے ہیں سوائے دوخیا لی ستوں یعنی حقیق شال وجنوب کی موہوم طرفوں کے' کہ وہ یا تومشرق کے نصف سمت میں اور شایدائی وجہ سے آیت مبارکہ میں دیگر سمتوں کے ذکر کی بجائے مشرق و مغرب کے ذکر پراکتفاء کی گئی۔

صراط متنقيم كي بدايت،خدا كي عنايت

٥٠ يَهُونِي مَن يَشَاعُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ

(وہ جے چاہتاہے ہدایت کرتاہے صراط متقیم کی طرف!)

ال مقام پرلفظ "صراط" کره کی صورت میں ذکر ہواہاں کی وجہ یہ کے "سیدهاراستہ" امتول کے کسب کمال و حصول سعادت کی صلاحیتوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے مختلف مراتب کا حامل ہوتا ہاس لیے اسے "کرو" کی صورت میں ذکر کیا گیاہے۔

درمیانی امت کا مقام ومرتبهاور کردار

و گُنُ لِكَ جَعَلْنُكُمُ أُمَّةً وَّسَطَالِّتَكُوْنُو أَشْهَى آءَ عَلَى النَّاسِ وَ يَكُوْنَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا" بنا برآیت کامتی ہے ہے کہ جس طرح ہم قبلہ کو تبدیل کردیں گے تا کہ تہمیں صراط متقیم سید ھے راستہ کی برایت کریں اس طرح ہم نے تہمیں ایک درمیا نی امت قرار دیا ہے تا کہ تم لوگوں پر گواہ ہوا وررسول تم پر گواہ ہوں۔ اس مقام پر بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ آیت کا معنی ہے ہے: جس طرح قبلہ کی تبدیلی ایک عجیب سے جب خیز سے کام ہے اس طرح درمیا نی امت قرار دیا بھی عجیب امرہے اس قول کا نا درست ہونا کسی وضاحت کا محتاج نہیں بلکہ یہ کہنا ہے انہ

ہوگا کہ یہ تول بذات خود عجیب ہے۔ اب دیکھنا ہے ہے کہ 'درمیانی امت' قرار دینے سے کیا مراد ہے؟ بظاہر اس کا مطلب ہے ہے کہ 'امت اسلامیہ' دوسر بے لوگوں ۔۔۔ یہود اور مشرکین کی نسبت درمیانی نقطہ پر ہے کیونکہ عربی زبان میں ''وسط' کا معنی'' درمیان درمیانی نقط' ہے جود وطرفوں کے چھیں قرار پاتا ہے لینی نداس طرف ہے نداس طرف بلکہ 'درمیان' میں واقع ہوتا ہے ۔ اس حوالہ سے مسلمانوں کو 'درمیانی میں ہیں اور وہ یوں کہ ایک طرف مشرکین کے مسالک کے درمیان میں ہیں اور وہ یوں کہ ایک طرف مشرکین و بت پرست ہیں کہ جو صرف اس دنیاوی زندگی کی لذتوں' آسائشوں اور مادی زیب وزینت سے دل لگائے ہوئے ہیں اوران کی تمام تر تو جہات کا مرکز جسمانی ونفسانی لذتوں کا حصول ہے اور وہ معنوی قدروں اور روحانی کمالات و فضائل کوکوئی اہمیت نہیں دیتے بلکہ وہ حشر ونشر اور قیامت کے دن حساب و کتاب کا عقیدہ ہی نہیں رکھتے' اور دوسری طرف نصاری ہیں کدر ہبانیت کاراگ الا یے ہوئے ہیں اوران کی تمام تر توجہ روحانی امور کی طرف ہے اور وہ جسمانی کمالات کو یکسر ٹھکراتے ہیں جبکہ خداوند عالم نے ان جسمانی کمالات کواس مادی دنیا میں انسان کے لیے ان معنوی عظمتوں کے حصول کا ذریعہ بنایا ہے جن کے لیے انسان کی تخلیق عمل میں آئی بنابرایں بیلوگ (نصاریٰ) روحانی امور میں اپنی توجہات کومرکوز كرتے ہوئے اسباب سے مندموڑ كرنتيج سے خروم ہو گئے ليني روحاني كمالات سے اس ليے محروم ہو گئے كدان كمالات كے حصول کے لیے جوذ رائع واسباب معین کئے گئے تھے یعنی جسمانی کمالات وصلاحیتیں ان سے انہوں نے منہ موڑ لیا تو ظاہر ہے کہ جب کسی چیز کےاصل ذریعہ وسبب ہی سے منہ موڑ لیا جائے تو اس کا حصول کیونکرممکن ہوسکتا ہے' جبکہ وہ لوگ (مشرک و بت پرست ) صرف دنیاوی آسائشوں اور جسمانی لذتوں سے دل لگانے کی وجہ سے روحانی ومعنوی عظمتوں و کمالات سے محروم ہو گئے یعنی انہوں نے اساب سے تو دل لگالیا مگر نتیجہ سے غفلت برتی 'لیکن خداوند عالم نے اس امت مسلمہ .....کو درمیائی نقطہ میں قرار دیااوران کے لیے ایک دین وآئین بنایا جوانہیں اس سیدھے راستہ کی ہدایت کرتا ہے جو دونوں اطراف كدرميان بيس ب شادهر شادهر من افراطى طرف ندتفريطى طرف بلكدوه ايسا آسكين ب جوانبيس روح وجسم دونوس کے نقاضوں کی تکمیل کی دعوت دیتا ہے اور روحانی عظمتوں وجسمانی کمالات دونوں کے حصول کی ترغیب دلاتا ہے کیونکہ انسان نہ توصرف جسم ہے نہصرف روح بلکه ان دونوں کا مجموعہ ہے اور اسے اپنی سعاد تمند زندگی کے لیے ان دونوں جبتوں مادی ومعنوی امور .... میں کمال وخوش بختی کی ضرورت ہے اور وہ اسی صورت میں کامیاب و با کمال کہلا سکتا ہے جب ان دونوں میں درجہء کمال تک پہنچ ای لیے اسے ' درمیانی امت' کہا گیا ہے کہ جے افراط وتفریط کی دوستوں کے لیے مقیاس و پیانہ کی حیثیت حاصل ہے اور اس لحاظ سے وہ تمام لوگوں پر گواہ و ناظرہ''شہیدوشا ھد'' ہے'اور حضرت پیغیبراسلام محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جو کہ اس امت کے سب سے با کمال فرداور کامل واکمل نمونہ ہیں اس امت پر گواہ و ناظر اور امت کے ہر فرد کے لیے میزان عمل ہیں جبکہ خودامت دوسرول کے لیے میزان عمل اوران کے افراط وتفریط کی تشخیص کے لیے مقیاس و بیانہ کی حیثیت رکھتی ہے۔

 اس امر سے کوئی تعلق ہی نہیں رکھتا کہ امت اسلامیہ کودیگر امتوں میں '' درمیانی امت' قرار دیا گیا ہے جبکہ آیت میں یوں کہا گیا ہے کہ ''ہم نے تہمیں درمیانی امت قرار دیا ہے تاکہ تم لوگوں پر گواہ رہواور رسول تم پر گواہ ہوں'' یعنی ان دونوں باتوں میں ایسا کوئی تعلق و ربط نہیں جیسا کہ مقصد کا صاحب مقصد سے تعلق ہوتا ہے اور اس کے علاوہ یہ کہ اس آیت میں جس میں ایسا کوئی تعلق و ربط نہیں جیسا کہ مقصد کا صاحب مقصد سے تعلق ہوتا ہے اور اس کے علاوہ یہ کہ اس آیت میں ہوا ''شہادت' وگواہی کا ذکر کہا گیا ہے وہ قرآئی حقائق میں سے ایک ایسی پاکیزہ حقیقت ہے جس کا تذکرہ کئی بار کلام الہی میں ہوا ہے اور ان موارد میں اس کا جومعنی مرادلیا گیا ہے وہ اس آیت میں نموند کے طور پر ہاتا ہات ملاحظہ ہوں:

سوره ءنساء،آیت اسم:

\*" فَكَيْفَ إِذَاجِمُّنَامِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيْدٍ وَّجِمُّنَا بِكَ عَلَى هَوُلا ﴿ شَهِيْدًا " . . . ،

( پھروہ وقت کیسا ہوگا جب ہم ہرامت میں ہے ایک گواہ لائیں گے اور تجھے ان سب پر گواہ بنا کر لائیں گے )۔

سوره محل آيت ۸۴:

\* "وَيَوْمَ نَبُعَثُمِنَ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًاثُمُّ لا يُؤْذَنُ لِلَّذِينَ كَفَرُوْاوَ لاهُمُ يُسْتَعْتَبُوْنَ "···،

(اوراس دن ہم ہرامت میں سےایک گواہ لا تمیں گے چھر کا فروں کونہ تو کو ٹی اجازت دی جائے گی اور نہ ہی ان سے معذرت طلب کی جائے گی )۔

سوره ءزمرآیت ۲۹:

\* "وُضِعَ الْكِتْبُ وَجِائِيءَ بِالنَّبِيِّنَ وَالشُّهَ لَاءِ"...

(اوركتاب (نامه واعمال) ركمي جائے گي اور نبيوں اور گوا موں كولا يا جائے گا۔)

ان آیات میں 'شہادت'' کوبطور مطلق ذکر کیا گیاہے یعنی وہ کسی مخصوص اور معین موضوع کے ساتھ مقید کر کے ذکر نہیں کی گئی تا ہم اس کے مطلق ہونے کے باوجود بظاہراس سے مرادامتوں کے اعمال اور پیغیبروں کی تبلیغ کی گواہی ہے جبیبا کہ درج ذیل آیت میں اس کی طرف اشارہ کیا گیاہے:

سورهءاعراف،آیت ۲:

\* "فَلَنَسْئَكَنَّ الَّذِيْنَ أُمْرِسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْئَكَنَّ الْبُرْسَلِيْنَ " . . . ،

(اورہم ان سے بھی سوال کریں گے جن کی طرف پیغمبر کو بھیجا گیا اور پیغمبروں سے بھی سوال کریں گے )

اگر چیاس آیت میں مذکور گوائی کاتعلق آخرت میں قیامت کے دن سے ہے لیکن اس کا حامل ہونا دنیا ہی میں ہے جیسا کہ خداوندعالم نے عیسی بن مر یم "کاپیول ذکر کیا ہے کہ وہ آخرت میں بول کہیں گے:

سورهء ما نكره ، آيت كا ا:

\* " كُنْتُ عَلَيْهِمْ شَوِيْدًامَّا دُمْتُ فِيهِمْ قَلَتَاتَوَ فَيْتَنِي كُنْتَ ٱنْتَ الرَّقِيْبَ عَلَيْهِمْ لَوَ ٱنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ

شَهِيْنٌ ...

(میں ان پر گواہ تھا جب تک ان میں موجود تھا' پس جب تو نے جھے اٹھالیا ....میراوقت پورا کر دیا ....تو پھرتو خودان پر گواہ .....ونگران .....تھااورتو ہرچیز پر گواہ ہے)۔

ایک اورآیت میں حضرت عیسی عصمتعلق ارشاد بهوا:

سوره ونساء، آيت ۱۵۹:

(اوروہ (عیسیٰ) قیامت کے دن ان (اہل کتاب) پر گواہ ہوگا)۔

سوره وزخرف، آیت ۸۲:

\*''وَلاَ يَمْلِكُ الَّذِينَ يَنْ عُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ الشَّفَاعَةَ اِلَّا مَنْ شَهِرَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعُلَمُوْنَ '' · · · ، (اوروہ خدا کے علاوہ جے پکارتے ہیں وہ شفاعت کے مالک نہیں سوائے ان کے کہ جو علم وآگاہی رکھتے ہوئے حق کے ساتھ گواہی دیں )۔

بہر حال حفرت علیلی علیہ السلام ان افراد میں شامل ہیں جنہیں اس آیت میں " اِلّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقّ وَ هُمُ اُ يَعْلَمُوْنَ " كَهُدُرَمَتُنْ كَيا كَيا مِي كَيارَكِ اِسْ سے پہلے دوآيوں ميں خداوندعالم نے حضرت علیلی " كے بارے میں واضح طور پر بیان فرما دیا کہ وہ''شہداء' کینی قیامت کے دن گواہوں یں سے ہوں گے بنابرایں وہ حق کے ساتھ گواہی دینے والے (ضمید بالحق)اور حقیقت سے آگاہ (عالم بالحقیقة) ہیں۔

خلاصہ کلام بیکہ اس مقام پرشہادت یعنی گوائی کا بیمعنی کہ امت اسلامیہ ایک ایسے جامع وین کی حامل ہے جس میں جسمانی وروحانی دونوں کمالات یک بین نہ صرف بیکہ اس کے اصل لغوی معنے سے مطابقت نہیں رکھتا بلکہ قرآنی آیات مبار کہ کے ظواہر سے بھی ہم آ بنگ وہمرنگ نہیں 'جبہ اس کا معنی دنیا میں لوگوں کے اعمال کی حقیقق ال یعنی سعادت وشقادت مبار کہ کہ خواہر سے بھی ہم آ بنگ وہمرنگ ایسی باطنی کیفیتوں سے آگائی اور قیامت کے دن ان کی گوائی دینا ہے وہ دن کہ جس میں خداوند عالم ہر چیز سے گوائی طلب کی جائے گی اس دن میں خداوند عالم ہر چیز سے گوائی طلب کرے گا یہاں تک کہ انسان کے اعضاء سے بھی گوائی طلب کی جائے گی اس دن مصرت پیغیر اسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم ہارگاہ اللی میں شکایت کریں گے کہ: خدایا میری قوم نے اس قرآن کو پس پشت ڈال دیا تھا (یا رب ان قوحی ا تخذوا هذا القران مهجوراً)۔

### ایک اہم نکتہ!

یہاں بیام رقابل ذکر ہے کہ' شہادت' وگوائی کا فدکورہ مقام ومرتبدامت کے تمام افراد کو حاصل نہیں ۔۔ کیونکہ بیاس قدر عظیم رتبہ ہے کہ اس میں لوگوں کے اعمال کی حقیقتوں کی گوائی دینے کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے ۔۔۔ بلکہ امت کے پاکس متن میں لوگوں ہے بہاں تک کہ سعاد تمند متوسط طبقہ لینی عادل مونین بھی اس مقام پر فائز نہیں لپاکس متن اولیائے اللی کے ساتھ مخصوص ہے یہاں تک کہ سعاد تمند متوسط طبقہ لینی عادل مونین بھی اس مقام پر فائز نہیں کیا جاسکا' لہذا امت کے معصیت شعار' ظالم وشکر اور فرعون صفت افراد کے لیے تواس مقام کے حال ہونے کا تصور ہی نہیں کہیا جاسکا' اس سلسلے میں مزید وضاحت درج ذیل آئیت کی تفسیر میں پیش کریں گے:

#### سوره ونساء، آبیت ۲۹:

 أَوَ مَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولِيكَ مَعَ الَّذِيثَ اَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّيِبِينَ وَالصِّدِيقِيْنَ وَ الشَّهَ لَا اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّيِبِينَ وَالصِّدِيقِيْنَ وَ الشَّهَ لَا اللهُ هَلَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّيِبِينَ وَالصِّدِيقَ أَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّيِبِينَ وَالصِّدِيقَ أَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّيِبِينَ وَالصِّدِيقِ أَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيِبِينَ وَالصِّدِيقِ أَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيِبِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَ الشَّهَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالصِّدِينَ وَالصِّدِينَ وَالسِّيمِ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِينَ وَالرَّسُولَ فَأُولِيكَ مَعَ النِّذِينَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِينَ وَالصِّدِينَ وَالسِّدِينَ وَالسِّيمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِينَ وَالصِّدِينَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّالِي اللهُ عَلَيْهِمْ مِن اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِينَ وَالصِّدِينَ أَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِينَ وَالصِّدِينَ أَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِينَ وَالصِّدِينَ عَلَيْهِمْ مِن اللهُ عَلَيْهُمْ مِن النَّيْبِينَ وَالصِّدِينَ عَلَيْهُمْ مِن اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِيقِينَ وَالسِّيلِي اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ مِن النَّيْبِينَ وَالسِّيلِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللللهُ اللهُل

(جو شخص خدا اور رسول کی اطاعت کرے ایسے لوگ ان ہستیوں کے ساتھ ہوں گے جن پر خدانے نعتیں نازل فرمائی ہیں یعنی انبیاء صدیقین شہداءاور صالحین اور بینہایت ایتھے رفیق وساتھی ہیں )

تومعلوم ہوا کہ ان حضرات (اعمال کی حقیقتوں کے گواہوں) کی کم سے کم صفت بیہے کہ وہ خداوندعالم کی ولایت و سر پرتی کے سابے میں اوراس کی نعتوں سے بہرہ منداور صراط متقیم والے افراد ہیں اس سلسلے میں آیت '' اِلْهِ بِ ثَالمَةِ سَرَاطَ الْمُسْتَقِقِيْم '' · · · سورہُ فاتحہ آیت ۲ ..... کی تفسیر میں اجمالی طور پرمطالب ذکر کئے جاچکے ہیں۔

بنابرایں بیر حقیقت ثابت ہوئی کہ امت اسلامیہ کا دیگر امتوں پر گواہ ہونے سے مرادیہ ہے کہ اس امت اسلامیہ سے بعض افراد اس خصوصیت کے حامل ہیں اور یہ اس طرح سے ہے جیسے قرآن مجید میں بنی اسرائیل کوتمام عالمین ..... پوری کا ننات ..... پرفضیات و برتری دینے کا تذکرہ کیا گیا ہے کہ ان کے ہرفر دکوعالمین پر برتری عطانہیں کی گئ بلكه بعض افرادكواس اعزاز سے نوازا كيا ہے اوران ' بعض' كى وجه سے فضيلت وبرترى عطاكرنے كى نسبت سب كے ليے ذ کر کی گئی ہے کیونکہ وہ ' دبعش' انہی سب میں شامل بلکہ انہی میں سے تھا تھ لیے سب کے لیے برتری کی نعمت سے بہرہ ور ہونے کے الفاظ استعمال کئے گئے ہیں، یبی حال امت اسلامیکا ہے کہ اس کے تمام افراد کواعمال کی حقیقتوں کی گواہی کی ذمہ داری نہیں سونی گئی بلکہان میں سے بعض آفرا داس عظیم ومقدس مقام کے حامل ہیں اورانہی کی وجہ سے پوری امت کی طرف اس اعز از اورمقام ومرتبت کی نسبت دی گئی ہے اور پیغیبراسلام صلی الله علیه وآلہ وسلم کوان افراد پر گواہ بنایا گیا ہے۔

#### ايك سوال:

اس مقام پراگر کوئی شخص بیسوال کرے کہ سورہ حدید کی درج ذیل آیت میں تمام مونین مراد ہیں کہوہ سب شہادت وگواہی دینے والے میں لبذاریمقام ( گواہ ہوتا) بعض افراد سے کیوکر مخصوص قرارد یا جاسکتا ہے ؟ ملاحظہ ہو: سوره ء حدید، آیت ۱۹:

\* وَالَّذِينَ اَمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهَ أُولَلِّكَ هُمُ الصِّدِيثُونَ ۚ وَالشُّهَ لَا ءُعِنْ لَى بَهِمْ (جولوگ خدا اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے وہی سے بیں اورائے پروردگار کے حضور گواہی دینے والے

يل)\_

EAN) اس كاجواب يدب كداس آيت مين خدان ارشاد فرمايا: "عِنْدَ مَر بِيهِمْ " (اين يرورد كار ك حضور) اس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ لوگ دنیا میں گواہ نہیں ہیں بلکہ خداوند عالم قیامت کے دن انہیں شہداء مسکواہوں سے ساتھ ملحق كرے كااى كي فرمايا: عِنْكَ مَ إِنِّهِمُ يعنى اسيخ رب كے باس جيراك ايك اورآيت ميں ارشاد موا:

\* وَالَّذِينَ المَنُواوَاتَّبَعَتُهُمُ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ ٱلْحَقْنَابِهِمُ ذُرِّيَّتَهُمْ " . . .

(جولوگ ایمان لائے اوران کی ذریت واولا دنے ایمان میں ان کی پیروی کی تو ہم ان کی اولا دکوان کے ساتھ ملحق کردی گے)۔

يرتوبي عنْدُن مَن بيهم "كالفاظ سے سوال .... يا اعتراض كاجواب اس كے علاوہ يد كه جو آيت بيش كي كئ ہے(سورہءحدید،۱۹) دہمطلق ہےاوراس سے ثابت ہوتا ہے کہ تمام امتوں میں سے سب مومنین اللہ کے پاس گواہ ہوں کے یعنی برامت کے تمام مونین کو بیرمقام و مرتبت حاصل ہے نہ کہ صرف امت اسلامیہ کے افراد کو البذا سوال یا اعتراض کرنے والاشخص اس آیت سے استدلال ہی نہیں کرسکتا' اور بیآیت اس کے دعوے کی صحت کا ثبوت نہیں بن سکتی۔

### ايك اعتراض:

ایک اعتراض بیکیا جاسکتا ہے کہ زیر بحث آیت میں امت اسلامیہ کودر میانی امت قرار دیا گیا ہے (جَعَلْنَکُمْ اُمَّةَ وَسَطًا) اوراسے (درمیانی امت قرار دینے کو) شہادت وگواہی دینے سے مربوط کر کے ذکر کیا گیا ہے (لِنَکُونُوا شُهُ مَنَ اَعْمَالُ کَا گواہی دینا ہوتواس کا درمیانی امت قرار دیئے سے کیا ربط وتعلق شُهُ مَنَ اَعْمَالُ کَا گواہی دینا ہوتواس کا درمیانی امت قرار دیا جا کا اور بات ہے اور ان کا لوگوں پر اور رسول کا ان پر گواہ ہوتا اور بات ہے ، ان دونوں ہورکا آپس میں کوئی ربط ہی نہیں بٹا الہذا یہ اعتراض اپنے مقام پر درست ہے جیسا کہ سابقہ معنے کی صورت میں بھی یہ اعتراض حج تھا!

در آرالمف آباد، بوت نجر ۸ - C1

جواب:

ندکورہ معنے کی روشن میں شہادت و گواہی دینا درمیانی امت ہونے کے آثار و نتائج میں سے ہے لہذا ان دونوں کا آپس میں گہرار بطہ ہاور درمیانی امت ہونے کے بعد گواہ ہونے کے لازمی نتیجہ کا مرحلہ آتا ہے جیسا کہ درج ذیل آیت میں بھی مذکور ہے:

#### سوره ورجح ، آیت ۸۷:

\* وَجَاهِنُ وَا لِيْ يَنِ حَقَّ جِهَا وَهُ مُوَاجُتَلِمُ مُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِ الرِّيْنِ حَكَالُمُ مِ مَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ فِ الرِّيْنِ حَكَالُمُ مِ مَ اللَّهُ وَ الْجَنَامُ مُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِ الرِّيْنِ فَعَ اللَّهُ مُ وَ تَكُونُوا البَّكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَ تَكُونُوا فَيَكُمْ وَ تَكُونُوا فَيَعْمَ اللَّهُ فَوَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَ اللَّهُ اللللِّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللِّلْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللِ

(اے وہ لوگو جو ایمان لائے ہو! رکوع کرو سجدہ کرواور اپنے پروردگاری عبادت بجالا و نیک کام انجام دوتا کہ تم کامیاب ہوسکو اور خدا کی راہ میں جہاد کرنے کاحق ادا کرواس نے تہیں چن لیا ہے اور اس دین میں تم پرکوئی ختی نہیں برتی ہے میتہ ہارے باپ ابراہیم کا آئین ہے ای نے اس سے پہلے اور اس عبد میں تہمیں ملمان کے نام سے موسوم کیا ہے تا کہ رسول تم پرگواہ ہوں اور تم لوگوں پرگواہ ہو کس نماز قائم کروز کو قادا کرواور خدا کے ساتھ وابستہ رہو کہ وہی تمہار امولا و آ قامے وہ کتنا اچھا آ قادمولا اور کتنا اچھا مددگارہے )۔ اس آیت مبارکہ میں خداوند عالم نے پنج براسلام صلی الشعلیہ وآلہ وسلم کا اپنی امت پر گواہ ہونا اورامت کا لوگوں پر
گواہ ہونا امت اسلامیہ ...... اہل ایمان ..... کو ختب و برگزیدہ قرار دینے اوران سے دین میں ہرطرح کی تنی کی گرنے کے
افر و نیچہ کے طور پر ذکر کیا ہے یعنی انہیں اس لیے گواہ بنایا گیا چو گذاہیں متخب و برگزیدہ قرار دیا گیا اور انہیں دین میں کسی طرح
کی تنی میں مبتلانہ کرنے کی عنایت سے نواز آگیا بھراس کے بعد خداوند عالم نے دین اسلام ... کو 'آ کین اہراہیم' کے
نام سے متعارف کرایا اور فرما یا کہ یہ دین دراصل و ہی آ کئین ہے جو تبہار سے پدر بزرگواد ابراہیم کا ہے وہ کہ جس نے تبہیں اس
سے پہلے مسلمان کی نام سے موسوم کیا لینی اس وقت جب اس نے اپنے پروردگار سے دعا کی کہ '' وَ مِن ذُیِّ بیّتِناً اُشَةً
سُلِسَةً لَّلَک '' . . . میری ذریت وسل میں سے امت مسلم قرار دے .... چنا نچے خدا نے ابراہیم '' کی وعامتجاب فرمائی وجہ سے
اور جہیں ''مسلمان' 'بنادیا یعنی تم اس کے ہر تھی اور فیصلہ کو کسی چوں و چوا اور مراشی وعصیان کے بخر شدیم کرتے ہوائی وجہ سے
خداوند عالم نے دینی احکام میں تمہیں کسی تھی وقتی میں مبتلانہیں کیا بلکہ ہر طرح کا عمر وحرج دور کر دیا لہذا تم پر دین کا کوئی تھم
خداوند عالم نے دینی احکام میں تمہیں کسی تھی وقتی میں مبتلانہیں کیا بلکہ ہر طرح کا عمر وحرج دور کر دیا لہذا تم پر دین کا کوئی تھم
مران میں تاکہ رسول '' تم پر گواہ اور تم لوگوں پر گواہ بنویتی تم پیغیمراور لوگوں کے درمیان سے وسلم سے میں قرار پاؤ ، ایک طرف
تمہار ارابط پیغیم '' سے ہواور دو مری طرف لوگوں کے ساتھ مر بوط و مرجبط رہو' اس سے ابراہیم '' کی دعا تمہار سے اور پیغیم '' کے دور کر دعا کی تھی۔
بار اراب بی تعربی صورت ظاہر کر سکے گی کو کہ ابراہیم نے اس طرح دعا کی تھی۔

سوره ء بقره آیت ۱۴۹:

ُ "كَرَبَّنَا وَابْعَثُ فِيهِمْ كَاسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ الْتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ لِاثْكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ "٠٠٠،

(پروردگارا!ان میں ایک رسول انہی میں ہے مبعوث فر ماجوان کے سامنے تیری آیات کی تلاوت کرے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور ان کے نفوس کا تزکیہ کرے ۔ )

البندائم ہی وہ امت مسلمہ ہوکہ پنیمبراسلام نے تمہارے دلوں میں کتاب وحکمت کاعلم ودیعت فرمایا ہے اورخودسازی کی پاکیزہ روش کے ذریعے تمہارے نفوس کو ہرطرح کی گندگی سے پاک کر دیا ہے تزکیہ نفس سے مراد دلوں کو ہرطرح کی گندگیوں سے پاک کرکے آئیس خداکی خالص عبادت کی راہ پرلگانا ہے اور یہی اسلام کا اصل معنی و مفہوم اور مقصود و مطلوب کندگیوں سے پاک کرکے آئیس خداکی خالص عبادت کی راہ پرلگانا ہے اور یہی اسلام کا اصل معنی و مفہوم اور مقصود و مطلوب ہو جیسیا کہ ہم پہلے بھی اس کی وضاحت کر بچکے ہیں 'بنابراین تم عبودیت و بندگی میں سچے اور پکے مسلمان اور اپنے پروردگار کے ہو تھی میں تمہارے پیشوا اور رہنما ہیں وہ سب پر تقدم مرکعے ہیں اور تم ان سے ملحق ہونے کی وجہ سے ان کے اور لوگوں کے در میان میں تمہارے پیشوا اور دیئے گئے ہواور تمام لوگ تمہارے دوسری جانب ہیں۔

یہ ہے اس آیت شریفہ (سورہء تج، ۷۸) کامعنی ومقصود اور آیت کے پہلے الفاظ اور آخری الفاظ سے بھی اسی معنے کی تائید ملتی ہے بہر حال اس کی مزید وضاحت اس کے مربوط مقام پر کی جائے گی انشاء اللہ تعالی ۔ اب تک ذکر کئے گئے مطالب سے درج ذیل تین اہم نکات واضح ہوتے ہیں:

يېلانكنە:

اس امت كان ورمياني امت ، بونابيك وقت دوباتول كاسبب ب:

() يغيراسلام صلى الله عليدا له وسلم كان ير كواه مونا-

(٢) ان كادوسر في لوگول ير گواه بونا -

چنانچة يت كالفاظ خوداس كاثبوت فراجم كرتے بين ( "لِتَكُونُوْاشُهَا آءَعَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا") - حمهين اس ليدرمياني امت بنايا گيا ہے كہم لوگوں پر گواه جواور رسول تم پر گواه جول' - يعني سبب كيماس ليے ہے كدوہ درمياني امت 'بين -

#### دوسرانکننه:

امت اسلامیکا''درمیانی امت''ہوتا اس وجہ ہے کہ وہ رسول اور دیگرلوگوں کے درمیان مستحدوسط مسلمیں قرار پاتے ہیں لینی ایک طرف رسول سے مرحبط ہیں اور دوسری طرف لوگوں سے ان کا ناطہ ہے، اس طرح وہ رسول اور لوگوں کے''درمیان' قرار پاتے ہیں'نہ یہ کہ ان کا درمیان ہیں قرار پانا فراط وتفریط کے درمیان میں ہونے یا روحانی کمالات اور جسمانی کمالات کے درمیان قرار پانے سے عبارت ہے۔

#### تيسرانكته:

زیر بحث آیت مبار که معنی و مفہوم کے حوالہ سے حصرت ابراہیم "کی دعا پر مشتل آیات اور اس حقیقت سے مربوط ہے کہ گواہ ہونا امت اسلامید کی خصوصیات میں شامل ہے۔

اس مقام پرید بات قابل ذکر ہے کہ قرآنی آیات کی روشنی میں اعمال پر گواہ ہونا صرف انسانوں ہی کی مخصوص صفت نہیں بلکہ ہراس چیز کو یہ مقام وخصوصیت حاصل ہے جس کا تعلق کسی نہ کسی حوالہ ہے دعمل ' سے ہے مثلا فرشتے ' زمان و مکان ' دین ' کتاب خدا' اعضاء بدن ' حواس اور ول وغیرہ تو یہ سب اعمال پر گواہ ہوں گے اور آیات شریفہ سے یہ مطلب واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ جو چربھی اس دنیا میں موجود ہو ہ آخرت میں بھی موجود ہوگی اور اسے ایک طرح کا شعور بھی حاصل ہے جس کے سبب وہ اعمال کی تھے بیچان کر کے ان کی گواہی دے سکتی ہے گویا ہم مل اس کی لوح شعور پر شبت ہو سکتا ہے البتہ یہ ضرور کی نہیں کہ ہر چیز میں زندگی اور شعور ایک حیسا ہو یعنی سب سے سب حیوان وانسان میں پائی جانے والی حیات کے ماند

حیات رکھتے ہوں اوران میں انسان وحیوان کی حیات وزندگی کے تمام خواص وآثار پائے جاتے ہوں کیونکہ ''زندگ'' کی ..... تمام خصوصیات وآثار کے لحاظ سے ....سب میں ایک جیسا ہونے کا کوئی ثبوت موجود خییں۔

بہرحال ہیہ ہاں موضوع کی بابت اجمالی بیان انشاء اللہ تعالیٰ اس کی تفصیل اور ہرپہلو کی وضاحت مر بوطہ مقامات میں پیش کی جائے گی۔

## تبديلىء قبله كااصل مقصد

" وَمَاجَعَلْنَاالُقِبُلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّالِنَعْلَمَ مَنْ يَتَتَبِعُ الرَّسُولُ مِمَّنُ يَّنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ " اس آیت مبارکه میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا کہ قبلہ کی تبدیلی سے ہمارا مقصد صرف بیہے کہ ہم جان لیس کہ رسول "کی پیروی کرنے والے کون لوگ ہیں اور اپنے النے یاؤں پلیف جانے والے کون ہیں'

اب سوال میہ کے یہاں ارشاد ہوا: '' لِنَعْلَمَ'' (تا کہ ہم جان لیں) توان سے مراد کیا ہے؟ ا اس کی بابت دوام کان یائے جاتے ہیں:

(۱) اس سے مرادیہ ہے'' تا کہ مارے نبی ورسول جان لیں'' (لیتی انبیاءاور پیفیبروں کے جانے کی نسبت خدانے اپنی طرف دی)اور بیاس طرح سے ہجیے عام طور پر بڑے لوگ جب کوئی بات کرتے ہیں تواپنی اور اپنے مربوطہ افراد کی طرف سے بات کرتے ہیں مثلا کسی قوم کا سرابرہ کہتا ہے کہ''ہم نے فلاں شخص کوئل کیا ہے یا اسے قید کرلیا ہے' جبکہ یہ کاماس کے کارندے اور تحت فرمان افراد نے انجام دیا ہوتا ہے۔

(۲) اس علم سے مراد خداوند عالم کا''علم عینی فعلیٰ' ہے کہ جو خلقت وا یجاد کے وقت موجود اور اس کے ساتھ ساتھ سے پہلے والاعلم جو کہ اشیاء کو وجود عطا کرنے سے پہلے ہی موجود تھا۔

اور آیت کے جملہ "مِبَّنُ بَیْنَقَلِبُ عَلَی عَقِبَینِهِ" میں النے پاؤں پلٹ جانے سے مراد منہ پھیرلینا ہے کیونکہ جب کوئی شخص سیدھا کھڑا ہوتا ہے تو پاؤں کے تلووں کے سہارے پر کھڑا ہوتا ہے اور جب دوسری طرف رخ پھیرتا ہے تو پاؤں کے تلووں کو پھیر دیتا ہے اس لیے ارشاد ہوا" بیٹنقلِبُ عَلیٰ عَقِبَینِهِ "اور اسے منہ پھیر لینے کے لیے کناریکے طور ذکر کیا گیا ہے اس طرح کی تعبیرایک اور مقام پر بھی موجود ہے ملاحظہ ہو:

سوره ءانفال، آيت ١٦:

''' وَمَنْ يُولِهِمْ يَوْ مَهِنِ دُبُرَكَ '' · · · ، (اور جُوخُص اس دن پیٹے پھیرلے) اس آیت میں '' پیٹے پھیر گیئے'' کالفظ'' بھاگ جائے'' کے متعظیں بطور کنا ہیا ستعال کیا گیاہے' بہر حال زیر بحث آیت میں ان ممکنہ خدشات کے جواب کے طور پر مطالب ذکر کئے گئے ہیں جواہل ایمان کے دلوں میں پیدا ہو سکتے تھے کہ خدانے قبلہ کی تبدیلی کا تھم کیوں دیا اور جونمازیں قبلہ واول کی طرف منہ کر کے پڑھی گئی ہیں ان

اس کی تا ترخبیں ہوتی۔

ک حیثیت کیا ہوگی وغیرہ للبذا خداوند عالم نے ان مکنہ خدشات کے پیش نظرار شادفر مایا کہ''ہم نے قبلہ واول کو صرف اس کیے ''قبلہ'' قرار دیا تھا کہ رسول کے پیروکاروں اور نا فرمانوں میں تمیز کر سکیں .....''

ال مقام پریدا ہم کلتہ بھی قائل ذکر ہے کہ' قبلہ ء اول' کہ جس کی طرف منہ کر کے رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نماز اداکیا کرتے ہے وہ' بیت المقدس' تھا کعبہ بیس تھا، کیونکہ اس بات کا کوئی ثبوت نہیں ملتا کہ' بیت المقدس' کودومر تبہ ''قبلہ'' قرار دیا گیا ہواور کعبہ کو دومر تبہ' قبلہ' قرار دیا گیا ہو کیکن اگر زیر بحث آیت میں' قبلہ' سے مراد کعبہ ہوتا تو اس صورت میں کعبہ کے دومر تبقبلہ قرار دیئے جانے کی بات درست ثابت ہوتی' جبکہ ایسانہیں ہے۔

بہرحال آیت کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ قبلہ کی تبدیلی کے حکم سے دوبا تیں مؤمنین کے دلوں میں سوال کے طور پر پیدا ہوسکتی تھیں:

ا۔اگرخداوندعالم کے نزدیک پہلے ہی سے بیطے تھا کہ کعبہ کو ہمیشہ کے لیے'' قبلہ'' قرار دیا جائے گا توشروع ہی سے ایسا کیوں نہ کیا گیااور'' بیت المقدس'' کوقبلہ قرار دے کراور پھراسے تبدیل کرکے کعبہ کوقبلہ قرار دینے کا تھم صادر کرنے کی کیا ضرورت تھی؟

اس خدشہ کودور کرنے کے لیے خداوند عالم نے وضاحت کے ساتھ ارشاد فربایا کہ خدائی احکابات دراصل لوگوں کی فکری عملی تربیت اور انہیں سعادت و کمال کی منزل تک پہنچانے کی پاکیزہ وظیم مصلحت کی بنیاد پرصادر ہوتے ہیں اور ان میں اس مقصد کو ملحوظ رکھا جاتا ہے کہ ان احکابات کے سبب مومن وغیر مومن فربانبردار و نافر مان اور اطاعت گزار و سرکش افراد کے درمیان تمیز ہوسکے اس لیے خداوند عالم نے پہلے" بیت المقدس" کولوگوں کے لیے قبلہ قرار دیا اور پھر اسے تبدیل کردیا" بنابرایں زیر بحث آیت میں قبلہ کی بابت تھم کی وجہ یوں ذکر کی گئی:"لِنَعْلَمَ مَن یَّتَیِّعُ الرَّسُولُ" ، ، ، تا کہ ہم جان لیس کہ رسول کی پیروی کون کرتا ہے سسالین اسے دیا تھا تا کہ ہم تیرے پیروکاروں کی تمیز کرسکیں '

۲ مسلمانوں نے اب تک جونمازیں' بیت المقدس' کی طرف رخ کر کے اداکی ہیں ان کے بارے میں صورت حال کیا ہوگی کیونکہ وہ تو قبلہ رخ ہوکرا دانہیں کی گئیں؟

اس کا جواب بیرے کہ قبلہ جب تک قبلہ ہونے کی حیثیت میں ہواس پرتمام احکام و آٹا ہم تب ہوتے ہیں اور جب است قبلہ ہونے کی حیثیت میں ہواس پرتمام احکام و آٹا ہم تب ہوئے ) تواس وقت سے اس کی طرف منہ کر کے نماز اوا کرنے کا حکم بھی ختم ہوجائے گانہ بید کہ اسے قبلہ قرار دینے کے حکم کی منسوخی سے پہلے اوا کی جانے والی نمازیں وعبا وات کی اور کی کا اور یہ کو نکر ممکن والی نمازیں وعبا وات کی اور گویا اس کی قبلہ ہونے کی حیثیت کی سرے ہی سے نفی ہوجائے گی اور یہ کو نکر ممکن اوا نمی کی اور یہ کو نکر ممکن اور یہ کو نکر ممکن کے لیے اس نے انہیں ''بیت المقدی'' کی طرف منہ کرنے کا تھم ویا تھا کو تکہ وہ تو اپنے مومن بندوں پر مہر بان ہے، چنا نچاس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خدا من ارشاد فرمایا: '' و مَا کان اللّٰ اللّٰ اللّٰ کے اللّٰ ایس لَن عُوفٌ می سے چیش آتا ہے (ان پر مہر بان اور رحیم ہے) یا و تمہارے ایمان کو صافح کردے کی تولکہ خدا تو لوگوں کے ساتھ واقعت میں بیش آتا ہے (ان پر مہر بان اور رحیم ہے) یا و تمہارے ایمان کو کہتے ہیں جو کہ '' رافت'' اس خواس میں کی جائے والی مہر بانی کو کہتے ہیں جو کہ '' رافت'' اس خواس میں کی جائے والی مہر بانی کو کہتے ہیں جو کہ جبکہ لفظ '' رحیت' میں کی مصیب خواس میں جانے والی مہر بانی وعنایت کا معنی پایا جاتا ہے۔

قبله كى تبديلى اور رضائے رسول

°° قَدُنَرٰى تَقَلُّبُ وَجُهِكَ فِي السَّبَآءَ ۚ فَلَنُو لِيَتَّكَ قِبُلَةً تَرْضُهَا '···

(ہم آسان میں تیرے چیرے کا پھیرنا دیکھتے ہیں اپس ہم ضرور تھیے اس قبلہ کی طرف پھیردیں گے جس سے توخوش ہو)۔

اس آیت مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پیغیر اسلام محرصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قبلہ کی تبدیلی کے متوقع تھم پر مشمل آیت (زیر بحث آیت) کے نازل ہونے سے پہلے آسان کی طرف منہ کر کے خدا کی طرف سے ہے تھم کے منتظریا قبلہ کی تبدیلی کے تھم پر شممل وی کے نازل ہونے کا انظار کرتے تھے کیونکہ آخصرت یہ چاہتے تھے کہ خداوند عالم آئیں ان کے ساتھ مخص ومنسوب قبلہ کے بارے میں تھم صاور فرمانے کا اعزاز عطافر مائے اس کا مطلب یہ ہر گرنہیں کہ آپ "نبیت المقدی" کے قبلہ ہونے پر خوش نہ تھے، معاذ اللہ! یہ بات تو آخصرت کے عظیم مقام ومرتبت کے منافی ہے کہ وہ خدا کے مقرر کئے ہوئے قبلہ کے بارے میں ناپیندیدگی کا ظہار کریں البتہ اپنے اعزاز کی خواہش رکھنا اور بات ہے، جیسا کہ خداوند عالم نے ارشا وفر مایا: "فَکْنُو لِیَنَا کُی قِبْلُدَ کُرُولُ ہُولًا " . . . ہم تیرار خاس قبلہ کی طرف موڑ دیں گے کہ جس سے توخوش ہوگا . . . . ہم تیرار خاس قبلہ کی طرف موڑ دیں گے کہ جس سے توخوش ہوگا . . . . ہم تیرار خاس قبلہ کی طرف موڑ دیں گے کہ جس سے توخوش ہوگا . . . . ہم تیرار خاس قبلہ کی طرف موڑ دیں گے کہ جس سے توخوش ہوگا . . . . ہم تیرار خاس قبلہ کی دس کی دس کے دینے میں دیا جاسکتا بلکہ حقیقت یہ ایک نا قابل انکار امر ہے کہ کسی چیز پرخوش ہونے کو کسی دو مرس چیز سے ناخوش ہونے کی دلیل قرار نہیں دیا جاسکتا بلکہ حقیقت یہ کیا تا تابل انکار امر ہے کہ کسی چیز پرخوش ہونے کو کسی دو مرس کیز سے ناخوش ہونے کی دلیل قرار نہیں دیا جاسکتا بلکہ حقیقت کے دہ کسی خور پرخوش ہونے کو کسی کے دہ کسی جیز پرخوش ہونے کو کسی دانون ہونے کی دلیل قرار نہیں دیا جاسکتا کہ کہ حقیقت کے دہ کسی خور پرخوش ہونے کو کسی خور پرخوش ہونے کہ کسی خور پرخوش ہونے کسی خور پرخوش ہونے کہ کسی خور پرخوش ہونے کی دلی خور پرخوش ہونے کسی خور پرخوش ہونے کی جونے کی دلیل قرار نہیں دیا جاسکتا کی خور پرخوش ہونے کسی کسی خور پرخوش ہونے کی دیان خور دیں گے کہ کسی خور پرخوش ہونے کی خور پرخوش ہونے کی کسی خور پرخوش ہونے کی کسی خور پرخوش ہونے کی خور پرخوش ہونے کی کسی خور پرخوش ہونے کی خور پرخور پرخور پرخور پرخور پرخور ہونے کی کسی خور پرخور پرخو

امریہہ۔۔جیبا کرزیر بحث آیت کے شان زول کے بارے میں روایات سے بھی ثابت ہوتا ہے۔۔ کہ یہودی مسلمانوں کو یہ طعند دیے سے کہ دو (مسلمان) ان کے قبلہ کی بیروی کرتے ہیں اور اس وجہ سے ان پر برتری رکھتے ہیں اور یہ بات آخضرت کونا گوار خاطر گزری اور آپ یہود یوں کی بار بار طعنہ زنی سے ملول ہوجاتے سے، چنا نچہ آپ رات کی تاریکی میں گھر سے باہرنکل کرآسان کی طرف منہ کر کے خدا کی طرف سے ایسے تھم کے نازل ہونے کے منظر رہتے سے جس سے ان کا حزن و ملال ختم ہواور ان کے سکون قلب کا سامان فراہم ہوجائے۔ بال آخریہ آیت (زیر بحث) نازل ہوئی (قَدُنَوْی کا حزن و ملال ختم ہواور ان کے سکون قلب کا سامان فراہم ہوجائے۔ بال آخریہ آیت (زیر بحث) نازل ہوئی آئے گئے یہودیوں پر تکھنگ فی السّمانیوں اور نہ تی فیراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کی شخصیت میں کوئی کی آتی کے ونکہ بندے کے جت باقی رہتی اور اس سے نہ تو مسلمانوں اور نہ تی فیراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کی شخصیت میں کوئی کی آتی کے ونکہ بندے کے اس پڑمل کرنا ہی سب سے بڑا اعز از ہوتا ہے اور اقتضائے بندگی ہی ہے کہ مولا کے ہرتم پر پر تسلیم خم کے اس پڑمل کریا جائے '

بہر حال نے قبلہ کے بارے میں آیت نازل ہوئی اور یہودیوں کے طعن وشنیج اورا ظہار برتری کے موہوم عمل کا باب ہمیشہ کے لیے بند ہو گیااوراس سے بالاتر میر کہ خدا کی طرف سے شرعی فریضہ کا تعین بھی ہو گیا گویا تسکین قلب کا سامان بھی ہو گیااور دشمنوں کے مقابلہ میں جمت و دلیل بھی قائم ہوگئ۔

مسجد الحرام كي طرف رخ كرنے كافر مان

ُ 'وَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَالْمَسْجِدِالْحَرَامِر وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوْاوُجُوْهَكُمْ شَطْرَةً " (يس توابنا منه بهير ليم مجدالحرام كي طرف، اورتم جهال كهيل بهي بواجيد رخ اس كي طرف كراو)

"شطر" كالغوى معنى "بعض" به البندا آيت كامعنى يول بوگا: "اپنارخ مبدالحرام كبعض" حصة كي طرف كرلو "لعنى كعبى كي طرف! اب سوال به به كه " شطر الكوبه " يا " شطر البيت الحرام "كيون بين كما كي وجديم علوم بوتى به كه يهال سابقة قبله كي بار بين صادر بوف البيت الحرام "كيون بين كها كيا؟ توبظا براس كي وجديم علوم بوتى به كديهال سابقة قبله كي بار بين صادر بوف والبيت الحرام " كيون أنها لا قطبى " ، جوكه والبيت كانداز والفاظ كولمحوظ ركها كيا به كيونكه اس مين يول ارشاد بوا تها: " شطر البسجل الاقطبى "، جوكه وبال كي مشهور ومعروف بها لري چوئى به اب اس كي جگه يول كها كيا: شطر المسجد الحرام" جوك كول كي مشهور ومعروف بها لري چوئى به اب اس كي جگه يول كها كيا: شطر المسجد الحرام" جوك كول به توال سام كي كرام كي توصيف كاتعلق به كه در شطر" كي اضافت مسجد كي طرف اور مسجد كي توصيف "درام" كي ساتھ كي گئي به توال سام كم كي خصوصيات كي نشاند بي بوق به جبكه اس كي جگه "كوب" بيت الحرام" كينه مين وه خصوصيات مفقو د به وجاتى بين - خصوصيات كي نشاند بي بوق به جبكه اس كي جگه "كوب" بيت الحرام" كينه مين وه خصوصيات مفقو د به وجاتى بين -

اس آیت مبارکہ میں قبلہ کی تبدیلی کے عمم میں سب سے پہلے حضرت پیغیراسلام کو مخاطب قرار دیا گیا چنانچہ ارشاد ہوا: ''فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطُرَالْسُنجِ بِالْحَرَامِ '' ( تواپنامنہ پھیر لے مجدالحرام کی طرف) اس کے بعد آنحضرت اور دیگرتمام مونین کے لیے عم عام صادر ہوا: ''وَ حَیْثُ مَا کُنْتُمْ فَوَلُّوْ اوْجُوْ هَکُمْ شَطْرَةً '' (تم جہال کہیں بھی ہوا پنے منہ اس کی طرف پھیرلو)اس سے اس امر کی تائید ملتی ہے کہ قبلہ کی تبدیلی کا حکم اس وقت صادر ہوا جب آنحضرت مسلمانوں کے ساتھ مسجد میں نماز اداکر رہے متھے لہٰذا سب سے پہلے می حکم خود آنحضرت کی اپنی نماز میں ان کے ساتھ مخصوص ہوااور پھر دوسرا حکم آنمحضرت اور دیگر نمازیوں اور ہرزمانہ وہر جگہ میں رہنے والوں کے لیے صادر ہوا۔

امل كتاب كى حق آشائى كاحواله

٥ وَإِنَّا أَنْ يَنَ أُوتُوا الْكِتْبَ لِيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن مَّ يِهِمْ

(جن لوگوں کو کتاب دی گئی ہے وہ جانے ہیں کہ بیتم متن ہے جو کدان کے پروردگاری طرف ہے آیا ہے)

الل کتاب کی حق آشائی کا حوالداس لئے دیا گیا ہے کدان کی کتاب میں حضرت پینجبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت کی سچائی کی تصدیق ملتی ہے کہ آتحضرت کا قبلہ ' شطر المسجد الحرام' ( کعب ) ہوگا'

بہر حال' اُوْتُواالْکِتُبَ'' (جنہیں کتاب عطائی گئ) کے جملہ سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ ان کی کتاب میں شریعت اسلامیہ کی حقیقت وحقانیت کا بیان موجود ہے نواہ وہ بیان صراحت کے ساتھ ہو یاضمنی صورت میں ہو۔اس کے بعدار شاد ہوا:'' وَ مَااللّٰهُ بِغَافِلٍ عَمَّا اِیعُمَدُونَ'' یعنی اللّٰد غافل نہیں اس سے کہ جووہ عمل کرتے ہیں لینی حق کو چھپاتے ہیں اور جس بات کاعلم رکھتے ہیں اس پر پردہ ڈالتے ہیں۔

ابل كتاب كى دُه عنائى كابيان

O" وَلَيِنُ اَتَيْتُ الَّذِينَ اُوتُواالْكِتْبِ بِكُلِّ ايَةٍ "…

يه جي ممكن ہے كه جمله: " وَمَا أَنْتَ بِتَابِعِ قِبْلَتَهُمْ " (توان كِتبله كى بيروي نبيس كرے كا) اگرچه جمله وجر

یہے .....اس بات کی خبر دیتا ہے کہ آپ ان کے قبلہ کی پیروی نہیں کریں گے ... جبکہ حقیقت میں آخصرت کواس انداز میں بیش کیا گئی ہو کہ آپ ان کے قبلہ کی پیروی نہ کریں .....، گویا نہی کو' دخر' کے انداز میں پیش کیا گیا ہے۔
" وَ مَا بِحُضُ هُمُ بِتَ اِبِعِ قِبْلَةَ بَعْضِ " یعنی وہ بھی ایک دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کرتے 'کیونکہ اہل کتاب ..... یبودی اور نصر انی .... ایک قبلہ پر شفق نہیں ہیں۔ یبودی جہال کہیں بھی ہول' بیت المقدی ' کی طرف رخ کرتے ہیں اور نصر انی جہال کہیں بھی ہول مشرق کی طرف منہ کرتے ہیں کوئی ایک دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کرتا اور اس میلہ میں ' بعض ' سے مراد یہودی اور نصر انی ہیں کہ جو ایک دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کہ جو ایک دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کہ جو ایک دوسرے کے قبلہ کو تسلیم نہیں کرتے )۔

خواہشوں کی پیروی ظلم ہے

°° وَلَيِنِ النَّبَعْتَ الْهُو آءَهُمْ قِنْ بَعْدِ مَاجَآءَكُ مِنَ الْعِلْمِ °۰۰۰

(اورا گرتونے ان کی خواہشوں کی بیروی کی جبکہ تیرے پاس علم آچکاہے)

اس جملے میں بظاہر پینیبراسلام سے خاطب ہوکرانہیں دھمکی آمیز ابھ میں کہا گیا ہے کہ اگر تونے ان ..... یہود یول اور نفرانیوں ..... کی خواہشات کی پیروی کی جبکہ توحقیقت امر سے آگائی رکھتا ہے تو بھر تو ظالم وسمگر لوگوں میں سے ہوجائے گا ، تاہم معنی ومقصود کے لحاظ سے اس جملہ کا مخاطب امت ہے اور امت محمد سے کواس بات کی طرف متوجہ ومتنب کیا گیا ہے کہ چونکہ یہود وفسار کی کی سرکشی اور حق سے انحراف کی وجدان کا اپنی خواہشات نفس کی بیروی کرنا ہے کہ جس کے سب وہ ظالم قرار یا کے بیں (اس لیے اگر امت محمد سے میں سے کسی نے ایسا کیا تو وہ بھی ان کی طرح ظالموں میں شار کیا جائے گا)۔

### الل كتاب كى حق شاس كاذكر

°° اَلَّنِ يُنَ التَّيْنُهُمُ الْكِتْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ اَبْنَا عَمْمُ

اس آیت کامعنی بیہ کہ ہم نے جن لوگوں کو کتاب دی ہے وہ پیغیراسلام کواس طرح پہچانے ہیں جس طرح اپنے بیٹی کو پیچانے ہیں اس آیت کام کی ہیں ہیں '' پغیرف کو پیچانے ہیں اس آیت میں '' پغیرف کو پیچانے ہیں اس آیت میں '' پغیرف کو پیچانے کی مشابہت '' بیٹوں'' کے ساتھ ذکر ہوئی ہے اس طرح کی مشابہت کا ذکر انسانوں کے مابین سیجے ہوتا ہے کتاب اور انسان کے درمیان مشابہت کے لیے '' پیچانے'' جیسے الفاظ استعال نہیں کئے جاتے کیونکہ '' معرفت' (پیچان) کے لیے ضروری ہے کہ اس حوالہ سے مشابہت میں دونوں کی نوع کو کھوظ رکھا جائے بہی وجہ ہے کہ کوئی شخص بنییں کہتا: فلاں آدی اس کتاب کواس طرح جانتا یا پیچانتا ہے جس طرح اپنے بیٹے کو پیچانتا ہے'

اس کے علاوہ آیت کے سیاق کلام سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ ضمیر '' کی بازگشت کتاب کی طرف نہیں بلکہ پیغیر اسلام کی طرف جی بازگشت کتاب کی طرف نہیں بلکہ پیغیر اسلام کی طرف ہے کیونکہ آیت میں گفتگوئی آخضرت اور اس تھم کے بارے میں ہے جوقبلہ کی بابت آخضرت پر نازل ہوا لہذا کسی پہلو سے بھی اس کا تعلق اس کتاب کی بابت پچھ بیان ہوا ہے۔
بیان ہوا ہے۔

بنابرای آیت مبارکہ کامعنی یہ ہوگا: اہل کتاب (یہودونصاریٰ) اپنی کتابوں میں پیغیراسلام کے بارے میں ذکور بشارتوں کی وجہ سے آپ گواس طرح بخو بی پہچانتے ہیں جس طرح اپنے بیٹوں کو بخو بی پہچانتے ہیں '' کو اِنَّ فَرِیُقًا مِّنْهُمُ لَیَکْتُنُوْنَ الْحَقَّ وَهُمْ یَعْلَمُوْنَ ''البتدان میں سے پچھلوگ ایسے ہیں جوسب پچھ جانئے کے باوجودی کوچھیاتے ہیں۔

### ايك او بي سوال اوراس كاجواب

اب جبکہ ہم نے 'نیٹو فُوْنَهُ' 'میں ضمیر'' ہ 'کے بارے میں بیہ وقف اختیار کیا ہے کہ اس کی بازگشت حضرت پیغبر اسلام کی طرف ہے (اس سے آنحضرت مرادیں) تواب سوال بیہ کہ آیت میں '' مخاطب' کے بجائے '' خائب'' کی ضمیر کیوں ذکر کی گئی ہے؟ یعنی ''یعو فونک'' کی بجائے ''یکو فُوْنَهُ'' کیوں کہا گیا ہے جبکہ پہلے اور بعد کی آیتوں میں آنحضرت سے خطاب ہوا ہے اور آپ کوخاطب کر کے ارشاد ہوا:

قَنَّ نَوْى تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِى السَّمَاءِ • • • مَم تَجِهَ سان كَى طرف رخ كرتا موئ وكيهة بي ..... فَكُنُّو لِيَنَّكَ قِبُكَةً تَدُوضُها • • بي مم تيرارخ اس قبله كى طرف مورُ دي يجس سةوراضى موكا ... •

فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرًالْسَعِبِالْحَرَامِ ٠٠٠ يُلُوا بنارخ معِدالحرام (كعبه) كاطرف كهيرك ...

(وَلَمِنُ أَتَيْتُ) اورتو پيش كرے\_\_\_،

(وَمَا أَنْتَ بِتَابِعِ)---اورتوان كقبله كى پيروى كرف والأنبيل--،

(وَلَيْنِ التَّبَعُتَ أَهُوَ آءَهُمُ)---اورا كرتوان كي خوامثون كي پيروى كرے--،

(إنَّكَ إِذًا • • • )\_\_تب يقيناً تو\_\_\_،

ان آيوں كے بعدارشاوفر مايا: ﴿ اَكَنِيْنَ اللَّهُ مُ الْكِتْبَ يَعْدِفُونَهُ ....جن لوگوں كوہم نے كتاب دى وه است

اور اس آیت کے بعد پھر آمخضرت سے مخاطب موکر ارشاد فرمایا: ﴿ ٱلْحَقُّ مِنْ سَّ بِنِكَ فَلَا تَكُوْنَنَ مِنَ

النب تَدِينَ ) -- حق تير يروردگاري طرف سے بہذاتم شك كرنے والول ميں سے نہ ونا)

ان تمام آیات میں آنحضرت کو خاطب قرار دیا گیا ہے جبکہ زیر بحث آیت میں ارشاد فرمایا: 'نیغوِفُونَهُ''۔۔وہ اسے پہچانے ہیں۔۔،اس میں خاطب کی ضمیر کی بجائے خائب کی ضمیر (ہ) ذکر کی گئی ہے حالانکہ اس میں خاطب کی ضمیر کی بازگشت بھی ۔۔۔۔ اسے پہچانے ہیں۔۔۔، آخضرت کی طرف ہے تو پھر خاطب کو چھوڑ کر خائب کے اشارے کی کیا ضرورت تھی ؟

حق کا حقیقی سرچشمه

٥" أَلْحَقُّ مِن مَّ بِتِكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِيْنِ

یہ آیت ایک بار پھر سابقہ بیان کی تاکید کے طور پر ہے اور تق کے بارے میں کسی قتم کے تنک وشہ میں بتلا ہونے کی سخت مما نعت کرتی ہے۔ اس آیت میں اگر چہ بظاہر حضرت پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو نا طب قرار دیا گیا ہے لیکن اس بیان کے معنی و مقصود کے حوالہ سے اس کا مخاطب پوری امت ہے۔

نيكيول كى طرف سبقت كرنے كا تھم

O"وَلِكُلِّ وِجْهَةٌهُوَمُولِيْهَافَالْسَيَقُواالْخَيُراتِ"

(برایک کا ایک سمت ہے جس کی طرف وہ رخ کرتا ہے، پس تم نیکیوں کی طرف سبقت کرو)

عربی زبان میں 'وجھة''اس چرز کو کہتے ہیں جس کی طرف رخ کیا جائے لین جوچیز روبرواور سامنے ہوچیے قبلہ۔

یہ آیت دراصل سابقہ بیانات کے خلاصہ کے طور پر ہے اوران بیانات کو سے انداز میں پیش کرنے کی ایک صورت ہے تاکہ لوگوں کو قبلہ کی اصل حقیقت سے آگاہی دلاکراس کی بابت مزید بحث و گفتگو میں پڑنے سے روکا جاسکے اور کرنے کے اصل کام کی ترغیب دلائی جائے' بنابراین آیت کا معنی یوں ہوگا؛ ہرقوم کا ایک قبلہ ہے جوان کی بہتری و مصلحت کے مطابق ان کے لیے مقرر کیا گیا ہے اوروہ ایسائکو بی مسئل نہیں جوان کی اصل ذات و حقیقت کا حصہ ہوکہ جے کسی صورت میں بتدیل نہ کیا جا کہ اللہ بولہذااس کی بابت اس قدر بحث و گفتگو کرنا اور آپس میں نزاع و مخاصمت روانہیں ،اس کی بجائے تم اصل کام کی طرف توجہ کرو اور نیک کام انجام دینے میں ایک دوسرے پر سبقت لینے کی کوشش کرو کیونکہ خداوند عالم بہت جلد تمہیں اس دن اکھا کرواور نیک کام انجام دینے میں قشم کاکوئی فئک نیسی نیس (قیامت کے دن) اور تم جہاں کہیں بھی ہوگ (آئین کھا تکٹو نُو آئیات کر کے گھا اللہ تحقیقا ان اللہ کھی گئی تھی ہے قبل نیسی کی اور تم جہاں کہیں بھی ہوگ (آئین کھا تکٹو نُو آئیات کو کر کھتا ہے۔

یکٹم اللہ تحقیقا ان آن اللہ کھی گئی تھی ہے قبل نیش کی خواد میں اور تم جہاں کہیں بھی ہوگ فی خدا ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔

یادرہے کہ بیآ یت جس طرح قبلہ کے موضوع کی دضاحت کے سلسلہ سے مربوط ہے کیونکہ بیقبلہ کے تھم پر مشمل آیات کے درمیان میں واقع ہوئی ہے اور مطالب کے لحاظ سے بھی ان سے ربط رکھتی ہے ای طرح اسے ایک حوالہ سے ایک تکوین امر سے مربوط بھی قرار دیا جا سکتا ہے اور اس میں اس بات کا شارہ بھی ملتا ہے کہ مسئلہ قضاء وقدر ایک نا قابل انکار حقیقت ہے اور تمام احکام وآ داب، قضاء وقدر کے تقاضوں کی بھیل کے سلسلے کی کڑی ہیں۔اس موضوع کی بابت تفصیلی تذکرہ اس کے مربوط مقام میں ہوگا انشاء اللہ تعالی۔

كعبة في طرف رخ كرنے كاتھم O" بسية في مديرية تابية

° وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَالْسَعِبِ الْعَرَامِ '' ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَامِ اللَّهِ الْعَرَامِ وَاللَّهِ الْعَرَامِ وَاللَّهِ الْعَرَامِ وَاللَّهِ الْعَرَامِ وَاللَّهِ اللَّهِ الْعَرَامِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي الللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

بعض مفسرین کرام نے اس آیت کامعنی ایوں ذکر کیا ہے کہ: توجس جگہ سے بھی باہر آئے اورجس جگہ میں بھی داخل ہوتوا پنامنہ کعبد کی طرف کر لے' اور بعض مفسرین کاخیال ہے کہ اس کامعنی ہے: توجس شہر سے بھی باہر آئے اپنار خ کعبد کی طرف کرلے تاہم بیجی ممکن ہے کہ' مِنْ حَیْثُ حَوْر جُتَ ''سے مرادیہ ہوکہ' توجہاں سے نگلاہے'' یعنی مکم' کیونکہ آنحضرت گا

مكهد بابر فكل تصحبيا كه ايك آيت مين خداوندعالم في ارشادفرمايا:

سوره ومحمر آيت ١١٠:

' مِّنُقَرُبَتِكَ الَّتِيَّ اَخْرَجَتُكَ ''……،

اس بستى سے كه جہاں سے تجھے نكالا كيا ہے .....

اس کے بعد جملہ: '' وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ مَّ بِنِكَ ﴿ وَمَاللَّهُ بِغَافِلٍ عَبَّالَتَعْمَلُونَ '' (يہ تيرے پروردگار کی طرف سے حکم من کہ اور خداتم ہارے اعمال سے غافل بیس) ذکر کیا گیا ہے جو کہ قبلہ کے حکم کی تاکید مزید اور اہمیت کے بیان کے لیے ہے۔

قبلدرخ كرفي كاعموى تكم

O وَمِنْ حَيْثُ خُرِجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرًا لْمَسْجِدِالْحَرَامِرِ . . . "

(اورتوجہاں سے نکلے پس اینارخ مسجد الحرام کی طرف کر لے، اور تم جہاں کہیں بھی ہوا پنے چرے اس کی طرف

کرلو)

اس آیت میں ایک بار پھر پہلی آیت کے الفاظ کو بعینہ ذکر کیا گیا ہے (وَمِنْ حَیْثُ حَوَ جُتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطُرَالْمَسْجِ الْحَرَامِر ' یہی الفاظ اس سے پہلی آیت میں بھی اس طرح سے مذکور ہیں ) شایداس کی وجہ اس میں مذکور علم کی تاکیداور اس کے ہر حال میں ثابت ولازم ہونے کو بیان کرنامقصود ہو یعنی تم جس حالت میں بھی ہو تمہارا کعبہ کی طرف منہ کرنا لازم وضروری ہے اور یہ تھم تمہارے لیے ہر حال میں ثابت ہے اس کی مثال یوں دی جاستی ہے کہ مثلا کوئی شخص کسی سے یوں کہنے: جب تو کھڑا ہو تو تقوائے اللی اختیار کراور جب تو بیٹھا ہوتو تقوائے اللی اختیار کراور جب فاموش ہوتو تقوائے اللی اختیار کراور جب خاموش ہوتو تقوائے اللی اختیار کر جب کھڑا ہو جب بیٹھا ہو جب یول رہا ہواور جب خاموش ہوتو تو اس طرح کہتا: تو تقوائے اللی اختیار کر جب کھڑا ہو جب بیٹھا ہو جب یول رہا ہواور جب خاموش ہوتو تو سے ہر حال میں کی جانے والی تاکید مزید ظاہر نہ ہوتی۔

بہرحال آیت کامعنی بیہے: تو جہاں سے بھی ہاہر نکلے اپنارخ کعبہ کی طرف کر لے اورتم روئے زمین پرجس خطہ میں بھی ہوا پنے منہ کعبہ کی طرف کرلو۔

قبله كى تبديلى كفوائد كابيان

ُ "لِتَّلَّا يَكُوْنَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ أَلَّا الَّذِينَ ظَلَبُوْ امِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَاخْشُونِ " (تاكه لوگوں كوتم پركوئى جحت ندمل سكے ، سوائے ان لوگوں كے كہ جنہوں نے ظلم كيا ، پس تم ان ہے مت ڈرو بلكہ صرف مجھ سے خشیبیت ركھو) صرف مجھ سے خشیبیت ركھو)

اس آیت میں قبلہ کی تبدیلی کے تھم سے تین فوائد کے حصول کی اہمیت کا تذکرہ اور اس امر کا بیان مقصود ہے کہ اس تھم میں مسلمانوں کو خدا کے احکام وفرامین بالخصوص .....قبلہ کے بارے میں صادر ہونے والے ....اس تھم پڑمل کرنے اور اس سے سرتا بی نہ کرنے کی بھر پورتا کیدگی گئی ہے جو تین فوائداس تھم میں ملحوظ ہیں وہ بیرہیں:

۲۔ اس تھم پر عمل کرنا مسلمانوں کے لئے ان کے دین کی بھیل کے حوالہ سے خدا کی نعمت کے پورا ہونے کا موجب ہے۔ نعمت کے پورا ہونے اور دین کی بھیل کے معنی کی وضاحت سورہ مائدہ کی آیت ۴ میں کی جائے گی جس میں کہا گیاہے '' اَلْیَوْمَ اَ کُمَلُتُ لُکُمْ دِیْنَکُمْ وَ اَتُمَنْتُ عَلَیْکُمْ نِعْمَتِیْ '' (آج کے دن میں نے تمہارے لئے تمہارادین کمل کردیا اورتم پراپٹی نعمت کو پورا کردیا ہے) ساس تھم پر ممل کرنے سے صراط متقیم کی ہدایت پانے کی امید پیدا ہوجائے گی۔ صراط متقیم کی ہدایت کے معنی کی وضاحت سورہ فاتحہ کی آیت ۵ ( اِهْدِ نَا الصِّرَا طَالْمُسْتَقِیْمَ ) کی تغییر میں کی جاچکی ہے۔

زیر بحث آیت کے بارے میں ایک رائے

بعض مفسرین نے زیر بحث آیت (قبلہ کی تبدیلی کے تھم پر مشمل آیت) کے بارے میں بیخیال ظاہر کیا ہے کہ خداوند عالم نے اس آیت کے ذیل میں نعمت کے پورا کرنے اور ہدایت کے حصول کا جوذ کر فرمایا ہے اس سے مراد مسلمانوں کو فقت کمری دینا ہے چنا نچے ارشاد ہوا۔' و لاُنت اِنعَدَیْ عَلَیْکُمْ وَلَعَدَّکُمْ تَنَفُتْکُونَ'' (تا کہ خدا اپنی نعت کوتم پر پورا کردے اور شایدتم ہدایت یا فتہ ہوجاؤ)۔ جبکہ یہی دو جملے خداوند عالم نے سورہ فتح میں حضرت محمر کو کا طب کرے اس طرح ارشاد فرمائے، ملاحظہ ہو:

سوره و فتح آیت ۲:

'' إِنَّافَتُحَنَالَكَ فَتُحَامُّ بِيُنَّالَ لِيَغُفِرَلَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنَّبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُ وَ يَهُ بِيكَ صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا '' \_

(یقیناً ہم نے تجھے فتح مبین عطاکی تا کہ خداتیرے پہلے اور آئندہ کے تمام گناہ معاف کردے اور اپنی نعمت کو تجھ پر پورا کردے اور تجھے صراطِ منتقیم کی ہدایت کرے)۔

توبدونوں آپیں ایک دوسرے سے مشابہت رکھی ہیں الہذابہ کہنا ہے جانہیں کتوبل قبلہ کی آپت میں بھی فتح کمہ کی بشارت وخو خری دی گئی ہے۔ اس کی مزید وضاحت ہوں ہے کہ خانہ و کعبہ صدر اسلام میں مشرکوں کے بتوں اور خودساختہ خداؤں کے جسموں سے بھر اہوا تھا گویا خدا کے گھر میں بتوں کی حکم انی تھی اور ابھی تک اسلام کوقوت وقدرت حاصل نہ ہوئی تھی۔ اسلام اپنی نشوونما کے ابتدائی مراحل میں تھا۔ اس دوران خداوند عالم نے اپنے نبی کو بیت المقدس کی طرف رخ کرنے کا حکم دیا چونکہ وہ بہود یوں کا قبلہ تھا جو کہ مشرکیین کی نسبت اپنے دین میں اسلام سے زیادہ قریب شے لیکن جب آ محضرت کی مدینہ کی طرف ہجرت سے اسلام کی نشوونما اور اس کے جیلاؤ کے عمل میں وسعت پیدا ہوئی اور دین اسلام کواستی مام صاصل کی مدینہ کی طرف ہجرت سے اسلام کی نشوونما اور اس کے چیلاؤ کے عمل میں وسعت پیدا ہوئی اور دین اسلام کواستی کا مصل ہونے لگا اور اس کے ساتھ فتح کہ مکم اور ت بھی کا حکم مسلمانوں کے ساتھ فتص خدا کی عظیم نعت کے طور پر نازل ہوا اور اس تھم میں خداوند عالم نے مسلمانوں کو نیم مسلمانوں کے نشوں سے پاک ہونے اور مسلمانوں کے خواد مدید دور اسے مسلمانوں کو خواد کی خواد کی کھیکی ہوں سے پاک ہونے اور مسلمانوں کے لئے ختص ہوجانے کی خوشخبری دی۔ اور میدور کی کے اور میدایت کے حصول لین کو بی بیوں سے پاک ہونے اور مسلمانوں کے لئے ختص ہوجانے کی خوشخبری دی۔ اور میدور کی کی اسے قبلہ قرار دے کر مسلمانوں کو اس سے اور اسے مسلمانوں کے لئے ختص ہوجانے کی خوشخبری دی۔ اور میدور کی کی کو شوخبری دی۔ اور میدور کی کی کو خوشخبری دی۔ اور میدور کی کو کو کو کی کو کیتوں سے کی کو کو کو کو کو کو کی کو کو کی کو کیور کو کو کو کی کھر کی کو کو کی کور کو کو کو کو کی کور ہوئی کو کی کور ہوئی کے کور ہوئی کے کور ہوئی کی کور ہوئی کور ہوئی کور ہوئی کور ہوئی کور ہوئی کور ہوئی کی کور ہوئی کور ہوئی کور ہوئی کور ہوئی کی کور ہوئی کی کور ہوئی کور کور ہوئی کور کور ہوئی کور ہو

مخصوص کردوں گااوریہ' قبلۂ سلمین' کہلائے گا۔ یہی وعدہ وبشارت ہی در حقیقت فتے کمکی خوشخبری تھی اور جب مکہ فتے ہوگیا تو خداوند عالم نے اس کے فتح ہوجانے کی خوشخبری دیتے ہوئے اپنے اس وعدہ کو یا دولا یا جواس نے مسلمانوں سے کیا تھا کہ ان پر اپنی نعت کو پورا کر دے گا اور آئہیں صراطِ متنقیم کی ہدایت کرے گا چنانچہ ارشاد ہوا۔ ''وَیُدِیّم ؓ نِعُمَتَهُ عَلَیْكُ وَ یَهُٰںِ یَكَ صِرَاطًا مُّسْتَقِیْدًا · · · ''،

یہ ہے آیت قبلہ کے بارے میں بعض مفسرین کی رائے۔اگرچہ بیدائے بظاہر بہت اچھی اور قابل قبول نظر آئی ایکن اس میں اجھی طرح خور وفکر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں کوئی وزن نہیں اور اسے کی بھی صورت میں درست اور جھی قر از نہیں دیا جا سکتا اور آیات کے ظاہری الفاظ بھی اس کی صحت کی تائید وقصدین نہیں کرتے کیونکہ اس آیت میں نمت کے پورا کرنے کا وعدہ اور ہدایت کے حصول کا ذکر ان الفاظ میں کیا گیا ہے۔ '' وَ لِا تُرَمَّ نِعْمَدِی عَلَیْکُمْ وَ لَعَلَّدُمْ مَن الله عَلَی کُونَ '' (تا کہ میں اپنے نعت تم پر پوری کر دوں اور شایدتم ہدایت یا فتہ ہوجاؤ) اس میں ''لِ تُرتَمَّ '' کے لفظ میں حرف لا آس سے قبلہ کی تبدیلی کے مقصد وہدف کی نشاندہ کی ہوتی ہے، اادب ولغت میں سے لام غایت کہا جا تا ہے اور بیلام سورہ فتح کی آیت میں خورے، ملاحظہ ہو:

" لِيَغْفِرَلَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنَّكِكَ وَ مَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ فِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَ يَهُويكَ صِلْمِثَكُو " (تاكه خدا تير بسابقه وآئنده كتمام گناه معاف كرد به اور اپن نعمت كوتجه پر پورا كرد به اور تجه صراط متقيم كي بدايت كرب)

ید دونوں آیتیں (آیت قبلہ اور آیت فغ) نعمت کے پورا کرنے کے وعد ہُجیل پر مشمل ہیں یعنی دونوں آیتوں میں آئندہ فتح عطا کرنے اور نعمت کی تحکیل وہدایت کی خوشخبری ووعدہ کا تذکرہ ہے لہٰذا سے ہات کیونکر درست ہوسکتی ہے کہ آیت فتح کو آیتِ قبلہ میں کئے گئے وعدہ کے ایفاء کے بیان پر مشمل قرار دیا جائے '

یہ تو ہا ایک جہت اور دوسری یہ کہ آیت قبلہ میں نمت کے پوراکردین (اتمام نمت) کا جو وعدہ کیا گیا ہے وہ تمام سلمانوں کے لئے ہے (وَلِاْ قِنَّمْ نَعْمَتَیْ عَلَیْکُمْ وَلَعَلَّمْ مَنْ نَعْمَتُ کُوْنَ ) جبکہ آیت فتے میں یہ وعدہ صرف پنجم راسلام صلی الله علیہ و آلہ وسلم سے کیا گیا ہے (وَ یُقِیمَ فَعَلَیْکُ وَ یَهْ بِیکُ صِوراطًا مُّسْتَقِیْمًا) ان دونوں آیوں کے سیاق و انداز بیان کا مختلف ہونا بھی ذکورہ بالا رائے کے نادرست ہونے کی ایک دلیل ہے۔البت قرآن مجید میں صرف ایک آیت الیک ہے جو خدا کے وعدہ اتمام نعت کہ جوان دوآیتوں۔آیت قبلہ اور آیت فتح میں کیا گیا ہے کے ایفاء کے بیان پر شمل ہے وہ سورہ ما کدہ کی آیت سے جس میں واضح وصری الفاظ میں یوں ارشادہ وا۔

"اَلْيَوْمَ اَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَمَضِيْتُ لَكُمُ الْاِسْلَامَ دِينًا" (آج كون من في مهارے ليح مهارادين ممل كرديا اور م پراپنى نعمت كو پوراكرديا اور من في مهارے لئے اسلام كو پينديده دين قرارديا) تا ہم اس آیت میں جس نعمت کے پورا کردینے کا ذکر کیا گیاہے اس کے معنی ومراد کی وضاحت اس آیت کی تفسیر کے مقام میں کی جائے گی۔

ان دوآیوں۔ آیت قبلہ اور آیت رفتے۔ میں نعمت کے پورا کردینے (اتمام نعمت) کا جو وعدہ کیا گیا ہے اس کا ذکر درج ذیل آیتوں میں بھی موجود ہے، ملاحظہ ہو:

سورهء ما نكره آيت ۲:

°° ... وَالْكِنْ يَبُّرِينُ لِيُطَهِّرَ كُمُ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَكَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ '' (ليكن وه چاہتا ہے كم مہیں پاك كردے اور تم پراپنی نعت كو پوراكردے تاكة تم شكر گزار ہوجا وَ)

سورہ فیحل آیت ۸۱: O \_ \_ \_ " گُنُ لِكَ يُنِتِمُّ نِعْمَتَهُ عَكَيْكُمُ لَعَكَّكُمُ تُشْدِلِهُ وْنَ '' (ای طرح وہ تم پراپنی نعت کو پورا کرتا ہے تا کہ تم حق کوتسلیم کرلو) ان آیات کے بارے میں تفصیلی تذکرہ ان کی تفسیر کے مقام میں ہوگا۔ انشاء اللہ تعالیٰ \_

## بعثة نبوئ كاتذكره وجميل

O كَمَا آئرسَلْنَافِيكُمْ رَسُولًا مِّنْكُمْ

(جسطرت ہم نے تم میں ایک رسول بھیجا تم ہی میں سے۔۔)

بظاہراس آیت میں ''گیکا'' کا ''ک'' تشبیہ کے لئے ہے اور ''ما'' مصدر بیہ ہے لہذا پوری آیت کا معنی یوں ہوگا۔''ہم نے تم پر بیا نعام کیا ہے کہ تمہارے لئے اس گھر کو جے ابرہیم نے بنایا تھا اور اس کے لئے خیر و برکت کی دعاما گل تھی قبلہ قرار دیا جیسا کہ ہم نے تم میں سے ایک رسول تم میں بھیجا کہ وہ تمہارے سامنے ہماری آیتوں کی تلاوت کرے اور تمہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور تیمارا تذکیہ فیس کرئے 'بیسب پھی ہم نے ابراہیم کی دعا کو مستجاب کرتے ہوئے کیا کیونکہ انہوں نے اور ان کے فرزندا ساعی نے بول دعاما نگی تھی :

'' مَ بَّنَا وَابْعَثُ فِیْهِمْ مَ سُوْلًا قِنْهُمْ بَیْتُلُوْاعَلَیْهِمْ الْیَاكُ وَیُعَلِّمُهُمُ الْکِتْبُ وَالْحِکْمَةَ وَیُزَکِّیْهِمْ" (اے ہمارے پروردگار!ان میں سے ایک رسول ان میں مبعوث فرما جوان کے سامنے تیری آیات کی تلاوت کرے اورانہیں کتاب و حکمت کی تعلیم وے اوران کا تزکیہ انس کرے)

بنابرایں تمہیں دوعظیم نعتیں عطا کرئے تم پرعظیم احسان کیا گیاہے: ایک بیرکتم میں سے ایک رسول تم میں مبعوث کیا گیا اور دوسرا بیر کہ کعبہ کوتمہارے لئے قبلہ قرار دیا گیا اور بیر دونوں کام ایک جیسے ہیں (خدا کی طرف سے تم پرعظیم احسان ہے)۔ اس بیان سے بیہ بات بھی معلوم ہو جاتی ہے کہ اس آیت میں 'فیڈگٹ کو سُنگٹٹ'' (تم میں ایک رسول تم میں ایک رسول تم میں کا خاطب امت مسلمہ ہے اور اس سلسلے میں ہم پہلے ذکر کر بھے ہیں کہ اگر چہ بظاہر یہ خطاب پوری امتِ مسلمہ سے ہے لیکن حقیقت میں اس سے مراوامت کے خاص افراد یعنی اولیاء اللی ہیں۔ یعنی بظاہر آل اساعیل میں سے تمام مسلمان ۔ اعراب معزر اس آیت کا مخاطب ہیں اور اس میں فدکور تھم دنیا بھر کے عربوں بلکہ تمام مسلمانوں کے لئے ہے لیکن حقیقت میں اس سے مراوامت مسلمہ کے خاص افراد ہیں۔

رسول اور تلاوت آیات اِلْهی کیتُکُوْاعَکیُکُمُ ایتِنَا

یہاں "اُلیتنا" ماری آیات۔ سےمراد بظاہر آیات قرآنی ہیں کیونکہاں میں 'بیٹائوا" کا صیغہ فر کر کیا گیا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ " تلاوت " کرتا ہے اور " تلاوت " الفاظ کی ہوتی ہے نہ کہ معانی کی۔

' وَيُوَّرِّكُمْ' مَيں تزكيہ سے مراد تطهير يعنى گندگيوں اور نجاستوں سے پاک كرنا ہے اس ميں غلط اعتقادات مثلا كفر اور شرك سے پاک كرنا اور خدموم وقتيج اعمال مثلاً قتل زنا اور شراب خورى سے پاک كرنا اور خدموم وقتيج اعمال مثلاً قتل زنا اور شراب خورى سے پاک كرنا مجى شامل ہے۔

'' وَيُعَلِّمُكُمُ' مِن كَابِ وحَمت كَ تَعليم دينا اور جَو يَج نبين جانتة اس كَ تَعليم دينا كَ الفاظ مِن تمام اصول و فروع دين كَ تعليم دينا شامل هِ فَي وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمُ هَا لَمُ تَكُونُو ْ اتَعْلَمُونَ )

یادر کے کہ فذکورہ بالا آئیات مبارکہ میں کئی مقامات پر انداز بیان کی تبدیلی (القات) کاعمل اپنایا گیا ہے خدا کے بارے میں بھی اور غیر خدا کے بارے میں بھی ۔ یعنی غائب کے صیغہ کی جگہ شکلم کا صیغہ اور مفرد کے صیغہ کی جگہ جمع کا صیغہ تبدیل کر کے بات کی گئی ہے اور غائب مخاطب اور مشکلم کے صیغوں کی تبدیلی میں جواہم مکتہ پوشیدہ ہے اس سے تدبر وتفکر کرنے والے اور مکتہ بنج حضرات بخوبی آگاہ ہیں۔

# روایات پرایک نظر

## تحويل قبله كاتار يخي پس منظر

، قبلہ کی تبدیلی کے تھم سے مربوط واقعہ کی بابت۔۔کہ آشخصرت پربیتھم نمازظہر کی حالت میں نازل ہوا۔ فریقین (عامہ وخاصہ) ۔ شیعہ وسی ۔ کے حوالوں سے کتب احادیث میں کثرت کے ساتھ روایات مذکور ہیں اور ان سب کے مضامین ایک جیسے ہیں تا ہم واقعہ کی تاریخ میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے جبکہ اکثر روایات میں جو کہ سند کے لحاظ سے سیح ہیں مذکور ہے کہ بیرواقعہ جرت کے دوسرے سال یعنی ستر ہویں مہینے ماہ رجب المرجب میں پیش آیا۔انشاء اللہ تعالیٰ اس سلسلے میں تفصیلی مطالب اس کے مربوط مقام پر ذکر کئے جا تھیں گے۔

امت اسلامیہ کے لوگوں پر گواہ ہونے اور پغیر اسلام کے امت پر گواہ ہونے کے مسللہ کی بابت اہل سنت والجماعت کے اسناد سے ندکور ہے کہ قیامت کے دن تمام اسٹیں انبیاء کے مل تبلیخ کا انکار کریں گی اس وقت خداوند عالم انبیاء سے فریصنہ تبلیغ کی ادائیگی کا ثبوت طلب کرے گا۔ جبکہ وہ خودسب سے زیادہ آگاہ ہے۔ پھر امت محمد کو لا یا جائے گا پس وہ گوائی دے گئ امشیں ان سے پوچیس گی کہتم لوگ سیسب پھی کو کر جانتے ہو؟ وہ (امت محمد کے افراد) جواب دیں گے کہ جمیں ان باتوں کا علم خدا کی برحق کتاب قرآن مجید میں سے نبی کی زبانی ہوا ہے۔ اس کے بعد حضرت محمد کو لا یا جائے گا اور ان کی امت کے بارے میں ان سے پوچھا جائے گا تو وہ ان کی تصدیق فرما نمیں گے اور ان کی عدالت (سچا ہوئے) کی گوائی دیں گے اور ان کی عدالت (سچا کو یہ نہیں دیں گے ایک مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشاوفر مایا: ''فکیف اِذَا جِسُنَامِن گُلْ اُصَّةٍ بِشَهْمِیْںِ .....''

ندگورہ بالا بیان میں۔۔ کہ جس کی تقد ہی و بگران احادیث سے بھی ہوتی ہے جنہیں تغیر 'الدرالمنثور' وغیرہ میں ذکر کیا گیا ہے۔۔ بیام مذکور ہے کہ حضرت پنجبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قیامت کے دن اپنی امت کی صدافت و عدالت کی گواہی دیں گئے ' تواس سے مرادامت کے بعض افرادہ ہی ہوستے ہیں ند کہ ساری امت' کیونکہ بیدا یک نا قابل انکار حقیقت ہے اوراس کا ثبوت کتاب وسنت سے بھی ملتا ہے کہ ساری امت عادل نہیں اورآ محضرت اپنی ساری امت کے عادل ہونے کی ہرگز تقعد بین نہیں کریں گئے اور یہ کیوگر ممکن ہے کہ اس امت کے مظالم اوران انسانیت سوز اعمال کو صحح قرار دیا جائے کہ جن کی مثال سابقہ امتوں میں بھی نہیں پائی جاتی بلکہ بیہ مظالم سابقہ امتوں کے مظالم اوران انسانیت سوز اعمال کو صحح قرار دیا جائے و شدت سابقہ امتوں کے مظالم سے قابل قیاس بھی نہیں ان کی نوعیت سے کہیں نیا دہ ہوارای طرح یہ بات کیوگر درست قرار دی جاسکتی و مشدت سابقہ امتوں کے مظالم کی شدت و نوعیت سے کہیں نیا دہ ہوارای طرح یہ بات کیوگر درست قرار دی جاسکتی اسلامی حقائق و تعلیمات اور آئین اسلام کی کوئی وقعت ہی باتی ندر ہے گی اور بیسب کچھیل تماشہ ہوجائے گا۔اور جہاں تک '' و جاتی 'و دیے کا تعلق ہے تو ندگورہ بیان میں' دیے اس کی حقائی ہی نہیں میں کہیں نیا دیے جاتی کی تعد ایق کرنا تھیں رکھتے ہوئے ان کی تقد ایقی کرنا تھیں رکھتے ہوئے ان کی تقد ایق سے مرادا تقادی بنیا دیے گواہی دیا ہی صورت میں گواہی دے گی اور پھر حضرت کا بھین رکھتے ہوئے ان کی تقد ایق کریا متاب کی اس گواہی دیے گی اور پھر حضرت کیا بھی اس گواہی کی تقد ایق کریں گے۔

### ا نبیاء و آئم ہی گواہی دیں گے

كتاب المناقب عين حضرت أمام محد باقر عليه السلام مع منقول في آب في ارشاد قرمايا:

ولا يكون شهداء على الناس الا الائمة والرسل، واما الامة فغير جايز أن يستشهدها الله و فيهم من لا تجوز شهادته على حزمة بقل)

آئمہ دانمیا ای ہیں کہ جولوگوں پر گواہ ہوں گے ادر جہاں تک امت کا تعلق ہے تو یہ ہر گرممکن نہیں کہ خدااس سے گواہی طلب کرے کیونکہ امت میں ایسے افراد بھی پائے جاتے ہیں جن کی گواہی سبزی کے ایک تھے کی بابت بھی قبول نہیں گی جائے ہیں۔ جاسکتی )۔

### درمیانی امت سے کون مراد ہے؟

تفیر 'العیاثی' میں معقول ہے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے آیت مبارکہ 'لیّنکُونُوُاشُهُوں آء عَلَی النَّاس وَ یکُونَ الرَّسُولُ عَکیْکُمْ شَولِیگا'' کی تفییر میں ارشاد فرمایا: اگرتم میگان کروکہ خداوند عالم نے اس آیت میں تمام الل قبلہ اور توحید پرست مراد لیے ہیں توبیہ بات خدا پر افتر اء اور بہتان ہوگا کیونکہ جس شخص کی گوائی اس دنیا میں مجبور کے چند خوشوں کے بارے میں کیوکر خوشوں کے بارے میں کیوکر گوائی اس دنیا میں قبل قبول نہیں اسے خداوند عالم قیامت کے دن ایک نہایت اہم موضوع کے بارے میں کیوکر گوائی تمام مرابقہ امتوں کے سامنے کس طرح قابل قبول ہوسکتی ہے؟ ہرگز ایمانہیں ہے خداوند عالم اس طرح کی بات کسی صورت میں نہیں کرسکتا' بلکہ حقیقت سے ہے کہ اس سے مراد وہی ہستیاں ہیں جن کی بابت خداوند عالم اس طرح کی بات کسی صورت میں نہیں کرسکتا' بلکہ حقیقت سے ہے کہ اس سے مراد وہی ہستیاں ہیں جن کی بابت خداوند عالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعام تجاب فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا۔'' گُذَدُمْ خَیْدَرُ اُصَّ اَوْ اُخْدِ جَتَ لِلنَّاسِ'' کیں درمیانی امت اور بہترین امت سے مراد وہی لوگ ہیں جنہیں لوگوں کے لئے بھیجا گیا ہے۔

يادر بكرامام كه مذكوره بالابيان كى وضاحت آيت وكُنْتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ ..... "كونيل من آيات قرآنيه

#### امت مسلمه كاخصوصي اعزاز

الرَّسُوْلُ شَهِيْدًا عَلَيْكُمُ وَتَكُوْنُوْاشُهَنَ آءَعَلَىالنَّاسِ \*

بیرحدیث سابقہ مطالب کی تفی ٹمیں کرتی کیونکہ اس میں ''امت' سے مرادو ہی امت مِسلمہ ہے کہ جس کے حق میں حضرت ابراہیم کی دعا قبول ہوئی۔

## قیامت کےدن مقام رسول

تفیر "العیاشی " میں حضرت امام امیر الموثین علی علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے قیامت کے دن کی صورتحال کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد فر مایا: سب لوگ ایک جگہ اکتھے ہوں گے اور وہاں سب سے پوچھ کچھ کی جائے گی اور کسی کو بات کرنے کا حق حاصل ند ہوگا سوائے اس کے کہ جے خدااذن دے گا اور وہ ق بات کرے گا،اس وقت حضرت پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو لا یا جائے گا اور آ محضرت سے اظہار ق کے لئے کہا جائے گا چنا نچہ اس کا ذکر خدانے قرآن میں یوں فر مایا۔ " فکینف إذا چِشَامِن کُلِّ اُصَّاحٍ بِشَمِینِ وَ چِشَا بِنَ عَلَی هَوَّ لَا عِشَرِینًا" (اس وقت کیا حال ہوگا جب ہم مرامت سے ایک گواہ بلا عمیں گے اور تجے ان سب پر گواہ قرار دیں گے ) "پس آ محضرت " تمام گواہوں پر گواہ ہوں گا اور وہ گواہ ہوں گے اور ہوں گا وہ ہوں گے اور ہوں گا وہ ہوں گے اور ہوں گے اور ہوں کے سے مرادا نبیا علیم السلام ہیں۔

#### بيت المقدس: قبله ءاول

كتاب "تهذيب" من ابوبعير كحواله ب حضرت امام جعفر صادق اورحفرت امام محمد باقر من سي ايك شخصيت من منقول ب، راوي نغير (محمر ) كوي شخصيت من منقول ب، راوي نغير (محمر ) كوي خدمت من عن من كان المنقد من كم المنه كم من كان كان منه كرك نماز اداكري امام نه جواب ديا: بال المياتون بيرا يتنبيل يرهى بحم ديا تها كه وه "بيت المقدى" كل طرف منه كرك نماز اداكري امام نه جواب ديا: بال المياتون بيرا يتنبيل يرهى بحس من من المنافر مايا: "و مَاجَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْها اللَّالِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبَعُ الرَّسُولُ مِنْ فَي يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْدِ بسن من من المنافر مايا: "و مَاجَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْها اللَّالِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبَعُ الرَّسُولُ مِنْ فَي يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْدِ بسن من من المنافر مايا: "و مَاجَعَلْنَا الْقِبْلَة اللَّي عُنْتَ عَلَيْها اللَّالُوبُلُها اللَّالُوبُلُها اللَّه اللَّالُوبُلُها اللَّالُوبُلُها اللَّالُوبُلُها اللَّهِ اللَّالُوبُلُها اللَّهِ اللَّالُوبُلُها اللَّهُ اللَّالُوبُلُها اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّه

#### تجزيه وتبعره:

اس مدیث سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ آیت مبار کہ میں 'الیّتی کُنْتَ عَلَیْهَا ''کے الفاظ جو کہ قبلہ کی صفت کی صورت میں ہیں ان سے مراد ''بیت المقدل'' ہے اور وہی قبلہ ءاول تھا کہ حضرت پیٹیبر اسلام سلی الله علیہ وآلہ وسلم جس کی طرف رخ کر کے نماز اوا کیا کرتے تھے جیسا کہ آیات کے سیاق اور طوا ہر سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے اور اس کی بابت ہم کی طرف رخ کر کے نماز اوا کیا کرتے تھے جیسا کہ آیات کے سیاق اور طوا ہر سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے اور اس کی بابت ہم کی طرف دے کہ جے دوبارہ قبلہ کہ اس سے مراد بیت المقدس نہیں بلکہ ''کوبہ' ہے کہ جے دوبارہ قبلہ

قراردیا گیا' ظواہرآیات سے ہرگز مطابقت نہیں رکھتا' اوراس کے علاوہ آیت مبارکہ میں ' الْقِبْلَةَ الَّتِی کُنْتَ عَلَیْهَ آ' سے ہیں ہوتی ہے جو حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام سے منقول ہیں کہ آپ نے ارشاوفر مایا: اہلِ مکہ کار جمان اور توجہ کعبہ کی طرف تھی اوران کی خواہش میتی کہ ' کعب' کی طرف منہ کر کے نماز اوا کریں اور خدایہ چاہتا تھا کہ پیغبر اسلام کے فرما نہرداروں اور نافر مانوں کی پیچان ہو سکے لہذا اس نے قبلہ کے تھم آواس کا معیار قراردے دیا تاکہ یہ واضح ہوسکے کہ مسالہ کے جس قبلہ کی طرف منہ کرنے کا تھم پیغبر خدادے دہ ہیں گئی بیت المقدل تو اس کے مقال کا میروی کرنے والے کون افراد ہیں اور جو اس کی نافر مانی کرتے ہیں وہ بھی بے نقاب ہوجا کیں۔ یہ تو ہے اہل مکہ کی پیروی کرنے والے کون افراد ہیں اور جو اس کے ساتھ ساتھ اہل مدینہ کی خواہش بیتی کہ ' بیت المقدل' ' ہی قبلہ رہے لیکن ان کی خواہش کے برقس خواہش کے برقس خدانے انہیں ' کھب' کی طرف رخ کرنے کا تھم دیا تاکہ ان کا بھی امتحان کیا جاسکے کہ ان میں سے پیغیر خواہش کے برقس خدانے انہیں ' کھب' کی طرف رخ کرنے کا تھم دیا تاکہ ان کا بھی امتحان کیا جاسکے کہ ان میں سے پیغیر اسلام کی پیروی وفر ما نبرداری کرنے والے کون ہیں اور نافر مان کون؟

اس بیان سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ بھض مفسرین کا یہ کہنا ہر گز درست نہیں کہ 'الَّتِیٰ کُنْتَ عَلَیْهَا''، جَعَلْنَا کا دوسرامفعول ہے لہٰذا آیت کا معنی یوں ہوگا: 'نہم نے نہیں قرار دیا قبلداس کعبہ کوجس پر توبیت المقدس سے پہلے تھا''۔اور پھر اس قائل نے اپنے اس نظریہ کی صحت کے لئے بعد والے جملہ سے جواستدلال پیش کیا ہے اور کہا کہ ' لِاَّلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَنَبِعُ الرَّسُولُ' اس بات کی دلیل ہے کہ پہلے کعبہ کوقبلہ قرار دیا گیا تھانہ کہ بیت المقدس کؤوہ بھی ہر گز درست نہیں اور ہمارے سابقہ بیان اور وضاحتوں سے اس نظریہ کے نادرست ہونے کا قطعی ثبوت ماتا ہے۔

ايمان: مجموعه وقول وثمل

تفسیر''العیاثی'' میں زبیری سے منقول ہے اس نے کہا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی: مولا مجھے ''ایمان'' کی حقیقت کے بارے میں آگاہ فرمائیں کہ آیا قول وعمل (گفتار وکردار) دونوں کے مجموعہ کوایمان کہتے ہیں یاصرف قول بغیرعمل کے بھی ایمان کہلاتا ہے؟ امام علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:

(الأيمان عمل كله والقول بعض ذلك العبل، مفروض من الله، مبين في كتابه ، واضح نورة ، ثابت جمته ، يشهد له بها الكتاب و يدعو اليه و لها ان صرف الله نبيه الى الكعبة عن بيت المقدس قال المسلمون للنبى ارايت صلاتنا التى كنا نصلى اليبيت المقدس ما حالنا فيها و ما حال من مضى من امواتنا وهم كانوا يصلون الى بيت المقدس و فا حال الله وما كان ليضيع ايمانكم ان الله بالناس لرووف رحيم ، فسمى الصلوة ايمانا فن التى الله حافظاً كوارحه موفياً كل جارحة من جوارحه بما فرض الله عليه لقى الله مستكملاً ولا يمانه من اهل الجنة ، ومن خان في شيى منها او تعدى ما الله عليه لقى الله مستكملاً ولا يمانه من اهل الجنة ، ومن خان في شيى منها او تعدى ما

امر الله فيها لقى الله ناقص الإيمان)

ایمان سرا پائل ہو اور قول اس عمل کا یک حصہ ہا اور وہ خدا کی طرف سے فرض وواجب قرار دیا گیا ہا اس کا ذکر قرآن مجید میں واضح طور پر ہوا ہے، اس کا نور نمایاں اور اس کی دلیل ثابت وقائم ہے، اور کتاب خدا اس کے بارے میں ہمر پور گواہی اور اس کی دعوت و بی ہے کونکہ جب خداوند عالم نے اپنے نبی کو بیت المقدس سے کعبہ کی طرف رخ کر کے اوا کی سخم دیا تو مسلمانوں نے آخصر سے کہا: ہماری ان نماز وں کا کیا بنے گا جو ہم نے بیت المقدس کی طرف رخ کر کے اوا کی بیل اور اس طرح ہم سے پہلے جولوگ اس دنیا میں سخے اور بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نمازیں پڑھتے رہے ہیں ان کی عبادات کا کیا تھم ہے؟ اس موقع پر خداوند عالم نے بیآ بیت نازل فرمائی۔ ' و کھا کان الله کی نیف نیم آینکا کھم آن الله کی ہو تھیا خدالوگوں کے ساتھ مہر بانی کرنے والا بالنا اس کی تو کی تعین خدالوگوں کے ساتھ مہر بانی کرنے والا بالنا اس کی تعین خدالوگوں کے ساتھ مہر بانی کرنے والا جو ارت کو گناہ و معصیت کے ارتکا ب سے محفوظ رکھے اور خداوند عالم کی طرف سے فرض کئے گئے تمام امور کو انجام دے وہ جو تھا مان کے درجہ عکمال کے ساتھ اپنے پروردگار کے حضور حاضر ہوگا اور اہل بہشت میں سے شار کیا جائے گا اور جو تھی ان امور میں ذرہ بھر خیانت و معصیت یا دکام الہی سے تجاوز وروگر دانی کام رکت ہوگا وہ قیامت کے دن خدا کے حضور ناتھ اللا کمان ہوگا وہ قیامت کے دن خدا کے حضور ناتھ اللا کمان ہو کر جائے گا وہ تھر خیانت و معصیت یا دکام الہی سے تجاوز وروگر دانی کام تک ہوگا وہ قیامت کے دن خدا کے حضور ناتھ اللا کمان ہو کر جائے گا۔

اس حدیث کوکلینی مرحوم نے بھی ذکر فرمایا ہے۔ اور یہ بات یادرہے کہ اس میں 'وَ هَا کَانَ اللّٰهُ لِيُضِيْعَ اِنْهَا نَكُمْ ''''' کے الفاظ قبلہ کی تبدیلی کے تھم کے بعد نازل ہوئے تواس سے ہمارے سابقہ بیانات کی نہونفی ہوتی ہے اور نہ ہی ان کی صحت مخدوش ہوتی ہے۔

مسجد تبلتين كي وحبرتسميه

کتاب من لا یحظر ہ الفقیہ میں فرکور ہے کہ حضرت پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مکہ کرمہ میں تیرہ برس اور مدینہ منورہ میں اغیس (۱۹) ماہ بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نمازاوا کی اور جب یہود یوں نے آنحضرت پر طعن وشنیج کی صورت میں بیکہنا شروع کردیا کہ تو ہمارے قبلہ کی پیروی کرتا ہے تو آنحضرت سخت ممکنی ومحزون ہوئے اور رات کی تاریک میں گھر سے باہرنکل آئے اور بار بار آسان کی طرف دیکھتے رہے یہاں تک کہ جبوگی اور آپ نے صح کی نمازاوا کی اور جب نماز ظہر کا وقت ہواتو آپ نے نماز شروع کی، اس اثناء میں جریل ٹازل ہوئے اور بیر آیت پڑھی '' قبل نکری تنقلُب فرق فی السّماء ﴿ فَاللّٰهِ لِللّٰ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰ الللّٰهُ الللّٰهُ

آ مخضرت کی وہ نماز جوآ پ نے آ دھی (پہلی دور کعتیں) بیت المقدس کی طرف اور آ دھی (آخری دور کعتیں) کعبہ کی طرف رخ کر کے اداکی اور جب اس واقعہ کی خبر مدینہ کی ایک مسجد میں پنجی تو وہاں بھی لوگ نماز عصر کی پہلی رکعتیں ادا کر بچے تھے تو انہوں نے بھی فوراً اپنے رخ کعبہ کی طرف کر لئے لہٰذاان کی نماز بھی آ دھی (پہلی دور کعتیں) بیت المقدس کی طرف اور آدھی (آخری دور کعتیں) بعبہ کی طرف ادا ہوئیں ،ای لئے اس مسجد کو ''مسجد قبلوں والی مسجد کہا جانے لگا۔ "

علی بن ابراہیم فی نے بھی اپنی تفییر میں اس سے مشابدایک حدیث ذکر کی ہے لیکن اس میں حضرت پیغیبراسلام صلی اللہ علیو آلدو کا میں میں نماز اداکررہے تھے۔ اللہ علیہ وقت ''مسجد بن سالم' میں نماز اداکررہے تھے۔

## امام محمه باقر كاارشاد كِرامي

تفیرالعیافی میں حفرت امام محمد باقر علیه السلام سے منقول ہے آپ نے آیت مبارکہ 'فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ '' کی تفیر میں ارشاد فرمایا: اس کا معنی ہے ہے کہ 'قبلدرخ ہوجا وَاور قبلہ سے مندنہ پھیروورنہ تمہاری تماز باطل ہوجائے گی'۔ کیونکہ خداوند عالم نے بیتھم اس وقت نازل فرمایا جب آنحضرت فریعنہ نماز اداکر رہے ہے اور ان سے مخاطب ہوکر واضح الفاظ میں دستور دیا: فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرً الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ لَ وَ حَبْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرًا لَمَسْجِدِ الْحَرَامِ لَ وَ حَبْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرًا لَهُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرًا فَدَامِ وَ مَنْ اللّٰ مَا مُنْتُمْ فَوَلُّوا وَجُهَكَ شَطْرًا لَمَسْجِدِ الْحَرَامِ لَا وَ حَبْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرًا فَدَامُ وَاللّٰ مَاللّٰ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وَجُوهَكُمْ اللّٰ مَا يَصْرَامِ اللّٰ مِنْ اللّٰمَامِ وَاللّٰمِ مِنْ اللّٰمَ وَاللّٰمَ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وَجُهَلَ مَا مُنْ اللّٰمَامِ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ مَا كُنْتُمْ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وَ اللّٰمِ اللّٰمَ عَلَى اللّٰمَامِ فَاللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وَ مُنْ اللّٰمَ وَاللّٰمَ مَا اللّٰمَامِ اللّٰمَامِ اللّٰمَامِ اللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَامِ اللّٰمَامِ اللّٰمَ وَاللّٰمَامِ اللّٰمَامِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَامُ اللّٰمَامِ اللّٰمَامِ اللّٰمَامِ وَالْحَامُ اللّٰمَامِ اللّٰمَامِ اللّٰمَامُ اللّٰمَامُ اللّٰمِ اللّٰمَامِ اللّٰمَ اللّٰمَامُ اللّٰمُ اللّٰمَامُ وَاللّٰمُ مَا مُنْ اللّٰمَامُوا اللّٰمَامُ اللّٰمَ اللّٰمَامُ اللّٰمَ اللّٰمَامُولُولُ اللّٰمَامُ اللّٰمَامُ اللّٰمَامُولُ اللّٰمُ اللّٰمَامُ اللّٰمَامُ اللّٰمَ اللّٰمَامُ اللّٰمَامُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَامُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَامُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَامُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰم

۔ متعدد بلکہ کثیرروایات میں بیان کیا گیا ہے کہ قبلہ کی تبدیلی کا حکم اس وقت نازل ہوا جب پیغیبراسلام فریضہ نمازادا کررہے تھے (نہ کہ نا فلہ نماز)۔

#### اوصاف نبي واصحاب نبيً

تفیر فی میں حضرت امام جعفر صادق علیدالسلام سے منقول ہے آپ نے آیت مبارکو انتین ہُم الکونٹ یکٹو فُونکهٔ گساکیٹو فُون اَبْنَا عَهُمْ "کی تفییر میں ارشاد فر ما یا کہ ہے آیت یہود یوں اور نفر انیوں کے بارے میں ہے کہ وہ پیغیر اسلام کواس طرح پہچانتے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں جو اس طرح پہچانتے ہیں اس طرح بخو بی جانتے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں ) کیونکہ خداوند عالم نے تورات وزیور وانجیل میں آنحضرت کے اوصاف آپ کے اصحاب کی نشانیاں اور بھرت کے واقعہ کا تذکرہ فر ما یا ہے چنانچہ قرآن مجید میں اس کا ذکر یوں ہوا۔ «محمد می الله و الذین معه اشداء علی الکفار رحماء بین بھھ تریہ میں آخو میں انسام میں الله و رضو انا سیسا ھھ فی وجو ھھمہ من اثر السجود تریہ ہو کے اسجدا گریہ میں اثر السجود

ذلك مخلهم فى التوراية و مخلهم فى الانجيل " (محمالله كرسول بين اورجوان كساته بين وه كافرول برسخت اورآ پس مين مهريان بين آپ انبين ركوع و بود مين و كيت بين كدوه الله كفنل وكرم اور رضا وخوشنودى كخوابال موت بين ان كى نشانى ان كى بيثانيول مين پائ جانے والے نشانات سجده بين يهى ان كى مثال تورات مين بهى ہواد انجيل مين بھى ان كى مثال تورات مين بهى ہواد انجيل مين بھى )۔ يداوصاف بى اور اوصاف اصحاب نى تورات مين مذكور بين اى وجدسے جب خداوند عالم فى آخصات كوم بوت فرمايا تو الل كتاب آپ كو يون كے جيما كدار شاد ہوا: " فركم انكار كرديا) - ان كے ياس وه چيز آگئى ( پنجبر خداد) كد جدوه يون كے توانهوں نے اس كا انكار كرديا) -

اس طرح کی ایک مدیث کافی میں امیر المؤمنین امام علی کے والہ سے مذکور ہے۔

شیعہ کتب میں کثرت کے ساتھ بیروایات مذکور ہیں کہ آیتِ مبارکہ' اکن کا تکُونُوُایاُتِ بِکُمُ اللّٰهُ جَوِیْعًا'' حضرت امام زمانہ قائم آل خُد کے اصحاب اور ساتھیوں کے بارے ہیں ہے ' بعض روایات میں ہے کہ اس آیت سے اصحاب امام زمانہ مرادلینا' 'تطبق وجری'' کے باب سے ہے۔جس کی وضاحت پہلے ہو چکی ہے۔

الل سنت کے حوالہ سے ایک روایت میں حضرت علی کا بی تول منقول ہے کہ آپ نے آیت ' و لاُ تِنمَّ نِعْمَتِیْ عَلَیْکُمْ '' کی تفسیر میں ارشاد فرمایا: نعمت کے پورا ہونے سے مراددین اسلام پر عقیدہ رکھتے ہوئے اس دنیا سے جانا ہے۔ (تا دم مرگ مسلمان رہنا ہی کمال نعمت سے عبارت ہے)۔

ای طرح الل سنت ہی کے حوالہ سے ایک حدیث میں فرکور ہے کہ نعمت کے پورا ہوجانے سے مراد بہشت میں داخل ہوتا

--

# ایک علمی بحث

ست قبله كيعين كي تحقيق

اسلام میں سمت قبلہ کے قین کا مسکداس لئے پیدا ہوا کہ مسلمانوں کی اہم ترین عبادت یعنی نماز میں قبلہ رخ ہوتا ضروری ہے ای طرح جانور ذرج کرتے وقت بھی اسے قبلہ رخ کرنے کا تھم ہے اس کے علاوہ دیگر مسائل بھی ہیں جن میں قبلہ رخ ہونا محوظ ہوتا ہے لہٰذاصد راسلام ہی میں قبلہ کی ست کے قین کی بابت اہل اسلام نے اپنی کا وش بروئے کارلا نا شروع کر وک تھی تاکہ اس کا محیح نقین ہو سکے چنا نچہ ابتداء میں ظن وتخین (گمان اور تا کھمل اندازہ وخیال) سے قبلہ کی سمت کا تعین کیا جاتا تھا گر بعد میں روز مرہ کی ضرور توں اور مسئلہ کی بھر پورا ہمیت کے پیش نظر مسلمان دانشوروں اور علم حساب وریاضی کے جاتا تھا گر بعد میں روز مرہ کی ضرور توں اور مسئلہ کی بھر پورا ہمیت کے پیش نظر مسلمان دانشوروں اور علم حساب وریاضی کے

ماہرین نے اس سلسلہ میں علمی تحقیق کے ذریعے تھے ست معلوم کرنے کے لئے اپنی کوششیں تیز ترکردیں، چنا نچہ انہوں نے سب سب سے پہلے ان جغرافیائی نقشوں سے استفادہ کیا جو ملکوں اور شہروں کے طول وعرض کی تشخیص و نعین کے لئے بنائے جاتے ہیں اور ان کی مددسے ہر شہروعلا قد کے لئے قبلہ کی سمت متعین کردی اور وہ اس طرح کہ سی شہریا ملک کا طول وعرض معلوم کرکے علم مثلث اور علم ہیئت کی روثنی میں اس ملک اور مکہ کرمہ کی سمت اور خط نصف النہار کے درمیان درجہ وانحواف معلوم کیا، پھرای معیار پرتمام اسلامی ممالک میں درجہ وانحواف کا تعین کرنے کے لئے مشہور زمانہ تقویم ہندی سے مدولی جو کہ خط نصف النہار کے تعین کا رائے العام ذریع تھی اس کے بعد درجہ وانحواف کی مقد ارکانعین کرتے ہوئے ہر ملک وعلاقہ کے لئے سمت قبلہ کا تعین کراہا۔

پھرانہوں نے اس عمل یعن سب قبلہ کے قیمن کی بابت آسانی وسرعت پیدا کرنے کے لئے'' قطب نما'' سے استفادہ کیا کیونکہ اس کی سوئی سے شال وجنوب کی سمتوں کا تعین ہوتا ہے۔اس طرح'' قطب نما'' نے تقویم ہندی کی جگہ لے لی للہذا قطب نما کے ذریعے کسی مقام کا مکہ مکر مدسے درجہ وانحراف معلوم کرنے کے بعد سمت قبلہ کا تعین آسان ہوگیا۔

ست قبلہ کے تعین کی بابت ان دانشوروں کی بیرسائی ، جیلہ یقینا قابل قدرولائق تحسین ہیں اورخدا سے دعاہے کہ وہ انہیں اس عمل کی جزائے خیرعطا فرمائے لیکن میرا ختیں دونوں صورتوں میں اشتبابات اور فی نقائص سے مبرا نہ تھیں یعنی جغرافیا کی نقشوں کی مدوسے درجہ وانحراف سے آگائی حاصل کرنا اور قطب نماسے استفادہ کرتے ہوئے خط نصف النہار کے تعین کے مددسے درجہ وانوں میں علمی محاسبات کے حوالہ سے خامیاں پائی جاتی تھیں مزید وضاحت کے لئے درج ذیل مطالب ملاحظ فرمائیں۔

پہلی صورت بینی جغرافیا کی نقتوں کی مدد سے درجہ واٹحراف سے آگاہی حاصل کرتے ہوئے ست قبلہ کا نقین اس لیاظ سے درست ثابت نہ ہوا کہ بعد میں آنے والے ریاضی دانوں اور جغرافیہ کے ماہرین نے اس سلیے میں بھر پور تحقیق و مطالعہ کرنے کے بعد فنی حوالوں سے ثابت کیا کہ سابقہ ریاضی وائی محقین علاقوں کے جغرافیا کی حساب میں طول بلد کی بابت غلط ہنی کا شکار ہوئے جس کی وجہ سے درجہ و جھکا و کے حساب میں غلطی واقع ہوگئ جو کہ ہمت کعبہ کے قبین میں غلطی کا سبب بن دراصل وجہ یہ تھی کہ وہ کسی علاقہ کے جغرافیا کی عرض کے تعین میں علاقہ کے جغرافیا کی عرض کے تعین میں کہ محت کعبہ کے تعین میں کہ محت کو کہ کہ محت کعبہ کے تعین میں بنیا دی حد تک درست روش تھی لیکن کسی مقام کے جغرافیا کی طول ''طول کے جغرافیا کی عرض کے تعین کی بہترین فرایعہ و کہ کسی مقام کے جغرافیا کی طول ''طول بلد'' کے تعین کے لئے اور محت اور محت کے درمیان جغرافیا کی فاصلہ کی مقدار کے تعین پر شخصر ہے لاہذا اس مقصد کے لئے ان حضرات کی باس اس کے علاوہ کوئی چارہ کی اروش میں ایک مقام کے بسی اس کے علاوہ کوئی چارہ کا رہن تھا کہ کسی ایک مقام کے بسی اس کے علاوہ کوئی چارہ کا رہن تھا کہ کسی ایک مقام پر سورج گربن یا چانہ گربن کسی وقت واقع ہوااور اس کے کشنے وقت میں کہ بیراس کا مشاہدہ کیا گیا تا ہم بیسب بھواس دور میں موجود آلات و وسائل کے ذریعے معلوم کرنا نہایت اس کے بعد دوسری جگہ پر اس کا مشاہدہ کیا گیا تا ہم بیسب بھواس دور میں موجود آلات و وسائل کے ذریعے معلوم کرنا نہایت

د شوار تھا اور ان قدیم آلات کے ذریعے اس حساب و کتاب اور علمی محاسبات کی پاریکیوں ہے آگا ہی حاصل کرنا آسان نہ تھا کیکن سائنسی آلات محقیق اور ذرائع ابلاغ عامه میں ترقی کی وجہ سے میٹل آسان تر ہوتا چلا گیا تگراس کے پاوجود سمت قبلہ کے تعین کے لئے صحیح طریقہ مکار کی ایجاد کی ضرورت اپنے مقام پر ہاقی رہی ، بال آخر مشہور محقق اور بلندیا پیام ام دین شیخ حیدر على المعروف سردار كابلى رحمته الله عليه نے اس سلسله میں غیر معمولی كاوش بروئے كار لائى اور علوم جدیدہ كی روشن میں مختلف مقامات کے درجہء جھکاؤ کا حساب لگایا انہوں نے اس موضوع پرایک مستقل کتاب بنام '' تحفۃ الاجلہ فی معرفتہ القبلہ'' بھی تحریر فرمائی۔ بیایک اعلیٰ ترین ت اُلیف ہے جس میں انہوں نے کسی مقام میں سمت قبلہ کے قعین کے طریقوں کو واضح طور یر بیان کیا ہے اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے مختلف مقامات پرسمت قبلہ کے نتین کے لئے نقشہ جات بھی پیش کئے ہیں اللہ تعالی ان کی مساعیء جمیلہ کواپنی بارگاہ میں شرف تبولیت عطافر مائے ،ان کی تحقیق کاوش کے نتیجہ میں پر حقیقت واضح ہوگئی کہ مسجد نبوئ كي محراب كي سمتِ قبله درست باوراس كا درست سمت مين واقع بونا پيغبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم كي عظيم کرامت کا واضح ثبوت ہے کہ جومحقق سردار کا بلی کی تحقیقات اور علمی کاوش کے بعد آشکار ہوئی ہے، اس سے معجد نبوی کے محراب میں سمتِ قبلہ کے تعین کی طویل ترین بحث اپنے نتیجہ تک پہنچ گئی اور وہ یوں کہ جب قرونِ اولی کے مسلمان محققین نے مدینه و منتورہ کے محلِ وقوع کا حساب لگایا تو انہوں نے اسے ۵۲ ڈگری ٹالی عرض بلد اور ۵۷ ڈگری ۰۲ منٹ طول بلدیر واقع يايا جبكه مبحد نبوي كيمحراب كي سمت قبله اس حساب سيدم طابقت نبيس ركهتي تقى للإذاعلاء دين اس سلسله ميس نهايت تتير كاشكار مو گئے اور معجد النبوی کے محراب کی سمت قبلہ کے تعین کی بابت بحث و حقیق کا وسیع سلسلہ شروع ہو گیااور انہوں نے اس انحراف كى كئ توجيهات وتاويلات بھي پيش كيس ليكن ان ميں سے كوئى صورت بھى حقيقت پر مبنى نتھى يہاں تك كەسردار كابلى رحمة الله علیہ نے مخصوص علمی تحقیق کے بعد واضح طور پر ثابت کر دیا کہ مدینہ ءمنورہ کامحل وقوع ۴۲ درجہ ۵۷ منٹ عرضِ بلد اور ٩٣ درجه ٩٥ منٹ طول بلد ہے، نیز بدکه مکه و کرمه کی طرف درجه و جھاؤ تقریباً صفر درجه ٥٣ منٹ ہے اس طرح معجد نبوی کے محراب کی ست قبلہ کی وریکی واضح طور پر ثابت ہوگئ اوراس حساب کے بعد حضرت پینمبراسلام صلی الله علیه وآله وسلم کا ایک اور مجزه سامنية كياوروه بول كهبسست مين المحضرت في تبديليء قبله كودت رخ كيا تفاوه درست ثابت هوكي كيونكه آ نجناب نے حالت نماز میں اپنارخ اس طرف (جانب کعیہ) موڑا تھا اور بعد میں فرمایا: کہ جریل نے میرا ہاتھ پکڑ کرمیرا رخ كعبد كى طرف كردياب حق يبى تفاجواللداوراس كرسول فرمايا تفار

اس کے بعد مشہور ریاضی دان عبد الرزاق بغائری رحمتہ اللہ علیہ تشریف لائے ادرانہوں نے دنیا کے اکثر خطوں و علاقوں کی سمتِ قبلہ کا سمت قبلہ کا سمتِ قبلہ کا اس سلسلہ میں قبلہ کا بھوں نے اس سلسلہ میں قبلہ کا بھوں کے سمت قبلہ کا بھوں کی سمت قبلہ کا تعین پیش کرتے ہیں اس طرح سمت قبلہ سے متعلق پروردگا رعالم کی عنایت پایٹے بحیل کو پینچی۔

اب رہی دوسری صورت یعنی قبله نما کے ذریعے سمت کعبہ کا تعین تواس سلسلہ میں مخفقین کے نزویک بیہ بات پاپیہ

ثبوت کوئنج چی ہے کہ زمین کے مقناطیسی اقطاب اس کے بخرافیا کی اقطاب سے مما ثلث نہیں رکھتے لینی قطب نما کے ذریعے
قطب شالی وجنوبی کی سمتیں جغرافیا کی سمتوں سے مطابقت نہیں رکھتیں۔اس کے علاوہ یہ کہ اقطاب مقناطیسی، امتداوز ماند میں
برلتے رہتے ہیں اور مقناطیسی قطب شالی اور جغرافیا کی قطب شالی کے در میان تقریبا ایک ہزار میل کا فاصلہ واقع ہوجا تا ہے،
لہٰذا ظاہر ہے کہ اس صورت میں قطب نما کے ذریعے بھی سمت قبلہ معلوم نہیں ہو سکتی بلکہ کی مقامات میں درجہ واشح اس تدر
بڑھ جاتا ہے کہ اسے نظرانداز نہیں کیا جاسکتا' البتہ اس مشکل کے لئے دور حاضر کے ماہر ریاضی وان جناب حسین رزم
آراء نے اس سے کہ اسے نظرانداز نہیں کیا جاسکتا' البتہ اس مشکل کے لئے دور حاضر کے ماہر ریاضی وان جناب حسین رزم
کراء نے اس سے ہجری تمسی میں بیڑا اٹھا یا اور انہوں نے مقامات پر مقناطیسی قطب کی طرف قبلہ کے درجہ جھکا وکو متعین کر دیا اور
کا حساب لگایا اور تقریبا آیک ہزار شہروں وعلاقوں میں مقناطیسی قطب کی طرف قبلہ کے درجہ جھکا وکو متعین کر دیا اور
اس حساب و کتاب اور علمی محاسبہ کی بنیا دیر انہوں نے ایک قطب نما ایجاد کیا جس سے نہا ہے آسانی کے ساتھ صحیح سمت قبلہ کا
تعین ممکن ہوجا تا ہے کہ یہ قطب نما دور حاضر میں اسلامی و نیا میں عام طور استعال ہور ہا ہے۔اللہ تعالی ان کی مساعی و جمیلہ کو

# ایک اجتماعی ومعاشرتی بحث

جوش انبانی معاشرہ سے تعلق رکھنے والے امور اور معاشر تی مسائل کے خصوص پہلووں اور اثرات کی بابت غور وفکر کرے وہ اس حقیقت سے آگاہ ہوجائے گا اور کسی شک وشبہ کا شکار نہ ہوگا کہ معاشرہ کی اصل واساس اور اس کے گو ناگر کرے وہ اس حقیقت سے آگاہ ہوجائے گا اور کسی شک وشبہ کا شکار نہ ہوگا کہ معاشرہ کی اصل واست ہیں کے ونکداس نے ناگوں شعبوں کی بنیا وصرف انبانی طبیعت ہے اور معاشرے کہ اس کی بقاء واست کام کے حصول اور ترقی و کمال کے مراصل طے مونے کاراز اجتماعی افعال اور باہمی تعاون میں مضمر ہے اس اوارک نے اسے معاشرہ کی تشکیل کے ضروری عمل کی راہ پر گامزن کیا ہے تاکہ وہ اپنے تمام افعال اور حرکات وسکنات کو معاشرہ کی پرورش و تربیت کے تقاضوں سے ہم آ ہمگ وہمرنگ کرسکے۔ پھر اس نے اپنے علوم اور ذہنی اوراکات وافکار کی مدرسے اپنی مادی احتیاجات اور ضرور تیں بدنی تو تو ل کو وہمرنگ کرسکے۔ پھر اس نے اپنے علوم اور ذہنی افکار کو ظاہری افعال سے مربوط کرتی ہے وہ افعال کی جہات اور ان کے علام واسب ہیں مثلا میں مثلا میں کہا کہ اور ان کے علی واسب ہیں مثلا میں کہا ہے اور ان کا مقیدہ اور ان کی طرح کسی کام کے انجام دینے کا ضروری و مناسب ہونا ان دونوں امور یعنی ذہنی اور اکات اور ظاہری افعال ( فکر وعمل ) میں باہمی ربط کو جنم ویتا ہے اور اس کے اور است و مروشیت معاشرتی اصولوں اور بنیا دوں کا معاملہ ہے کہ وہ بھی ای بنیاد پر ذہنی افکار کو میں است و مروشیت معاشرتی اصولوں اور بنیا دوں کا معاملہ ہے کہ وہ بھی ائی طرح حتیا ان نی کو کو سے جنم لیتے ہیں مثلاً ریاست و مروشیت معاشرتی اصولوں اور بنیا دوں کا معاملہ ہے کہ وہ بھی ائی طبیعت انسانی کی کو کو سے جنم لیتے ہیں مثلاً ریاست و مروشیت ما کم ورعایا ہونے کاعنوان ، الکیت واقعیاص ، مشتر کہ اور

مخصوص معاملات ، قوموں علاقوں اور حالات کے مخلف ہونے کی وجہ سے مخلف طبائع وآ داب ورسوم اور معاشرتی عادات اور ان کے اثرات وغیرہ سب ہی طبع انسانی کی پیداوار ہیں کہ اس نے خدائی الہام والقاء سے بہرہ ور ہوکران امور کو جنم دیا تاکہ اپنے مطلوبہ مقاصد کو ظاہری وجود میں لاسکے اور پھر تھل وترک اور طلب کمال کے علی راستوں پرگامزن ہوکران مقاصد کے حصول میں کامیاب ہو سکے۔

اس تمہیدی بیان سے بی حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اگر ہم چاہیں کہ خدا کی عبادت اوراس کے حضور اظہار بندگی ۔ جبکہ خدا کی ذات تمام مادی خصیوصیات سے پاک ومنزہ اور مادی حواس کی رسائی سے ماوراء ہے۔۔دل وضمیر کی حدود سے گزر کر افعال کے دائر ہے ہیں آ جائے (اعتقاد کے مرحلہ سے عمل کے مقام میں آ جائے)۔۔دل کی عبادت کے ساتھ ساتھ بدن کی عبادت بھی انجام پائے۔۔ جبکہ افعال کا تحور مادی کیفیات ہی ہیں ، تواس صورت میں صرف ایک ہی راستہ ہے اور اس کے سواکوئی چارہ ءکا زمیں کہ تمثیل یعنی خصوص شکلیں (عملی انداز) اختیار کرنے کی راہ پر چلا جائے اور وہ بول کے لئی تو جہات کو ان کی حقاف خصوصیات کی روشی میں مدنظر قرار دے کر ان کے اظہار کو عملی جامہ پہنانے کے لئے گونا گول مخصوص عملی شکلیں اختیار کی جا عمیں مثلاً خصوص و وخشوع اور اظہار بجز کے لئے سجدہ کی صورت معبود کی تعظیم واحر ام کے لئے رکوع کی صورت وغیرہ اختیار کی جا عمیں مثلاً خصوص و وخشوع اور اظہار بجز کے لئے سجدہ کی صورت معبود کی تعظیم واحر ام کے لئے رکوع کی صورت و وزیرہ اختیار کی جا تھی اور النہ ان کی تعظیم واحر ام کے لئے تو وہ دو النفات ہی ہوں کہ تھی تھی تو جدوالنفات ہی ہوں کے اس کے بغیر عبادت و بندگی کی کوئی حقیقت و حیثیت ہی نہیں اور یہ بنگی تو جدوالنفات ہی ہوں کی معروب کی مورت کی میا کرنے کے لئے گونا گوں عملی صورتوں کا اختیار کی تا گوئی ہوں کے لئے گونا گوں عملی صورتوں کا اختیار کی ناگر پر ہے۔

یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ بتوں شاروں اور دیگر اجسام مثلاً انسان وغیرہ کی پوجا کرنے والے افراد اپنے معبودوں اورخداؤں کی عباوت و پرستش کرنے کے سلے ان کی طرف رخ کرتے تصاوران کے زویک یا سامنے کھڑے ہو کران کے حضورا آ داب بندگی بجالاتے تھے لیکن او یان اللی بالخصوص دین اسلام نے جو کہ تمام سابقہ او یان کی تقعد بی کرت ہوا مرح رخ کر کے معبود برح کی کھرف متوجہ ہوا کی معمود میں کہ معبود برح کی کی طرف متوجہ کرتے ہوئے اپنی قبلی توجہات کے اظہار کے لئے بدنی عبادات میں کعباوقبلہ قراروسیے آور حالت نماز میں اس کی طرف رخ کرنے کا تھکہ دیا اور تاکید کی کہ مسلمان دنیا کے جس خطہ میں بھی ہونماز کو کہ جس کی اوا کیگی ہر حال میں ضروری ہے کعبہ کی طرف رخ کرنے اوا کرئ وردی کے دوران قبلہ کی جانب منہ یا پیشت نہ کرنے ای طرح بعض حالات میں قبلہ رخ ہونا مستحب قرار دیا اور بیسب اس لئے کیا کہ انسان کی قبلی توجہ خانہ خدا کی طرف رہ ہون کی حالت کی دوران تو بلہ کی جانب منہ یا دور یہاں تک کہ ایک معروبی سے معمولی کیفیت وحالات میں بھی فودا طبحت سے تو ہو ان خیار دیا اور بیسب اس لئے کیا کہ انسان کی قبلی توجہ خانہ ور یہاں تک کہ اپنی معمولی کیفیت وحالات میں بھی فودا طبحت کے لئے قبلہ رخ ہونے کا معالمہ نہایت واضح اور اس میں قبلی توجہات کے لئے قبلہ رخ ہونے کا معالمہ نہایت واضح اور اس

کی اجمیت ہر لحاظ سے آشکار ہے کیونکہ اس میں تمام لوگوں کا زمان و مکان کے مختلف ہونے کے باوجود ایک ہی نقطہ کی طرف متوجہ ہونا ان کے درمیان اتحاد و و صدت فکری ہم آجنگی باہمی روابط اور دلوں کے ایک دوسرے کے قریب تر ہونے کا ذریعہ ہے اور بدایک الیمی الیمی نقطہ کی انفرادی و اجتماعی زندگی کے مادی و معنوی تمام حالات و امور میں بھونکا جاسکتا ہے اس سے انسانی محاشرے کو بلند ترین مقام و مرتبد اور لوگوں کے درمیان اتحاد و یک جہتی کی نعت سے مالا مال کیا جاسکتا ہے اس سے انسانی محاشرے کو بلند ترین مقام و مرتبد اور لوگوں کے درمیان اتحاد و یک جہتی کی نعت سے جو خداوند عالم نے اپنے مسلمان بندوں کو عطافر مائی اور اسے ان کے درمیان دینی وصدت و عزت کا ذریعہ بنا دیا چنا نچہ اس کے نتیجہ میں آج اہل اسلام میں اپنے درمیان پائے جانے و الے تمام تر اختلافات گروہ بند یوں اور فرقہ پرستیوں کے باوجود اور اس کے باوجود کہ دومسلمان بھی کسی ایک نظریہ ورائے پر متفق نہیں کیک قبلہ کے حوالہ سے ان میں اسے درمیان میں اور ہر حال میں اس کی نعتوں کے شاکر حوالہ سے ان میں اس کی نعتوں کے شاکر علیہ ہیں۔

100

## آيت ۱۵۲

#### ترجمه

ک پس تم جھے یاد کرو تاکہ میں جہیں یاد کروں اور میراشکر ادا کرؤ میری نعتوں کا کفران نکرو۔

## تفسير و بيان

خداوند عالم نے حضرت پنجبراسلام اور مسلمانوں کواپنی خاص عنایت سے بہرہ ورکرتے ہوئے آنحضرت کوجو کہ خود انہی مسلمانوں میں سے متھان کی طرف نبی بناکر بھیجا اور بیا یک الی عظیم نمت ہے جس کا اندازہ وشارنہیں ہوسکا اور یہ کی دیگر نعتوں کا سبب بنی ، اس نعت کا عطا کرنا خدا کا آپنے بندوں کو یا در کھنے سے عبارت ہے کیونکہ خداوند عالم نے آپندوں کوسید سے راستہ کی ہدایت ورہنمائی کرنے اور انہیں کمالات کی بلندیوں تک پہنچانے کی بابت بھی فراموش نہیں کیا چنا نچہ حضرت پنجبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کومبعوث بدرسالت فرمانا اور پھراس پرمزید ہی کہ آپ گھرکواہل اسلام کے لئے قبلہ قرار دینا جوکہ ان کی عظمت بندگی کمالی وین کما پرتی اور دینی ومعاشرتی فضیلت کے استحکام کا سبب و ذریعہ ہے بیسب پچھ اس امر کی دلیل ہے کہ خدا نے ہمیشدا پنے بندوں کو یا در کھا ہے ، لہذا ذیر نظر آئیت (۱۵۲) میں خدا نے مذکورہ دو فعتوں (بعثت نہوئی کیفنی تحضرت کو نبی بنا کر بھیجنا اور کعبہ کو قبلہ قرار دینا ) کے بعد اہل اسلام کو اپناذکر اور اپنی فعتوں کا شکر اداکر نے کی دعوت دی تا کہ وہ بھی آئیس یا در کھا ور ان کی طرف سے بندگی واطاعت کے نتیجہ میں ان پر اپنی فعتوں کا اسلام کو اپناذکر اور اپنی فعتوں کا شکر اداکر نے کی دووت دی تا کہ وہ بھی آئیس یا در کھا ور ان کی طرف سے بندگی واطاعت کے نتیجہ میں ان پر اپنی فعتوں کا میں سلسلے میں یوں دی وہ وہ اس کی نعتوں کا کفران نہ کریں بلکہ ان پر اس کے شکرگز ار بوں تو آئیس مزید فعتیں عطافر مائے ' اس سلسلے میں یوں ارشاد ہوا۔

سوره ء کہف، آیت ۲۲:

°'وَاذْ کُنُٰ مَّ بَّكَ إِذَالَسِیْتَ وَقُلْ عَلَى مَانَ یَّهُدِینِ مَا بِیِّ لِاَ قُرَبَ مِنْ هٰ نَامَ شَکَا' (اور یادکراپنے پروردگارکوجب تو بھول جائے اور کہہ کہ عنقریب میرا پروردگار جھےاس سے بہتر ہدایت کرے گا)۔

سوره ءابراہیم، آیت ک:

ُO" كَيِنُ شَكَّوْتُمُ لاَ زِيْدَنَّ كُمُّمُ" (اَكْرَتَمْ شَكْرادِاكرو تومِين تَهمِين زيادِه عطا كرومًا)\_

یا درہے کہ بید دونوں آیتیں (سورہء کہف، ۲۴ ،سورہء ابراہیم، ۷) سورۂ بقرہ میں مذکور ''آیت قبلہ'' سے پہلے نازل ہوئیں۔

ایک قابل توجه نکته:

اس مقام پر مینکنته قابل توجه ہے کہ لفظ' ذکر'' دوچیز وں کے مقابل میں استعال ہوتا ہے: ایک غفلت' دوسری نسیان' ملاحظہ ہو۔

غفلت کے حوالہ سے ذکری مثال:

سوره ء کهف،آیت ۲۸:

O وَلا تُطِعْمَنُ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْمِ نَا "\_

(اس مخض کی اطاعت ند کرجس کے دل کوہم نے اپنی یادسے غافل کردیاہے)۔

اس آیت میں 'ذکر'' بمقابلہ ''غفلت'' استعال کیا گیا ہے۔ ''غفلت' سے مراداپی علم و آگاہی سے نا آگاہی ہے یعنی اپنے''جانے''کو'نہ جاننا''غفلت کہلاتا ہے جبکہ اس کے برعکس''ذکر'' ہے جس سے مراد' جانے''کو' جاننا'' ہے۔

نسیان کے حوالہ سے ذکر کی مثال:

سوره ء کهف ، آیت ۲۴:

0' وَاذْكُنْ مَّ بَّكَ إِذَانَسِيْتَ''

(اور جب بھول جاؤتوائے رب کو یادکرو)۔

اس آیت میں ' ذکر' بمقابلہ ' نسیان' آیا ہے' نسیان سے مراد ہے کہ صورت علم ، لوح ذبن سے منہ جائے جبد ' ذکر' اس کے برعکس ہے اور اس سے مراد صورت علم کاصفحہ ذبن پر باتی رہ جانا ہے جبیبا کہ ذکورہ بالا آیت (وَ اَذْ کُنْ سُرَائِکُ اِذَا نَسِیْتُ ) میں ذکر بمقابلہ نسیان اس بات کا واضح ثبوت فراہم کرتا ہے کہ ان دونوں میں ایک دوسرے کے متقابل معانی پائے جاتے ہیں بنا برایں اس طرح کے استعالات میں ' ذکر' اور' نسیان' کے الفاظ ایسے موارد و مقامات میں بھی استعال ہوتے ہیں جہاں خود ان کی بجائے ان کے خواص و آثار پائے جاتے ہوں مثلاً کیمی ایسا ہوتا ہے کہ آپ یہ جائے ہوئے کہ آپ یہ جائے ہوئے کہ آپ اس کی مدفییں کرتے تو آپ ہوئے کہ آپ اس کی مدفییں کرتے تو آپ موسے کہ آپ اس کی مدفییں کرتے تو آپ سے کہاجا تا ہے کہ آپ اس کی مدفییں کرتے ہوں اس کی یا وجود اس کی بابت آپ سے جالا کہ آپ نے اسے جلا دیا ہے وراصل اس وجہ سے ہوتا ہے کہ نسیان یعنی بھولئے اس کے باوجود اس کی بابت آپ سے یہ کہنا کہ آپ نے اسے جلا دیا ہے وراصل اس وجہ سے ہوتا ہے کہ نسیان یعنی بھولئے کے آثار پائے جاتے ہیں گویا آپ سے کے دل میں اس کی یا د ذکر ) بے اثر ثابت ہوئی بلکہ اس کے برعکس متجہ ظاہر ہوالہذا ایسے مقام پر یہ کہنا درست ہوگا کہ گویا آپ نے اسے یہ اس کی یا د ذکر ) ہے اثر ثابت ہوئی بلکہ اس کے برعکس متجہ ظاہر ہوالہذا الیے مقام پر یہ کہنا درست ہوگا کہ گویا آپ نے اسے یہ اس کی یا د ذکر ) کے اثر ثابت ہوئی بلکہ اس کے برعکس متجہ ظاہر ہوالہذا الیے مقام پر یہ کہنا درست ہوگا کہ گویا آپ نے اسے یا د بی نہیں کیا ۔ اسے بھلا دیا ہے کہی صورت وال لفظ ' ذکر' کی ہے اسے مقام پر یہ کہنا درست ہوگا کہ گویا آپ نے اسے اس کی بیا کہ اس کے برعکس مقام پر یہ کہنا دور سے بھوگا کہ کویا آپ نے اسے اس کے برعکس مقام پر یہ کہنا دیا ہے کہ کہ اس کے برعکس مقام پر یہ کہنا دور سے بوگا کہ گویا آپ نے اسے اس کے برعکس مقام پر یہ کہنا دور سے بوئی بیا کہ بوگی کی سے دور سے بوگی کی سے دور سے دور سے دور سے کہ بوئی کی کویا تو بائی کی بیا کہ دور سے دور سے

كداس كاستعال اس كة ثارك حواله سے ہوتا ہے۔ بنابراي لفظ ' ذكر ' كاستعال زبان سے كئے جانے والے ذكر كے لئے بھی اس باب سے ہے بنابراي لفظ ' ذكر ' كاستعال زبان سے كيا جانے لئے بھی اس باب سے ہے بنی اثر ونتیجہ كے حواله سے ہے نہ كہ خوداس كے اپنے وجود كے حواله سے ' كيونكہ زبان سے كيا جانے والا ذكر در حقیقت قبلی ذكر كة ثار میں سے ہے جيسا كه درج ذيل آيت مباركہ میں ارشا واللی ہے:

سوره ء کہف، آیت ۸۳:

O" تُلُسَاتُكُوا عَلَيْكُمْ مِّنْهُ ذِكْمًا "

( کہددیجئے کہ میں عنقریب تمہارے سامنے خدا کی طرف سے'' ذکر'' کی تلاوت کروں گا)۔

قر آن مجید میں اس طرح کی کئی مثالیں موجود ہیں، لیکن اگر بیفرض بھی کرلیا جائے کہ ذبان سے کیا جانے والا ذکر بھی حقق معنی میں '' ذکر' ہے نہ کہ اس کے آثار میں سے ہے تب بھی اس سے زیادہ کچھٹییں کہا جا سکتا کہ زبانی ذکر حقیقی ذکر کے مراتب میں سے ایک ہے (اس کی ایک قسم ہے) کیونکہ عام طور پر'' ذکر'' کا استعال اس کے لئے ہوتا ہے' بہرحال '' ذکر'' کئی مختلف مراتب کا حامل ہے جیسا کہ درج ذیل آیات مبارکہ سے بھی ظاہر ہے:

سوره ورعد، آیت ۲۸:

O''اَلابِنِ كُمِ اللهِ تَطْمَيِنُّ الْقُلُوبُ'' (يا در كوء الله كِ ذكر سے ول مطمئن ہوتے ہیں)۔

سوره ءاعراف،آيت ۴۰۲:

° وَاذْ كُنْ مَّ بَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَمُّ عَالَّ خِيفَةً وَّدُوْنَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ '' - (النابِ بروردگارکو یادکرا پنے دل میں عاجزی کے ساتھ اور توف کے ساتھ اور آ ہتہ بول کر)

موره ء بقره ، آيت ۲۰۰:

O" فَاذْ كُرُوااللَّهَ كَنِ كُم كُمُ إِنَّا عَكُمُ أَوْ أَشَدَّ ذِكُمًّا"

(پس خداکو یا دکرواس طرح سے جیسے تم اپنے آباء کو یا دکرتے ہویااس سے بھی زیادہ)

اس آیت میں 'آشَدَّ ذِ کُمَّا' کے الفاظ سے ذکر کے لئے شدت کی نسبت بیان کی گئی ہے مالا تکہ یہ بات واضح ہے کہ زبانی ذکر میں شدت وضعف کی نسبت ہی نہیں پائی جاتی یہ توقلبی و باطنی ذکر کی کیفیتیں ہیں البذایہ ثابت ہوا کہ یہاں ''قلبی ذکر''مقصود ہے۔

سوره ء کہف، آیت ۲۴:

نَّ وَاذْ كُنُ مَّ بَّكَ إِذَا لَسِيْتَ وَقُلْ عَلَى إِنْ يَهْدِينِ مَ لِيُّ لِاَ قُرَبَ مِنْ هٰ لَمَا مَ سَكَا الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَا الله وَالله وَلّه وَالله وَاللهُوا وَاللهُوا وَالله وَا

ہوہ موجودہ مقام ومرتبت (ذکر) سے بلندواعلیٰ ہے گویا آیت کامعنی بیہے کہ جب تو ذکرِ خدا کے مراتب میں سے ایک مرتبہ تنزل کرئے نینچ کوآئے اور نچلے مرتبہ تک پہنچ کہ وہی''نسیان'' کامر تبہہے ( یعنی ذکرِ خدا کے بلندوعالی مقام ومرتبہ سے تنزل کرنا ہی''نسیان''ہے) لہٰذاا پنے رب کو یا دکر' اس کا ذکر کر' اوراس کے ذکر کے ذریعے اپنے پروردگار کے قرب اور اس کے نزدیک اعلیٰ مقام ومنزلت کے حصول کی امیدر کھ۔

( بہاں نسیان کے حوالہ سے بیام رقابل ذکر ہے کہ اولاً بیآ یت مبارکہ دیگر آیات کی طرح عمومی ضابطہ کو بیان کرتی ہے کہ جس میں آنحضرت سمیت تمام افرادامت شامل ہیں اور ثانیاً بید عمومی قانون کے بیان سے ہرگزینہیں سمجھا جاسکتا کہ اسے کی چیز کے وقوع پذیر ہونے کی بناء پر قرار دیا گیا ہے بلکہ مکنہ صورت اور مفروضہ حالت کی بناء پر بھی ایسا ہوتا ہے چنا نچہ اکثر احکام وقوا نین اس طرح ہیں اور ثالثاً بیکہ اس طرح کے موارد میں ضروری نہیں ہوتا کہ ناطب اور مراد دونوں ، ایک ہوجیسا کہ اکثر آیات میں ظاہری خطاب حضرت پیغیر اسلام سے ہے جبکہ اس سے مرادافر ادامت ہیں م

اس آیت سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ 'قلبی ذکر'' بھی مراتب ومدارج رکھتا ہے۔ اس طرح'' ذکر'' کے بارے میں بیقول بھی درست قرار پائے گا کہ'' ذکر'' سے مرادول میں حقیقت کا جلوہ گر ہونا ہے' کیونکہ'' حضور'' اور جلوہ گر ہونا مختلف مراتب کا حامل ہوتا ہے۔

#### ایک اہم نکتہ

زیر بحث آیت مبارکه کی ابتداء میں ارشاد ہواہے ''فاذ کرونی'' (تم مجھے یاد کرو) یفنل امر ہے اوراس کے ساتھ شکلم کی یاءلگائی گئی ہے۔اس میں میر تھم دیا گیاہے کہ''تم مجھے یاد کرو''! اس کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں:

(۱) بیہ جملہ'' مجھے یاد کرو'' مجازی طور پر کہا گیا ہے کیونکہ '' دل میں خدا کوجلوہ گر کرنا''عملی حقیقت نہیں رکھتا للہٰذا اس سے مرادبیہ ہے کہ''میری نعتوں کو یاد کرو''۔

(۲) یالفاظ مجازی طور پرنہیں کہے گئے بلکہ حقیق معنے میں ذکر کئے گئے ہیں تو آیت سے بیٹا بت ہوگا کہ انسان کاعلم اس نظم ' سے مختلف ہے جس کی تعریف ہم ان الفاظ میں کرتے ہیں ''کمی چیز کی صورت کا لوح ذبن پر شبت ہوتا اور اس کے مفہوم سے آگا ہی پانا' یعنی جب ہم کسی کے بارے میں کہتے ہیں کہ وہ فلاں چیز کاعالم ہے تو اس سے مرادیہ ہوتا ہے کہ اس چیز کی صورت اور اس کا مفہوم اس کی لوح ذبن پر شبت ہو چکا ہے علم کی یہ تعریف اس بات کی نشاندہ کی کرتی ہے کہ جس چیز کی صورت و مفہوم کے لوح ذبن پر شبت ہو جانے کی بات ہوئی ہے اسے اس شخص (عالم) کے دائر ہ ذبن میں محد ودکر دیا گیا ہے اور اس کی توصیف ایک ' دمعلوم' (جس کاعلم حاصل ہوا ہے) کے طور پر ہوئی ہے ۔ یعنی اس عالم نے اس چیز کو وہ اپنے دائر ہ ذبن میں محد ودکر دیا ہے لہٰ ذااب وہ چیز اس شخص (عالم) کی ' دمعلوم' کہلاتی ہے اور جہاں تک خدا کا تعلق ہے تو وہ ایس نہیں کہ دو کردیا ہے لہٰ ذااب وہ چیز اس شخص (عالم) کی ' دمعلوم' کہلاتی ہے اور جہاں تک خدا کا تعلق ہے تو وہ ایس نہیں کہ اسے کی کا ' دمعلوم' کہا جا جا ہے یا کو فی اس کی توصیف کرنے والوں کے بیان و ایس نہیں کہ اسے کی کا ' دمعلوم' کہا جا ہے یا کو فی اس کی توصیف کرنے والوں کے بیان و ایس نہیں کہ اسے کی کا ' دمعلوم' کہا جا جا کہ کی اس کی قورت مقدر سے توصیف کرنے والوں کے بیان و ایس نہیں کہ اسے کی کا ' دمعلوم' کہا جا جا کہ کی اس کی ذات مقدر سے توصیف کرنے والوں کے بیان و

اظہار کی کیفیتوں اورصورتوں سے ماوراء ہے کوئی اس کی توصیف نہیں کرسکتا جیسا کہ اس نے خودہی ارشادفر مایا ہے۔ سورہء صافات، آیت ۱۲۰:

°° سُبُحٰنَاللهِ عَمَّايَصِفُونَ ﴿ إِلَّاعِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِينَ "

(پاک ومنزه ہے خدااس توصیف سے جوعام لوگ کرتے ہیں سوائے اللہ کے تلص بندول کے )۔

سوره ءطه،آيت • اا:

0" وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا" -

(اوروه ازروئے علم اس کاادراک نہیں کر سکتے )

مْرُوره بالا دونوں آیتوں کی تفسیر کے مقامات میں مزید وضاحت پیش کی جائے گی۔ انشاءاللہ تعالی ۔

# روایات پرایک نظر

'' ذکر'' کی فضیلت کے بیان میں فریقین (شیعہ وئی) کی روایات کثرت کے ساتھ موجود ہیں اور مختلف اسناد کے ساتھ مروی ہے کہ'' خدا کا ذکر ہر حال میں اچھاہے''۔

ذكر خدااوراس كالمقصد

کتاب ''عدة الداع'' میں ایک روایت ذکری گئ ہے کہ حضرت پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے اصحاب سے خاطب ہو کرفر مایا: (اد تعوافی دیاض البحنة)

بہشت کے باغات میں گھومو پھرواوران سے لطف اندوز ہو۔

اصحاب في عرض كى يارسول اللهُ: رياض الجنة يعنى باغ بهشت سے مراد كيا ہے؟

آپُ نار شاور مایا: (مجالس الذ کر ،اغدوا و روحوا واذکروا و من کان یحب ان یعلم منزلته عند الله فلینظر کیف منزلة الله عنده ،فأن الله تعالی ینزل العبد حیث انزل العبد الله من نفسه ،واعلموا ان خیر اعمالکم عند ملیککم واز کاها وارفعها فی درجاتکم و خیر ما طلعت علیه الشمس ذکر الله تعالی فانه اخبر عن نفسه فقال: انا جلیس من ذکرنی ،وقال تعالی :فاذکرونی اذکرکم بنعمتی ،اذکرونی بالطاعة والعبادة

اذكركم بالنعم والاحسان والراحة والرضوان،

ذكر البى كابلندمقام ومرتبه

کتاب "ألحاس" (البرقی) اور "الدعوات" (راوندی می مذکور بے که حضرت امام جعفر صادق علیه السلام نے ارشا وفر مایا۔ خداوند عالم کا ارشاد ہے: (من شغل بن کری عن مسئلتی اعطیه افضل ما اعطی من سالنی) جو محض میرے ذکر میں اس طرح سرگرم ہوکہ مجھ سے اپنی حاجتیں بھی طلب نہ کر ہے تو میں اسے اس سے بھی بہتر عطا کر دوں گا جو میں حاجات طلب کرنے والے کوعطا کرتا ہوں۔

## سب سے اہم فریضہ ء ہندگی

کاس کی نافر مانی سے اجتناب کیا جائے۔

مذکورہ بالا روایت میں جس مطلب کی طرف اشارہ کیا گیاہے وہ کئی دیگر اسنادے حضرت پینجبراسلام صلی اللہ علیہ وہ کئی دیگر اسنادے حضرت پینجبراسلام صلی اللہ علیہ وہ کہ اور اہل بیت علیم السلام کی روایات میں بھی مذکور ہے اور بعض روایات میں اسے یوں بیان کیا گیاہے کہ بیتم اس آیت کے مطابق ہے۔ 'الَّذِیْنَ اتَّفَوْ الْفَاصَةُ مُلْمِنْ صِّنَ الشَّیْطُنِ تَلَ کَنَّ وَا فَا ذَا هُمْ مُّبْصِمُ وُنَ '' (جب ان پر شیطانی گروہ غلبہ کرتا ہے تو وہ خدا کو یا دکرتے ہیں پھروہ بینا وبا بصیرت ہوجاتے ہیں )۔

## حقیقی اولیائے الہی کے اوصاف

كتاب وعدة الداعي وعين مذكور بصحصرت يغيراسلام صلى الله عليه وآله وسلم في ارشاد قرمايا:

(اذا علمت أن الغالب على عبدى الاشتغال بي ،نقلت شهوته في مسئلتي و مناجاتي، فاذا كأن عبدى كذلك، وأراد أن يسهو حلت بينه و بين أن يسهو، أولئك الإبطال حقاً ،أولئك الذين أذا أردت أن أهلك أهل الأرض عقوبة زويتها عنهم من أجل أولئك الإبطال)

خدادند عالم نے ارشادفر مایا ہے جب میرا کوئی بندہ اکثر میری یاد میں رہتا ہوتو میں اس کی شہوانی قو توں کو بھی دعاو مناجات کی جانب پھیر دیتا ہوں اور جب میرا بندہ اس وصف کا حامل ہوجائے تو پھر میں اس کے سہو کی راہ میں آٹرے آجا تا ہوں جس کے نتیجہ میں وہ سہونہیں کر پاتا' ایسے افراد ہی میرے حقیقی اولیاءاور چاہنے والے ہیں اور یہی حقیقی معنے میں بہا دروعظیم المرتبت ہیں اور یہی وہ بابر کت شخصیات ہیں جن کی وجہ سے میں اہل زمین کو سخت عماب وعذاب سے بچالیتا ہوں۔

#### ذكرخدا كاخدائي صله

كتاب "المحاس" (البرق) مين حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سيم منقول بي تي فرمايا كه: خداوند عالم في المحارث وفرمايا بي المحارث وفرمايا كله وفرمايا كله

(يأبن آدم اذكرني في نفسك اذكرك في نفسي، يأبن آدم اذكرني في خلاء اذكرك في خلاء اذكرك في خلاء اذكر في ملاء اذكر في ملاء خلاء ، اذكر في ملاء خير من ملائك ، )

اے ابن آ دم! تو مجھے آپنے دل میں یاد کرتا کہ میں تجھے اپنے تنکن یاد کروں اے ابن آ دم! تو مجھے اپنی خلوت میں یاد کرتا کہ میں تجھے اپنے تنکن یاد کروں اے ابن آ دم! تو مجھے جلوت میں الوگوں کے سامنے یاد کرتا کہ میں تجھے اپنے ان افراد کے سامنے یاد کروں جو تیرے لوگوں (بنی آ دم) سے بہتر ہیں اور فرما یا: جو بندہ عام لوگوں میں اللہ کو یاد کرتے و خدا فرشتوں کی پاکیزہ مفل میں اس کاذکر کرتا ہے۔

## اس روایت میں مذکور مطلب فریقین شیعہ وئی کی کتب میں متعدد اسناد کے ساتھ بیان کیا گیاہے۔

چار چیزیں اور چار چیزیں

تفییر '' درمنشور'' میں مذکورہ کہ کہ طرانی' ابن مردویہ اور پیقی نے شعب الایمان میں ابن مسعود سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا، حضرت پینمبراسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فر مایا ہے: جس شخص کو چار چیزیں عطاکی جا عمیں اسے چاردوسری چیزیں بھی عطاکی جا عمیں گی اور اس کی وضاحت کتاب الہی قرآن مجید میں اس طرح ہوئی ہے:

(۱) جس محض کوخدا کے ذکر کی توفیق دی جائے اسے بیٹمت عطا ہوگی کہ خدااسے یا دکرے گا چنانچہ ارشاد ہوا: ''فَاذْ كُرُوْنِيۡ اَذْكُرُوْنِيۡ اَذْكُرُ کُمْ ' (تم مجھے یادکروتا کہ میں تمہیں یادکروں)۔

(۲) جے دعا کی توفیق حاصل ہواسے دعا کے متجاب ہونے کی نعمت بھی عطا کی جائے گی چنانچہ ارشاد ہوا: ''ادُعُوْ نِیۡۤ اَسۡتَجِبُ لَکُمُ'' (تم مجھ سے دعا کروتا کہ میں تمہاری دعا کومتجاب کروں)۔

(۳) جے شکر کرنے کی توفیق نصیب ہوا ہے نعتوں میں اضافہ کی نعمت عطا کی جائے گی چنانچہ ارشاد ہوا'' کیائ شَکُوتُمْ لَا زِیْدَ نَکُمْ " (اگرتم میراشکرادا کروتو میں تمہیں مزیدعطا کروں گا)۔

(۷) جیے استغفار (طلب مغفرت) کی تو فیق عطا کی جائے اسے مغفرت کی نعمت سے نوازا جائے گا چنا نچہ ارشاد ہوا۔'' استَغْفِیُ وْاسَ بَکُمْ ﷺ اِنَّهُ کَانَ غَفَّاسًا'' (تم اپنے پر وردگار کے حضور طلبِ مغفرت کروکہ یقیناوہی مغفرت کرنے والا ہے )۔

#### ذكرواطاعت الهي

تفییر ''ورمنشور''ہی میں ہے کہ سعید بن منصور' ابن منذراور بیر قی نے''شعب الایمان' میں خالد ابن ابی عمران سے روایت کی ہے اس نے کہا کہ حضرت پیٹیمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے:

(من اطاع الله فقد ذكرالله وان قلت صلوته وصيامه وتلاوته للقرآن. ومن عصى الله فقي نسى الله وان كثرت صلواته وصيامه وتلاوته)

'' جو محض خدا کااطاعت گزار ہووہی خدا کا ذکر کرنے والا ہے خواہ اس کی نمازیں روز ہے اور تلاوت قرآن کم ہی کیوں نہ ہو اور جو محض خدا کی تافر مانی کا مرتکب ہو گویا اس نے خدا کو بھلا دیا ہے خواہ اس کی نمازیں روز ہے اور تلاوت قرآن زیادہ ہی کیوں نہ ہو۔

## تشريح وتوضيح:

اس حدیث میں اس مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ معصیت ونا فرمانی کاارتکاب غفلت ونسیان (خداسے عافل ہوجان نے اوراسے بھول جانے) کی وجہ سے ہوتا ہے کیونکہ جوشخص معصیت ونا فرمانی کی حقیقت سے آگاہ ہواور بیجان لے کہ اس کے آثار ونتائج کیا ہیں وہ ہرگز اس کا مرتکب نہیں ہوسکتا یہاں تک کہ جوشخص خدا کی نافر مانی کاارتکاب کر رہا ہواور اس حال میں اسے خدا کی یا دولائی جائے مگروہ نہ تواس کی پرواہ کرے اور نہ ہی مقام پروردگار کو درخورا عثناء قرار دے ایسا مخص سرکش وجائل اور خدا کی عظیم ذات اس کی کبریائی اور اس کی وسیح قدرت واقتد ارسے نا آگاہ ہوتا ہے چنا نچہ اس سلسلہ میں ایک روایت بھی موجود ہے جسے تفسیر 'ومنشور'' میں ابو ہند داری کے حوالہ سے بھی ذکر کیا گیا ہے کہ حضرت پنجمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا دفر ما یا: خداوند عالم ارشا دفر ما تا ہے:

(اُذ کرونی بطّاعتی اذ کرکھ بمغفرتی ومن ذکرنی وهو مطیع فحق علی ان اذکره بمغفرتی ومن ذکرنی وهو عاص فحق علی ان اذکره بمقت)

ا عمیر بندوا تم مجھے میری اطاعت وفر مانبرداری کے ذریعے یادکروتا کہ میں تہیں اپنی طرف سے مغفرت و بخشش کے ذریعے یادکروں اور جو تخص اطاعت گزار بن کر مجھے یادکر بے تو میرات کے ضروری ہوجاتا ہے کہ میں اسے اپنی مغفرت و بخشش کے ساتھ یادکروں اور جو تخص اطاعت گزار بن کر مجھے یادکر بے تو میرات بنتا ہے کہ اپنے غیض وغضب کے مغفرت و بخشش کے ساتھ یادکروں اور جو تخص مجھے معصیت کار بن کر یادکر بے تو میرات بنتا ہے کہ اس مدیث میں جو اہم فکتہ قابل توجہ ہے وہ معصیت کی حالت میں خداکی یاد ہے کہ جے ساتھ اسے یادکروں (الحدیث) اس حدیث میں جو اہم فکتہ قابل توجہ ہے وہ معصیت کی حالت میں خداکی یاد ہے کہ جے آتی مبارکہ (وَاذْ کُنُ سُنِّ بُنِگُ إِذْ اَنْسِیْتُ ) اور دیگر روایات شریفہ میں ''نسیان' سے تعبیر کیا گیا ہے' کیونکہ اس صورت میں ''ذکر'' کے آتا داس پر مرتب نہیں ہوتے' تا ہم اس موضوع کی بابت دیگر مطالب عقریب بیان کئے جا عیں گے۔ انشاء اللہ تعالی ۔

## 1025100 ELT

- O يَا يُنِهَا الَّذِينَ امَنُو السَّعَيِنُوْ الْإِلصَّالَوْ وَالصَّالُووْ الرَّاللَّهُ مَعَ الصَّدِرِيْنَ الله
- وَ لا تَقُولُوا لِمَن يُتُقتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ آمُواتُ لَيلَ آخيآ ءُ وَ الكِن اللهِ

## تَشَعُرُ وَنَ ﴿

- وَلَنَبُلُونَكُمْ بِشَيْءِ مِنْ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَلَقُصِ مِن الْاَمْوَ الْحَالَا نَفْسِ
   وَالثَّمَاتِ وَبَشِّرِ الصَّيْرِينَ فَى
  - ٥ الَّنِيْنَ إِذَا اَصَابَتُهُمُ مُّصِيْبَةٌ تَالُو الثَّالِيهِ وَإِنَّا النَّهِ لَهِ عَوْنَ اللَّ
  - اُولِإِكْ عَلَيْهِمُ صَلَوْتٌ مِّن مَّ بِهِمُ وَمَحْمَةٌ وَ وَالْإِكَ هُمُ الْمُهْتَدُون ۚ

#### الم جميه

(۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳) (۱۵۳)

# تفسيروبيان

یہ پانچوں آ یہ رسیان ہمر گی کا بیعالم ہے کہ پہلی آ یت آخری آ یت سے اور آخری آ یت پہلی آ یت سے اپنے آ تینی رسیان ہمر گی کا بیعالم ہے کہ پہلی آ یت سے اور آخری آ یت پہلی آ یت سے اپنے مقبوی قرب کو واضی طور پر ظاہر کرتی ہے گویا ہیں ، متفرق طور پر نازل نہیں ہو کیں اور ان کا سیات اس امر کی ولیل ہے کہ بیہ آ یا تقال پانچوں آ یا ہے مبار کہ یکجا نازل ہو گی ہیں ، متفرق طور پر نازل نہیں ہو کیں اور ان کا سیات اس امر کی ولیل ہے کہ بیہ آ یات قال اور تم جب سے اہل ایمان دو چار اور تم جباد صاور ہونے سے پہلے نازل ہو کیں کیونکہ ان میں الی آ زمائش اور ابتلاء کا تذکرہ ہے جس سے اہل ایمان دو چار ہوں گے اور اس مصیبت کا ذکر ہے جو ان پر آئے گی البتہ اس سے ہر طرح کا ابتلاء ومصیبت سے مرافیوں بلک عمومی ابتلاء مراو ہے اور وہ مصیبت سے مرافیوں بلک عمومی ابتلاء مراو ہے اور وہ مصیبت معمولی و بھیشہ رہنے والی بھی نہیں کیونکہ بی نوع انسان دیگر موجودات عالم کی طرح اس عالم طبیعت اور مدی دنیا میں معمولی و بموجی حوادث انسان کی شخصی زندگی کے نظام کو درہم برہم کر دیتے ہیں مدی دنیا میں معمولی و بموجی تو اس ہے ایسے مرض لاحق ہوجا تا ہے یا چرخوف بھوک و افلاس غم و اندوہ اور محرومیت و تا داری اس کے دامن گرموجو بی ہے اور سے مرض لاحق ہوجا تا ہے یا چرخوف بھوک و افلاس غم و اندوہ اور محرومیت و تا داری اس کے دامن گرموجو بی ہے اور سے سب پھوخداوند عالم کے جاری کردہ اس نظام حیات کا حصہ ہے جو اس نے اپنی تیاں تاری تنام مخلوق کے کئی مقبول کی تبدیلی گرمین پاؤگ و کئی تیجہ کیاں بیٹ کیونگ لیسٹنت الله تکٹویڈ گران تیجہ کیاں میں کی طرح کی تبدیلی کی تنج بلی ہرگرمیں پاؤگ گیا۔

اور جہاں تک سی ایک شخص پر آنے والی مصیبت کا تعلق ہے تواگر چہ متاثرہ فرد کے لئے اس کابر داشت کرنا نہایت دشوار ہوتا ہے اور وہ اس کے لئے سخت تا گوار ہوتی ہے لیکن وہ اس مصیبت وبلاکی ما نشد ہیبت تاک و وحشت انگیز نہیں ہوتی جو ایک فرد کی بجائے معاشر سے کے تمام افراد پر آتی ہے کیونکہ جب کسی ایک شخص پر کوئی مصیبت آتی ہے تو وہ اپن قوت عقل و تدبیر اور اپنے مضبوط ارادہ و ثبات وعزم ہیں دیگر افر او کا تعاون حاصل کرتا ہے جبکہ تمام افراد پر آنے والی مصیبت میں ایسا ممکن نہیں ہوتا کیونکہ وہ ہر فرد کی سوچ اور قوت فکر و تدبیر پر چھا جاتی ہے جس کے نتیجہ میں تمام قوتیں ہے اثر ہوجاتی ہیں اور بال ترمعا شرے کا نظام زندگی در ہم برہم ہوجاتا ہے ہر طرف خوف ہی خوف پھیل جاتا ہے، وحشت کا حساس بڑھ جاتا ہے اور پھر عقل و شعور کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں ،عزم و ثبات کی قوتیں ناکارہ ہوجاتی ہیں لہٰذا الی صورت میں یہ کہنا ہجا و درست ہے اور پھر عقل و شعور کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں ،عزم و ثبات کی قوتیں ناکارہ ہوجاتی ہیں لہٰذا الی صورت میں یہ کہنا ہجا و درست ہے کہ سب افراد پر آنے والی مصیبت کے مقابلہ میں سخت دشوار اور نہایت ناگوار ہوتی ہے کہ ذیر

بحث آیات بھی ای (تمام افراد پرآنے والی) مصیبت کی طرف اشارہ کرتی ہیں۔

اس کےعلاوہ بیامربھی واضح ہے کہ زیر بحث آیات جس عموی (تمام افرادیر آنے والی) مصیبت کو بیان کرتی ہیں ، اس سے مراد ہر طرح کی عمومی مصیبت مثلاً وباء وقحط وغیرہ نہیں بلکہ اس سے مراد وہ مصیبت اور تمام افراد کے دل و دماغ پر اثر كرنے والا يخت نا گوارامر ہے جے ايمان لانے والوں نے خود ہى اپنے لئے بيندوا ختيار كيا ہے كيونكہ انہوں نے دين توحيد كو اختیار کمیااور دعوت حق پرلبیک کہا جس کے نتیجہ میں اہل دنیا بالخصوص ان کی اپنی قوم وقبیلہ کے افرادان کے مخالف ہو گئے اور اس خالفت کااصل مقصداس کے سوا کیجنہیں تھا کہ خدا کے نور کو بچھادیا جائے ٔ عدل وانصاف کی آ واز کودیا دیا جائے اور دعوت حق کاراستدروکا جائے' چیانچہان شیطانی مقاصد کی تکمیل کے لئے ان کے سامنے جنگ وقتال کے سواکوئی راستہ ہاتی نہ رہا کیونکدانہوں نے اس کےعلاوہ ہرمکن طریقہ اپنایا مگرنا کام ہوئے مثلاً ججت ودلیل قائم کرنا' فتنہوفساد ہریا کرنا' لوگوں میں وسوے اور شکوک وشبہات بھیلانا وغیرہ ان تمام حربوں میں ناکامی کے بعدان کے سامنے ایک ہی راستہ باقی رہ گیا یعنی جنگ جنگ کے علاوہ ان کے تمام وسائل بے اثر ثابت ہوئے کیونکہ ججت ودلیل سے تو پیغیر اسلام کے بیان کی تصدیق ہوتی تھی اور وسوسوں فتنوں اور جالوں وحیلہ بازیوں سے خاطرخواہ نتیجہ حاصل نہیں ہوسکتا تھالہزا دشمنان دین کے سامنے اپنے شیطانی مقاصد یعنی حق کاراستہ روکئے اور دین الٰہی کے درخشاں نور کو بچھانے کے لئے جنگ وقبال کےسواکوئی چارۂ کارباقی نہ تھا' پیتو تھی اہل کفر کی حالت'اور جہاں تک اہل دین کاتعلق ہےتوان کامعاملہ اس سے زیادہ واضح تھاان کےسامنے بھی کلمہء توحید کی اُشاعت' وین حق کے پھیلاؤ'عدل کی حکمرانی اور باطل کی شخ کنی کے لئتے جنگ وقنال کے سواکوئی جارۂ کار باقی نہ رہاتھا کیونکہ جب سے انسان نے اس عالم آب وخاک میں قدم رکھااسے بے دریے تجربات سے اس حقیقت کاعلم ہو گیا کرحق تب ہی اپنا حقیقی اثر ظاہر کرسکتا ہے جب باطل کی جڑیں کٹ جا تھیں اور اس کا نام ونشان مٹ جائے اور پیسب بچھ طاقت کے ملی مظاہر سے اور توت کے بھر پور استعال کے بغیر ممکن نہیں۔

فلا صدء کلام بیرکہ ذیر بحث آیات میں اس عظیم امتحان کا تذکرہ خداکی راہ میں قبل ہوجانے کے ممن میں کیا گیا ہے اور اس مصیبت و آزمائش کی توصیف ایسے امر کے ساتھ کی گئی ہے جس کے پیش نظر اس آزمائش کے ناگوار خاطر ہونے یا ناپیندیدہ ہوئے کا کوئی پہلو باقی نہیں رہتا اور وہ امریہ ہے کہ اس طرح کی جنگ وقتال میں قبل ہونا موت و ناپودی نہیں بلکہ زندگی میں ہی داریا کیزہ وسعادت مندزندگی!

بہر حال زیر نظر آیات شریفه مؤمنین کوخداکی راہ میں جنگ وقبال کی ترغیب دلاتی ہیں اوراس امرے آگاہ کرتی ہیں کہ مؤمنین بہت جلد ایک بڑی آز مائش سے گزریں گے اور اس آز مائش میں اس وقت تک اعلیٰ ترین مراتب و مدار بِ کمال اپنے پروردگار کی طرف سے رحمت و برکت اور تل کی حقیقی ہدایت سے بہر کہ ورٹہیں ہوں گے جب تک کہ اس آز مائش میں صبر سے کام نہ لیں اور اس کی ختیوں کومطمئن دل کے ساتھ برداشت ٹاکریں۔

بیآ یات مؤمنین کواس بات کی تلقین اور درس دیتی بین که وه اس آ زمائش کی شدت و تختیول میں صبر ونماز کے

ذریعے خداکی مدون مرت کے طلبگار ہوں' صبر سے مراد جزع وفزع' چی و پکاراور آ وفریا دکرنے سے اجتناب اورام تدبیر کو مختل و درہم و برہم ہونے سے محفوظ رکھنا (مخل و تدبر کا دامن نہ چھوڑنا) ہے اور نماز سے مراد کممل طور پر خداکی طرف توجہ رکھنا اور ہرایک سے بے نیاز ہو کر صرف اس ایک سے وابستہ رہنا اور دل لگانا ہے جس کے ہاتھ میں سب کچھ ہے ہے شک سب کی سب طاقت اللہ کے پاس ہے۔ (اَنَّ الْقُوَّ قَا لِلٰہِ جَبِیْعًا)۔

صبروصلوة كوذر يع استعانت

O" يَاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَعِيْنُوَا بِالصَّدْرِوَ الصَّلْوَةِ ۚ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّبِرِيْنَ

اس آیت مبارکہ میں "صر" اور "صلوق" کا ذکر ہوا ہے اور اس سورہ بقرہ کی آیت ۵ (وَاسْتَعِیْنُوْا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُو قِلْ وَ اِنْھَالَکْبِیْرَةٌ اِلَّاعَلَی الْخُشِعِیْنَ ) کی تغییر میں صبر اور نماز کے بارے میں بعض مطالب بیان کئے جا جا جا جا ہیں ،مزید برآں یہ کہ صبر ان عظیم و پا کیزہ صفات و کیفیات میں سے ایک ہے جن کی مدح وستاکش قرآن مجیدنے کی ہے اور بار باراس کے بارے میں محم دیا ہے یہاں تک کرتقریباً سر (۵۰) مقامات میں صبر کا تذکرہ کیا گیا ہے اور اس کی بابت جواوصاف بیان کئے گئے ہیں وہ نہایت عظیم بلند پایہ ہیں ،اس سلسلہ کی بعض آ ایات ملاحظہوں:

سوره علقمان آيت ١٤:

" إِنَّ ذٰلِكَ مِنْ عَزْمِر الْأُمُوْمِ " (بيانتهائي پخته ومضبوط امور ميں سے ہے)

سورهٔ فصلت، آیت ۳۵:

"وَمَا يُكَفَّهُمَّ إِلَّا أَنِي ثِنَ صَبَرُ وَا "وَمَا يُكَفَّهُا إِلَّا ذُوْ حَظِّ عَظِيْمٍ" (اس نصيحت كوكوئى قبول نبيس كرے كا مگروه لوگ جومبر كرين اور اسے كوئى قبول نبيس كرے كا مُرعظيم حصدوالا خوش

قسمت

سوره وزمر، آیت ۱۰:

" إِنَّمَايُونَّى الصَّٰبِرُ وَنَ ٱجْرَهُمُ بِغَيْرِحِسَابٍ"

(بے شک صبر کرنے والول کو بغیر حساب کے پورا پوراا جرعطا کیا جائے گا)

اور''صلوة'' (نماز) ۔ کے بارے میں ریہنا کافی ہے کروہ ان تمام عبادات سے زیادہ عظیم وافضل عبادت ہے جن کی ادائیگی کی بھر پورتا کیوٹر آ نِ جید میں کی گئے ہے بہال تک کہ نماز کے متعلق کہا گیا ہے:

سوره عِنكبوت، آيت ۴۵:

" إِنَّ الصَّلُوةَ تَنُهُى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَ الْمُنْكُرِ" ( نماز ہر برائی اور غلط کام سے روکت ہے)

نمازی اہمیت اس قدرزیا وہ ہے کہ خداوئد عالم نے اپنی مقدس کتاب میں جہان بھی کسی اہم کام کا تھم دیا ہے وہاں سب سے پہلے نماز کا تذکرہ فرمایا ہے۔

ایک اہم نکتہ

زیرنظر آیت مبارکہ میں صبر وصلوق کا تذکرہ ہوا ہے اور ہم نے بیان کیا ہے کہ نماز تمام عبادات سے افضل و برتر ہے تواب سوال بیہ ہے کہ جب نمازاتی عظمت واہیت کی حامل ہے تو خداوند عالم نے آیت کے ذیل میں نمازیوں کی بجائے صبر کرنے والوں کے ساتھ ہونے کا ذکر کیوں کیا ہے (اِنَّ اللّٰہَ مَعَ الصَّبِرِیْنَ) - خداصبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ جبکہ آیت ہیں نماز کی بابت یوں ارشا و فرمایا۔ "وانستَعِیْنُوْ الصَّابِرِیْنَ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّ

اس مقام پرایک اور مطلب بھی قابل ذکر ہے اور وہ یہ کہ یہاں "معیت " یعنی ساتھ ہونے کا جوتذ کرہ کیا گیا ہے (خداصبر کرنے والوں کے ساتھ ہے) تو اس" معیت " سے مراد وہ معیت اور ساتھ ہونا نہیں جوسورہ حدید کی آیت ہم یس مذکور ہے جس میں ارشاد ہوا۔ " وَهُوَ مَعَكُمْ اَئِنَ مَا كُنْتُمْ " (تم جہاں کہیں بھی ہودہ تمہار ہے ساتھ ہے) کیونکہ اس آیت (حدید می) میں جس معیت اور ساتھ ہونے کا ذکر ہوا ہے اس سے مراد قدرت و تحفظ اور سر پرتی ہے یعنی تم جہاں کہیں بھی ہواس کے سابیہ قدرت میں ہواور وہ تم پر محیط ہے تمہاری بقاء واستحکام اس سے وابستہ ہے جبکہ اس مقام پر (اِنَّ اللّهُ مَعَ الصّبِرِيْنَ) میں صابرین کے ساتھ ہونے سے مراد بیہ کروہ تمہار الددگار ہے وہ تمہار سے ساتھ ہے یعنی اس خوف ووحشت اور جنگ وقال کی ہولناک سختیوں میں تمہاری مددکر نے والا ہے گویا صبر کا میابی کی نجی ہے (الصبر صفت اس الفر ج) صبر کشایش و سکون قلب کا سب ہے۔

#### شهداء کی حیات کا ذکر

O وَلاتَقُولُوالِمَنْ يُتُقَتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ اَمُواتُ مِلْ اَحْيَا عِوَّالِكِنْ لَا تَشْعُرُونَ "

اس آیت مبارکہ کانفیر میں بعض مفسرین نے یوں اظہار خیال کیا ہے کہ اس میں ' کو تنگو گؤا'' (تم نہ ہو) کے خاطب ' مؤمنین' ہیں لیعنی میہ بات ان لوگول کو خاطب کر کے ہی گئی ہے جو خدا ' رسول خدا اور قیا مت کے دن پر ایمان رکھتے ہیں اور ان کے بارے میں ریہ تصوری نہیں کیا جاسکا ہیں اور وہ اس دنیا کی زعد گی کے بعد اور تو کی زعد گئی پر پختہ لیس رکھتے ہیں اور ان کے بارے میں ریہ تصوری نہیں کیا جاسکا کہ وہ وہ دین جی کو دل و جان سے سلیم کرنے ' وعوت جی کو جول کرنے اور معاد (مرنے کے بعد دوبارہ زغرہ کئے جا نے کہا کہ ماتھ بارے میں متعدد قرآئی آیات سننے کے باوجود پر عقیدہ رکھتے ہوں کہ موت سے انسان محود تا اب اس کے ساتھ موتی اس کے ماتھ موتی قائل توجہ ہے کہ زیر بحث آیت عام لوگوں کے بارے میں نہیں ہے بلکہ خاص طور پر ان شہداء کی موت کو ثابت کرتی ہے جنہیں خدا کی راہ میں آل کر دیا گیا ہونہ کہ عام موتین اور تمام کفار کی زغر گی بعد از موت کو کہ تبداء کے موت صور نہیں خدا کی راہ میں آل کر دیا گیا ہونہ کہ عام موتین اور تمام کفار کی زغر گی بعد از موت کو کہ تبداء کے بعد از موت کا ذکر اس آیت شریفہ میں کیا گیا ہے اس سے مراد یہ ہے کہ ان کا نام زغرہ دیا گیا تھا ہے اس سے مراد ان کیا م اور ذکر کا زغرہ ہوتا ہے۔ سال گر رجانے کے باوجود ان کا ذکر اس آیت شریفہ میں کیا گیا ہے اس سے مراد ان کیا م اور ذکر کا زغرہ ہوتا ہے۔ سے آیت میں مذکور شہداء کی زغر گی بعد از موت کے بارے میں بعض مفسرین کا نظرید! لیکن ہمارے بیں۔ سے آیت میں مذکور شہداء کی زغر گی بعد از موت کے بارے میں بعض مفسرین کا نظرید! لیکن ہمارے بزد کے سے نظرید درست نہیں اور اس پر چارا عمر اض ہو سکتے ہیں۔

يبلااعتراض:

اس نظریدی روسے جس زندگی کا ذکر کمیا گیا ہے لینی نام اور ذکر کا زندہ ہونا' تواس کی کوئی حقیقت نہیں یہ ایک خیالی زندگی سے عبارت ہے کہ جسے نام کی حد تک تو''زندگی'' کہا جا سکتا ہے حقیقت میں نہیں' اور اس طرح کے خیالی مطالب کا ذکر کلام الٰہی میں کسی طرح بھی موزوں نہیں نظر آتا ، یہ کیونکر ممکن ہے کہ خدااس طرح کے خیالی مطالب بیان کر ہے جبکہ وہ صرف ''حق'' کی بات کرتا ہے اور حق وحقیقت کی وعوت ویتا ہے۔ ملاحظہ ہو:

سوره ء بونس،آیت ۲ سا:

''فَمَاذَابَعْدَالُحَقِّ إِلَّا الضَّلْلُ'' (حَق كَعَلاده باقَ سب كِهِمَّرابى ہے) جب حَق كَعَلاده باقى سب مَمرابى ہے تو پھر كيونكر ممكن ہے كہ خداوند عالم اپنے بندوں سے كہے كہتم ميرى راه ميں شہید ہوجا وَاورا پی ظاہری زندگی کی پرواہ نہ کروتا کہ مرنے کے بعد تمہارے بارے میں کہاجائے کہ' کتنے اجھے لوگ سے' (تمہارانام باقی رہ جائے)' اب رہی ہے بات کہ قرآن مجید میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں فہ کورہ کہ انہوں نے خدا کے حضور عرض کی '' وَاجْعَلُ لِّی لِسَانَ صِدُ قِ فِی الْاٰ خِرِیْنَ'' (سورہ وشعراء، آیت ۱۸۸) (اور میرے لئے بعد میں آنے والوں میں بچی زبان قرار دے) تواس سے ان کی مرادیتھی کہ میری وعوت قِن کو بقاء عطافر ما اور میرے بعد میرے سے بیان کو باقی رکھ نہ ہے کہ میرے بعد میرا ہی وکر اچھائی کے ساتھ ہوتا رہے اور بس'

البته مذکورہ غلط نظریہاور بے بنیادخیال ان لوگوں کے افکاروعقا نکہ سے ہم رنگ ضرور ہے جواپناسب پچھے مادہ اور مادی زندگی میں منحصر ومحد و سیجھتے ہیں کیونکہ وہ نفوس کے مادی ہونے اور موت سے انسان کے نابود ہوجانے کاعقیدہ بھی رکھتے ہیں اوراخروی زندگی پر ہرگزیقین نہیں رکھتے لیکن اس کے باوجودوہ یہ بھی محسوس کرتے ہیں کہانسان فطری طور پرنفوس کی بقاء اور مرنے کے بعد ان کے سعادت وشقاوت سے متصف ہونے کوتسلیم کرنے پرمجبور ہے کیونکہ عظمتوں اور بلندو عالی مقاصد عصول کے لئے ایثار وقربانی دینانا گزیر ہوتا ہے اور خاص طور پرجب مقصد اتنااہم اور ظیم ہوکداس کے حصول کے لئے کئی افراد واقوام کوزندگی سے ہاتھ دھونا پڑے تا کہ دوسروں کوزندگی کی لذتوں سے لطف اندوز ہونے کامو تعمل سکے لہذااگر ہر خض کی موت کوفنا و تا بودی قرار دیا جائے تو پھر کوئی وجہ باتی نہیں رہ جاتی کدایک انسان اینے آپ کواس لیے ختم کر دے کد د وسرے زندہ رہ جائیں خصوصاً جب وہ موت کوفنا و نابودی سمجھتا ہو۔ایسے خف کے لئے یہ کیونکر قابلی تصور ہے کہ وہ اس لئے مر مث جانے قتل ہوجانے کی راہ اختیار کرے کہ دوسروں کوزندگی ملے اورا پنی ان مادی لذتوں کوجنہیں وہ جبر وجور کے ساتھ عاصل كرسكتا بنظر انداز كرد ، (اپنة پكوان محروم كرد) تاكددوس اوگ عدل وانصاف كم محول مين ان مادی لذتوں وآسائشوں سے بہرہ مند ہوں کوئی عقمنداس وقت تک اپنی کوئی چیز کسی کوئیس ویتاجب تک کماس کے بدلے میں کوئی چیز حاصل نہ کرے کیونکہ موض کے بغیر سمجھ دینا اور سمجھ لئے بغیر کسی چیز کوچھوڑ دینا عاقلانہ عمل نہیں مثلاً موت کواختیار کرنا تا کہ دوسرے زندہ رہیں اور خودمحروم رہناتا کہ دوسرے فائدہ اٹھا تیں ہیات فطرت کے اصولوں سے ہرگز مطابق نہیں رکھتی بنابرایں جب ان لوگوں نے فطرت کے مذکورہ فیلے کا شعور حاصل کرلیا تواہیے آپ کواس کمی ونقص سے یاک رکھنے کے لئے اس طرح کے بینیا دنظریات قائم کئے کہ جو خیالات کی دنیاسے باہڑ ہیں تا کدان کے ذریعے اپنے ول کو بہلا کیں چنانچہ کہنے لگے کہ جو مخص اوہام وخرافات کی قید و بند سے آزاد ہواس پر لازم ہے کہ وہ اپنے آپ کواپنے وطن اور انسانی شرف کے لئے قربان کردے تا کراہے ہمیشر کی زندگی حاصل ہوجائے اوروہ بول کہ ہمیشداسے اچھے لفظوں سے یاد کیا جائے اور ہرجگداس کی تعریف ہواوراس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنی معاشرتی زندگی کی لذتوں کو پس پشت ڈال کرخودان سے محروی اختیار کرے تا كه دوسرول كوان لذتول سے بہرہ ور ہونے كاموقعة ل سكے اور نتيجيّاً معاشرہ مضبوط وستحكم اور تهذيب وتدن كى بلنديول كو پانے میں کامیاب ہوجائے اورجس نے معاشرے کی عزت واستحکام کے لئے اپنی جان پیش کی وہ شرف وعظمت کی زندگی ماصل کرلے (نیک نامی کمالے) کیہ ہے وہ بے بنیا دنظر ریجو مادی افکار کے حامل لوگوں نے اپنے تین گھڑ لیا ہے کاش کوئی ان

عقل کے اندھوں سے پوچھتا کہ جب قربانی دینے والاشخص خوداس دنیا میں باقی نہ رہے اوراس کے بدن کی مادی ترکیب ٹوٹ جائے اور زندگی کی تمام خصوصیات کہ جن میں احساس حیات وشعور بھی شامل ہے ختم ہوجا کیں تو پھروہ کون ہے جوشرف و عزت کی زندگی سے بہرہ در ہوگا اور کون ہے جو''نیک نامی'' کا ادراک اوراسے محسوس کرتے ہوئے اس سے لطف اندوز ہوگا؟ آیا اس طرح کی باتیں خرافات و بے بنیا زنبیں؟

دوسرااعتراض:

آیت کونکری ان سے مذکورہ ان سے مذکورہ ان سے مذکورہ نظریہ کی تا ان سے مذکورہ نظریہ کی تا تا ہے۔ ان سے مذکورہ نظریہ کی تا تا تا تین میں ہوتی بلکہ وہ اس سے کوئی مناسبت ہی نہیں رکھتے کیونکہ اگر آل ہوجانے کے بعد کی رکز گئے ہے مراد نیک تا ی ہوتی ہے تو آیت اس طرح ہوتی "بل احیاء ببقاء ذکر هم الجمیل و ثناء الناس علیہ مربعی هم " بالکہ وہ زندہ ہیں اپنا ایجھ ذکر کے ساتھ نیک تا می کے ساتھ اوران کے مرفے کے بعد لوگ ان کی تعریف کرتے ہیں ) کیونکہ یہ ولجوئی اور ڈھارس دینے کا مقام ہے جبکہ ان کی بجائے ارشاد ہوا "بل اَحْیاجَ وَ لَائِنَ اَلَّ تَشْعُنُونَ " (بلکہ وہ زندہ ہیں بھے ہے)۔

#### تيسرااعتراض:

اس آیت کی مانندایک اور آیت بھی ہے جو دراصل اس کی تغییر کے طور پر ہے اس میں قبل ہوجانے کے بعد شہداء کی زندگی کے بارے میں جوخصوصیات ذکر کی گئی ہیں ان سے مذکورہ نظریہ کی نفی ہوتی ہے، ملاحظہ ہو:

سوره ءآل عمران ، آیت ۱۲۹:

نَّوَلاتَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اَمُوَاتًا لَّبِلُ اَحْيَاءٌ عِنْدَ مَنَ بِهِمْ يُدُزَقُونَ " (اور ہر گزمکان نہ کروان لوگوں کے بارے میں جواللہ کی راہ میں قل کردیے جاسی کہوہ مردہ ہیں بلکہوہ زندہ ہیں اورایٹے پروردگارکے یاس رزق یاتے ہیں )۔

اس کے بعدوالی آیت میں بھی ان کی دیگر خصوصیات مذکور ہیں لہذااس سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کی زندگی حقیقی معنی میں زندگی ہےاور ظاہر بظاہر محسوس ہونے والی زندگی ہے نہ کہ فرضی وخیالی زندگی

چوتھااعتراض:

مذکورہ نظریہ میں یہ کہا گیا ہے کہ تمام مسلمان مرنے کے بعد کی زندگی سے آگاہ ہیں کیکن یہ بات ورست نہیں کے وفکہ یہ آیت عہد رسالت کے وسطی دور میں نازل ہوئی الہذا بعید نہیں کہ اس دور کے بعض مسلمان زندگی بعداز موت سے

ناآگاہ ہوں کیونکہ عام مسلمان آخرت کی جس زندگی کے بارے میں یقین رکھتے ہیں اور قرآن مجید میں ہی اس کی بابت نا قائل تر دیدو تاویل بیان موجود ہوہ قیامت کے لئے دوبارہ زندہ کر کے اٹھا یا جانا ہے اور جہاں تک موت کے بعد اور حشر سے پہلے کی زندگی یعنی برزخ کی زندگی کا تعلق ہے تو اگر چہاں کے متعلق قرآن مجید میں اجمالی بیان موجود ہے اور اس کا ذکر برق موضوعات (معارف حقہ) میں کیا گیا ہے گئی اور کی موضوعات (معارف حقہ) میں کیا گیا ہے گئی اس کے باوجود اس کا تذکرہ آئی وضاحت کے ساتھ نہیں کیا گیا گیا ہا ہے ۔ مضرور یات القرآن ' قرآن کے بدیمی وواضح موضوعات میں شار کیا جا سے کہ جس سے ناآگای اور اس کا اٹکار ممکن نہ ہو بلکہ حقیقت تو بیہ ہے کہ بیمسئلہ اہل اسلام کے درمیان اجماعی وشغی علیہ جس نہیں اور کئی مسلمان یہاں تک عصر عاضر میں بھی وہ اوگ اسے تسلیم نہیں کرتے جوش کے بادہ سے مجروہ ہونے کا اٹکار کرتے ہیں اور بیعقیدہ رکھتے ہیں کشس ماوی ہے (روح غیر مادی نہیں ) اور انسان موت کے آئے پر بالکل تا بود وختم ہوجاتا ہے اور اس کے بدن کی ترکیب ٹوٹ بھوٹ جاتی ہے پھر خداوند عالم برن خدام کی زندگی عطاکی گئی ہے کیونکہ اکثر مؤمنین خداوند عالم میں مہ ہو جاتا ہے اور اس کے بدن کی ترکیب ٹوٹ بھوٹ جاتی ہے پھر ان کا زندہ ہوتا ہو یعنی مقصود یہ ہو کہ صرف یہی (شہداء) ہیں کہ جنہیں برزخ کی زندگی عطاکی گئی ہے کیونکہ اکثر مؤمنین سے کا تاکا وہ ہیں تا ہم گی ہو اس کی خدامی ہیں۔

خلاصہ کلام بیکاس آیت میں' زندگی' سے مراد حقیقی زندگی ہے نہ کہ فرضی وخیالی زندگی' اوراس کا مزید ثبوت اس سے ملتا ہے کہ خداوند عالم نے کافر کی زندگی بعداز موت کواپنے مقدس کلام میں کئی مقامات پر'' ہلاکت' وتباہی سے تعبیر کیا ہے چنا نچیاس سلسلے کی ایک آیت ملاحظہ ہو۔

سوره ءابراجيم، آيت ٢٨:

O"وَّ اَحَلُّواتَوْمَهُمُ دَاكَالْبَوَايِ"

(انہوں نے اپنی قوم کو ہلاکت کی وادی میں ڈال دیا)

اس طرح کی دیگر آیات بھی موجود ہیں جن میں کا فرول کی زندگی بعداز موت کو'' ہلاکت وتباہی'' سے تعبیر کیا گیا ہے تو واضح ہے کہ اس کے مقابلہ میں سعادت کی زندگی ہے جومؤمنین کے ساتھ مخصوص ہے چنانچہ ارشاد ہوا:

سوره عنگبوت، آیت ۲۲:

° وَإِنَّ الدَّاسَ الْأَخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ مُ لَوْ كَانُوْ اليَعْلَمُوْنَ " (يَقْلِمُونَ الْمُعَلِمُونَ اللهِ اللهِ عَلَمُونَ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ال

گویا آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ اگر پھلوگوں نے آخرت کی زندگی کی حقیقت کونیں سمجھا تو اس کی وجہ بیے کہ انہوں نے کہ سے متعلق امور اور اس کی خصوصیات کے ادر اک بیس مخصر کردیا اور اس کے علاوہ کچھ سوچنے کی ضرورت ہی محسوس نہ کی البذا آخرت کی زندگی کی حقیقت سے نا آگاہ رہے جس کے نتیجہ بیس ان دونوں (دنیا کی مادی زندگی اور آخرت کی حقیقی زندگی) کے درمیان فرق نہ کرسکے اور اسے فنا و بودی سے تعبیر کردیا' اس طرح کا سوچنامومن مادی زندگی اور آخرت کی حقیقی زندگی کے درمیان فرق نہ کرسکے اور اسے فنا و بودی سے تعبیر کردیا' اس طرح کا سوچنامومن

وکافر دونوں میں قدرِ مشترک بن گیا یعنی دونوں فریق اس سلسلہ میں غلط نہی میں مبتلا ہوئے، یہی وجہ ہے کہ زیر بحث آیت میں شہداء کی زندگی بعداز موت کے بارے میں دونوں کو نخاطب کر کے ارشادی تعالی ہوا۔: ''بَلَ اَحْیا ﷺ وَّ لَکِنُ لَا تَشْعُرُونَ '' ( بلکہ وہ زندہ بیں لیکن تم نہیں سجھتے) یعنی تم اسپنے ظاہری حواس سے ان کی زندگی کی حقیقت کو نہیں سجھ سکتے جیسا کہ سورہ عمکبوت آیت ۱۳ میں ارشاد ہوا ''کھی الْحَیکو انْکُ مَلُو گَانُو اَیَعُلَمُونَ '' ( کہ وہی حقیق زندگی ہے اگر وہ اسے سجھ پاتے ) اس میں دعلم' سے مرادیقین ہے بعنی اگر وہ یقین حاصل کر لیتے تو سجھ جاتے کہ وہی زندگی بحقیق زندگی ہے علم سمعتی یقین کا ثبوت میں ملاحظہ ہو:

سوره ء تكاثر، آيت ٢:

0" كَلَّا لَوْتَعُلُوْنَ عِلْمَ الْيَقِيْنِ قُ لَنَّدَوُنَّ الْجَدِيْمَ" (اگرتم علم يقين كساتھ جان ليت توتم جہنم كوضرورا بني آتھوں سے ديكھتے) اس آيت ميں آخرت سے آگا ہى كود علم يقين "ستعبير كيا گيا ہے۔

بہرحال زیر بحث آیت کا معنی۔ ''خدا خود بہتر جانے والا ہے''۔ یہ ہوگا کہ جولوگ خدا کی راہ میں مار بے جائیں انہیں مردہ نہ کہواوران کے بار ہے میں ہرگزیدگمان نہ کروکہ وہ نا پود ہوگئے اور مرمث گئے کیونکہ''موت وحیات'' کے دولفظوں سے تم جومعانی سجھتے ہووہ ان شہیدوں کی موت پرصادت نہیں آتے اور تمہار ہے حواس جس کو''موت' سجھتے ہیں لینی فنا و نا بودی تو اس معنی میں شہداء مردہ نہیں ہیں وہ تو زندہ ہیں اور ان کی (ظاہری) موت ایک طرح کی زندگی ہے کہ جس کی حقیقت کو سجھنا تمہار ہے حواس کے بس میں نہیں۔

ایک سوال اوراس کا جواب

اس مقام پرایک سوال ممکن ہے اور وہ یہ کہ زندگی بعد ازموت کے بارے میں ناآگاہی کا مسلم کا فروں کی بابت تو درست ہے لیکن مؤمنین کی بابت اسے کیونکر درست سمجھا جا سکتا ہے کیونکہ وہ سب یا اکثر موت کے بعد کی زندگی سے آگاہی رکھتے ہیں اور موت کو انسان کے لئے فنا و نا بودی نہیں شجھتے لہٰذا ان سے میہ کہنا کہ'' تم نہیں سجھتے'' (یعنی علم یقین نہیں رکھتے) کیا معنی رکھتا ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ اہلِ ایمان زندگی بعد از موت کے بارے میں یقین رکھتے ہیں لیکن اس کے باوجود جب وہ اپنے قبل کئے جانے کا تصور کرتے ہیں توخواہ و ناخواہ انہیں پریشانی لاحق ہوتی ہے اور وہ مضطرب ہو جاتے ہیں اور پہنضوران کے ولول کو ہلا دیتا ہے اس لئے خداوند عالم نے ان کے علم وایمان کا حوالہ دے کر انہیں متوجہ کیا اور جس کا انہیں علم ہے اس کا تذکرہ کر کے ان کے خوابیدہ احساس کو بیداری دی تا کہ ان کے دلوں پر چھایا ہوااضطراب و پریشانی دور ہوجائے اور صرف یمی نہیں بلکہ اس سے ان کے بسماندگان کے دلوں میں غم وائدوہ کا بوجھ بھی اثر جاتا ہے کیونکہ وہ اس امر ے آگا ہوجاتے ہیں کدان کے بیارے چندہی دنوں کے لئے ان سے جدا ہوئے ہیں اور بیجدائی اس لئے ناگوارنہیں کیونکہ اس کے مقابلے میں انہیں خداکی رضاوخوشنودی حاصل ہوئی اوران کے بیاروں نے پاک و پاکیزہ زندگی اور ہمیشہ باقی رہنے والی نعمت اور خدا کے نزد یک پیندیدہ بند ہے ہونے کا شرف پایا جو کہ بہت بڑا اعزاز ہے اس لئے جذبہ جہاد دلوں میں موجزن ہوتا ہے اور خداکی رضا کے حصول کی تمناؤں پر شباب آتا ہے زیر بحث آیت میں مؤمنین کو مخاطب کر کے بات کرنا ایس ہے جس طرح خداوند عالم نے درج ذیل آیت میں پنجبراسلام اکو مخاطب کر کے ارشا فرمایا:

موره ء بقره ، آیت ۷ ۱۴:

0" ٱلْحَقُّ مِنْ مَّ بِلَّكَ فَلَا تَكُوْ نَنَّ هِنَ الْمُمُتَدِينَ"

(حن تیرے پروردگاری طرف سے ہے کہیں تم شک کرنے والوں میں سے نہ ہوجانا)

حالانکہ آنحضرت مجی جانتے تھے کہ تن ان کے رب کی طرف سے ہاور نہ صرف مید کہ جانتے تھے بلکہ اپنے پر وردگار کی آیات پر مکمل یقین رکھنے والوں کے سرخیل اور سب سے پہلے فرد تھے لہذا اس طرح کے خطاب وانداز گفتگو دراصل کنامیو واشارہ کے طور پر ہیں جواصل حقیقت کے نہایت واضح اور نا قابلِ انکار ہونے کو ثابت کرتے ہیں کہ پھران کی بابت کسی قسم کے شبہ و غلط نہی کی گنجائش باقی نہیں رہتی۔

کھعالم برزخ کے بارے میں!

زیر بحث آیت شریفه کی بابت مذکوره مطالب سے بیات واضح طور پر ثابت ہوتی ہے کہ اس دنیا کی زندگی کے بعد اور قیامت سے پہلے بھی ایک زندگی ہے بعد اور قیامت سے پہلے بھی ایک زندگی ہے جسے عالم برزخ کی زندگی کہاجا تا ہے جیسا کہ زیر بحث آیت (۱۵۲) کی ما تندایک اور آیت ، شہداء کی زندگی کے بارے میں وضاحت کے ساتھ موجود ہے ملاحظہ ہو:

سوره ءآل عمران،آبیت ۱۲۹:

° وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اَمُوا تَا لَّبِلُ اَحْيَاءٌ عِنْدَ مَ رَبِهِمُ يُرُزُقُونَ '' (اورمٌ مَمَان نه کروان لوگوں کے بارے میں جواللہ کی راہ میں قبل کردیئے جائیں کہوہ مردہ ہیں بلکہوہ زندہ ہیں اورا پنے پروردگارے حضور رزق پاتے ہیں)۔

اس آیت کے علاوہ بھی کثیر آیات موجود ہیں جواس موضوع کے مختلف پہلووں کوواضح کرتی ہیں۔

اس مقام پریدامرقابل ذکرہے کدزیر بحث آیت (۱۵۴) کی بابت بعض حفزات نے نہایت عجیب وغریب رائے کا اظہار کیا ہے اور وہ بیکہ بیآ یت شہدائے بدر کے بارے میں نازل ہوئی ہے اور انہی کے ساتھ مختص ہے ان کے علاوہ کسی کے لئے نہیں۔

اس عجیب وتعجب آور رائے بلکہ یوں کہا جائے کہ مشحکہ خیز نظرید کے جواب میں مفسرین میں سے بعض اہلِ شحقیق

نے نہایت دلچسپ بات کی ہے اور وہ یہ کہ جب انہوں نے آیت مبارکہ''وَ الْسَتَعِینُوْ ابِالصَّبُرِ وَ الصَّلُوعِ'' (اور تم صبر ونماز کے زہارے کا تذکرہ کیا تو اس کے بعد کہا: پروردگارا! جمیں اس طرح کے بسرویا اقوال کے سامنے صبر مخل کی تو فیق عطافر ما۔

ببرحال مذكوره نظريدي بابت مين كيا كهدسكتا مول كداس طرح كى بينيادة راء پيش كرنے والوں كامقصد كياہے؟ اوروہ شہداء بدر کے بارے میں کیا نظریدر کھتے ہیں جو کہ انہی کے ساتھ مخص ہے جبکہ وہ عام آ دمی کے بارے میں ہے کہتے ہیں کہ انسان موت یاقتل ہوجانے سے کلی طور پر محود تا ہود ہوتا ہے اوراس کے بدن کے اجزاء ایک دوسرے سے علیحدہ ہونے کے بعد بالكل فتم مو جاتے بین توكيا ايسانظريدر كھنے والے حضرات، شہدائے بدر كے بارے ميں كسى مجز و كے قائل بين؟ آياوه یہ کہتے ہیں کہ خداوند کریم نے شہدائے بدرکواپنی خاص عنایت و کرامت سے نوازا ہے کہ جس سے اپنی سب سے عظیم مخلوق ختی المرتبت حضرت مجم مصطفى صلى الله عليه وآله وسلم اور ديگرا نبياء كرام ومرسلين عظام واولياء مقربين كوجمي نهيس نوازا؟ آياوه سيمجصة ہیں کہ خداوند کریم نے صرف جنگ بدر کے شہداء کول کئے جانے کے بعد زندگی کی الی نبت عطافر مائی ہے جو پوری کا ئنات میں کسی کوعطانہیں کی؟ بہرحال میہ بات قطعی طور پر ثابت ہے کہ خدانے بطور مجمز ہ ایسانہیں کیا بلکہ ایسا کرنا تو ایک محال و ناممکن امر کو وجود عطا کرنے کے مترادف ہے ( کیونکہ فنا و بقا کا کیجا ہونا قطعاً ناممکن ہے) اور محال بھی ایسا کہ جس کے بارے میں کسی پہلو ہے کوئی شک وشبہیں پایا جاتا اور پھریہ کہ مجز وکسی محال و ناممکن امر کی بابت قابل تصور ہی نہیں اور اگریہ کہا جائے کہ عقل اس واضح وبديمي اصول كے بے اثر ہونے كوروا مجھتى ہے تو پھركون ساابيا بديمي وسلم الثبوت امر ہوگا جے نگاہ اعتبار سے ديكھا جائے گا؟ یا پھرید کہیں کہ اگرچہ قوت حس وتفکر تمام امور میں صحح فیصلہ کرتی ہے اور موضوع کی درست تشخیص کرتی ہے لیکن شہدائے بدر کے سلسلہ میں اسے غلط جی ہوئی ہے اور اس نے غلطی سے انہیں "مردہ" سمجھ لیا ہے جبکہ وہ مردہ نہیں بلکہ زندہ ہیں اوراپنے پروردگار کے پاس کھاتے پیتے اور دیگرلذا تدسے استفادہ کررہے ہیں،بات صرف اتنی ہے کہ وہ ہمارے مشاہدے کی حدود سے باہر ہیں اور ہم انہیں دیکھٹیں سکتے اور جو کچھ ہم نے دیکھا ہے کہ وہ قبل ہوئے ان کے اعضاء مکڑے مکوے ہوئے اور وہ بدن کے پارہ پارہ ہوجانے کی وجہ سے ظاہری زندگی سے ہاتھ دھو بیٹھے سیسب کچھاشتاہ وغلط نہی کے سوا کے منیں تو اگریہ بیجا و بے بنیاد با تیں قوت حس مے مکن ہوں تو نتیجاً پدلازم آئے گا کہ اس کے پاس سیح وغلط کا کوئی معیار ہی نہیں اور وہ کسی چیز کے بچے اور کسی کے غلط ہونے کا فیصلہ کسی بنیا دی اصول کے بغیر بی کرتی ہے للبذا کس صورت میں اس پراعتماد ووثوق موسكا ہے؟ اورا كريدكها جائے كہ جنگ بدر كے شهداء كى بابت قوت حس كى غلط نهى بلاوجہ نتھى بلكداس كى وجداورسبب ارادہ خداوندی تھا تو اس کا جواب میہ ہوگا کہ اگر ایسا ہے تو پھر ارادہ اللی کا سب کیا ہے خدانے خاص طور پرشہدائے بدر کے لئے اس طرح كااراده كيون كيا؟ ببرحال قوت حس وادراك پروثوق واعثا دختم جوجانے كامذكوره بالا اعتراض اپنے مقام پر باقی رہے گا اور بدامکان موجودرہے گا کہ جو چیز حقیقت نہیں رکھتی اسے ہم حقیقت سمجھ لیں اور جوحقیقت رکھتی ہے اسے حقیقت نہ ستجھیں ایک عقمندانسان اس طرح کی بے بنیا داور بے سرویا باتیں کیونگر کرسکتا ہے؟ آیا اس طرح سوچنا سفسطہ وحماقت

کے سوا کچھاور ہوسکتا ہے؟ دراصل بات ہیہ کے شہداء بدرگی زندگی بعدا زموت کے بارے بیس اس طرح کے خیالات رکھنے والے مفسرین نے ان عام محدثین کا نظر بیا ختیار کیا ہے جن کا خیال ہیہ ہے کہ بیسب امور کہ جو ہمارے حواس کی دسترس سے باہر ہیں اور ہم ان کا مشاہدہ نہیں کر سکتے جبکہ ان کے بارے بیں کتاب وسٹ بیں ٹھوں جو جو ہیں مثلاً ملا کلہ اور ادرار واح موشین اور اس طرح کی دیگر چزیں مادئ طبیعی اور اجمام لطیف ہیں کہ جواجہام کثیف میں حلول و نفوذ کر سکتی ہیں اور تمام انسانی تو توں کی حال بھی ہوتی ہیں کین اس کے باوجود ان میں مادہ وطبیعت کے انسانی افعال انجام و سے سکتی ہیں بایا جا تا البند اگر خدا کی مشیت ہوتو بیس انسانی افعال اور موت و حیات میں سے پھے بی نہیں پیا جا تا البند اگر خدا کی مشیت ہوتو بیس ہمارے حواس پر ظہور پذیر ہوتی ہیں اور آگر خدا ان کا ظہور پذیر ہوتا نہ چا ہے یا ان کا ظہور پذیر ہوتی ہوتی ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتی ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتیں کرتے جبکہ حقیقت امر سے ہم کہ کوئی حیث بی ہو ہو و دات با ما کے در موجودات با ما کے در موجودات کی جوخدا کی طرف سے خاص عنایت و کرامت سے ہم و در ہوتے اور مادی وطبیق تو توں کی دسترس سے ہم ہوتیں ان ایس ہوتی کی در ترس سے ہم ہیں ان کی جوخدا کی طرف سے خاص عنایت و کرامت سے ہم و در ہوتے اور مادی وطبیق تو توں کی دسترس سے ہم ہیں ان کی در ترس سے ہم ہیں ان کی در ترس سے ہم ہیں ان کی دوخود کی طور توں کی دھور توں کی دسترس سے ہم ہیں ان کی در ترس سے ہم ہیں ان کی دوخود کی طور تی کی دوخود کی طور توں کی دوخود کی طور تیں ہوتیں ہوتی ہوتیں ہیں ہیں ہوتیں ہوتیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہوتیں ہیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہوتیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہوتیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہیں ہوتیں ہ

بہرحال اب تک مذکور تمام مطالب سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ زیر بحث آبیء شریفہ عالم برزخ کی زندگی کو ثابت کرتی ہے کہ جے''عالم قبر'' کہا جاتا ہے اور وہ مرنے کے بعداور قیامت سے پہلے کا عالم ہے،اس عالم میں قیامت سے پہلے کا عالم ہے،اس عالم میں قیامت سے پہلے تک میت کو یا تونعتوں سے نواز اجاتا ہے یا پھرعذاب میں متبلار کھاجاتا ہے۔

زير بحث آيت ك علاوه جود يكرآيات، عالم برزخ كوثابت كرتى بين ان من سے ايك سي ب

سوره ءآل عمران ، آیت ا ۱۷:

وَلاتَخْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ المُواتَا الْبَلُ اَحْيَاعُ عِنْلَ مَ يَهِمْ يُرُزَقُونَ ﴿ فَرِحِيْنَ بِهَمُ اللهُ مُنَ اللهُ مُنَ اللهُ مُنَ اللهُ مُنْ اللهُ مُنَا مُوا مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ م

(اورتم گمان نہ کروان لوگوں کے بارے میں جواللہ گی راہ میں قتل کئے گئے ہیں کہ وہ مردہ ہیں بلکہ وہ زندہ ہیں اور ایک اور ایک پر وردگار کے پاس رزق پاتے ہیں 'جو کچھانہیں خدانے اپنے فضل وکرم سے عطا کیا ہے وہ اس پرخوش ہیں اور ایک دوسرے کوخوشنجری دیے ہیں ان لوگوں کی بابت کہ جوابھی ان سے ملحق نہیں ہوئے کہ ان پرکوئی خوف نہیں اور نہ ہی وہ ممکین دوسرے کوخوشنجری دیے ہیں ان لوگوں کی بابت کہ جوابھی ان سے ملحق نہیں ہوئے کہ ان پرکوئی خوف نہیں اور نہ ہی وہ ممکین

بیں وہ ایک دوسرے کوخوشخبری دیتے ہیں اللہ کی نعمت اور فضل وکرم کی اور پیر کہ خدا مؤمنین کا جرضا کع نہیں کرتا)

اس آیت کی بابت ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ اس سے عالم بررخ کا ثبوت ملتا ہے اور جو حضرات ان آیات کو شہداء بدر کے ساتھ مخصوص قرار دیتے ہیں اگروہ ان کے سیاق وسباق اور طرز واسلوب بیان پرغود کریں تو انہیں معلوم ہوجائے گا کہ شہدائے بدر کے ساتھ ساتھ ویگر تمام مؤمنین اس امر میں قدر مشترک رکھتے ہیں کہ سب مرنے کے بعد اور قیامت سے پہلے ایک زندگی یا تھیں گے اور نعتوں سے بہرہ ور بول گے۔

عالم برزخ ك ثبوت برايك اورآيت:

سوره ءمومنون ، آبیت • • ا:

وَ عَنَى إِذَا جَآءَ اَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ مَنِ الْمُحِوْنِ ﴿ لَعَلِّى اَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكُتُ كُلَّا اللهُ الْمَوْتُ اللهُ عَنُونَ ﴾ وَمِنْ قَالَ اللهُ عَنُونَ ﴾ وَمِنْ قَالَ مِنْ اللهُ عَنُونَ ﴾ وَمِنْ قَالَ مَنْ اللهُ عَنُونَ ﴾ وَمِنْ قَالَ مَنْ اللهُ عَنْوُنَ ﴾ وَمِنْ قَالَ مَنْ اللهُ عَنْوُنَ اللَّهُ عَنْوُنَ اللَّهُ عَنْوَا اللّهُ عَنْوَانُ اللّهُ عَالَمُ عَنْوَانُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْوَانُ اللّهُ عَنْوَانُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْمُ عَلَيْنَ عَلَا عَلَيْكُونَ اللّهُ عَنْ عَلَى اللّهُ عَنْ عَلَا عَلَيْمُ اللّهُ عَنْ عَلَا عَلَيْمُ عَنْ عَلَا عَلَيْكُونَ عَلَا عَلَيْكُونُ اللّهُ عَنْ عَلَا عَلَيْكُونُ عَلَا عَلَيْكُونُ عَلَا عَلَا عَلَيْكُونُ عَلَا عَلَيْكُونُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُونُ عَلَا عَلَ

(یہاں تک کہ جب ان میں سے کوئی مرجائے تو اس وقت کہتا ہے پروردگارا! مجھے واپس کوٹا وے کہ شاید میں نیک اعمال بجالا وَں اور جونہیں کرسکا اسے پورا کرسکوں ہر گرنہیں میصرف ایک بات ہی ہے جو وہ کرتا ہے حالا نکدا بھی تو انہیں عالم برزخ کا سامنا ہے جو کہ قیامت کے دن سے پہلے تک ہے)

اس آیت میں واضح الفاظ کے ساتھ عالم برزخ کا تذکرہ کیا گیاہے اور بیآیت اس امر کا بین ثبوت فراہم کرتی ہے کہ دنیا کی زندگی اور قبر سے اٹھائے جانے کے بعد کی زندگی کے درمیان (دنیا کی زندگی کے بعداور آخرت وقیامت کی زندگ سے پہلے) ایک زندگی ہے تاہم اس سلسلے میں تفصیلی ذکر سوہ مؤمنون کی تفسیر میں ہوگا انشاء اللہ تعالیٰ۔

عالم برزخ ك ثبوت پرايك اورآيت ملاحظه و:

سوره وفرقان ، آیت ۲۲ ۲۲:

O" وَقَالَ الَّذِينُ لا يَرُجُونَ لِقَاءَ نَالُولَا أُنْزِلْ عَلَيْنَا الْمَلْلِكَةُ اوْ نَرَى مَبَنَا الْقَوالْسَتُلُمُووْا فِيَّ انْفُوهِمْ وَعَتَوْ عُتُوًّا كَدِيْرًا ۞ يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلْلِكَةَ لا بُشُرِى يَوْمَ نِو لِلْمُجُومِيْنَ وَ يَقُولُوْنَ حِجُمًا مَّحُجُومًا ۞ وَقَومُنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنُهُ هَبَا عَمَّنُهُو مَا ۞ أَصُحْبُ الْجَنَّةِ يَوْمَ نِوَلَا مُنْ تَقَمَّا وَ مَعْمَلُ الْمَلْلِكَةُ تَنْو وَ وَالْمُلْكُ يَوْمَ نِوالْحَقُ لِلاَّ خُلُن وَ وَالْمُلْكُ يَوْمَ نِوالْحَقُ لِلاَّ خُلُن وَ كَوْمَ اللَّهُ الْمُلْكُ يَوْمَ نِوالْحَقُ لِلاَّ خُلُن وَ وَالْمُلْكُ يَوْمَ نِوالْحَقُ لِلاَّ خُلُن وَا الْمُلْكُ يَوْمَ نِوالْحَقُ لِلاَّ خُلُن وَ وَالْمُلْكُ يَوْمَ نِوالْحَقُ لِلاَّ خُلُن وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ يَوْمَ لِن الْمُلْكُ يَوْمَ لَا الْمُلْكُ يَوْمَ لِكُولُولُ وَلُولُولِ الْمُلْكِلُكُ اللَّهُ لَلُهُ اللَّهُ لِللْمُ اللَّهُ لَى الْمُلْكُ يَوْمَ اللَّهُ وَلِي الْمُعْلِولِ الْمُقَالِقُولُ وَالْمُ لَوْلُولِ الْمُلْكُ لِلْ الْمُلْكُ يَوْمُ اللَّهُ فِي لِنَ عَلَى الْمُلْكُ وَلَا الْمُلْكُ عُمُ اللَّهُ عُلُولُ وَقُولُولُ وَلَا لَا لَهُ لُولُولُ وَمُ اللْمُ عَلَى الْمُعْلِقُ مُ اللّهُ وَلَى الْمُلْكُ عُلُولُ وَاللّهُ وَلِي مُعَلِي الْمُعْلِقُ وَلِي عَلَى الْمُؤْلِ عُنَا عَلَى اللّهُ وَلِي مُعَلِي الْمُؤْلِ عُلُولُ وَلَا الْمُلْكُ عُلُولُ الْمُؤْلِقُ وَلَى الْمُؤْلِقُ وَلَا عَلَى الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ وَلِي الْمُؤْلِقُ وَلِلْكُولِ اللْمُؤْلِقُ لِللْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُولِ الْمُؤْلِقُ وَلَى اللْمُؤْلِقُ وَلَا عَلَى اللْمُؤْلِقُ وَلَى الْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ وَلِي مُولِلْمُ اللّهُ اللّهُولِ اللّهُ اللْمُؤْلِقُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ

(جولوگ ہماری ملاقات کی امیرنہیں رکھتے وہ کہتے ہیں کہ فرشتے خودہم پر کیوں نازل نہیں کئے جاتے یا ہم خود اپنے پروردگارکو کیوں نہیں دیکھتے؟ ان لوگوں نے اپنے تنین تکبر کیا ہے اور بہت بڑے فرور وسرکشی کے مرتکب ہوئے ہیں؟ جس دن وہ فرشتوں کودیکھیں گے اس دن مجرموں کے لئے کوئی خوشی وخوشخری نہ ہوگی اور وہ پے در پے امان و پناہ چاہیں گے اور ہم ان کے اعمال کا جائزہ لے کرسب کچھ بچے و تا چیز بنادیں گے اس دن اہل بہشت بہترین مقام اور بہترین منزل میں ہوں گے اور اس دن آسان کمڑے کمڑے ہوجائے گا اور فرشتے کیے بعد دیگرے نازل ہوں گے اس دن حقیقی اقتد ارخدا کے ہاتھ میں ہوگا اور وہ دن کا فرول پرسخت دشوار ہوگا)۔

ان آیات میں خداوند عالم نے آسان کے تکڑے کھڑے ہونے سے پہلے اہلِ بہشت کے بہترین مقام ومنزل میں ہونے کا تذکرہ کیا ہے جس سے ان کی زندگی کا ثبوت ملتا ہے کیونکہ زندہ افراد ہی مقام ومنزل پاتے ہیں اوراسی زندگی کو برزخ کی زندگی کے تنام سے موسوم کیا جاتا ہے اس موضوع کی مزید وضاحت مذکورہ آیات کی تفسیر کے مقام پر ہوگی۔ جو آیات شریفہ عالم برزخ کا ثبوت فراہم کرتی ہیں ان میں سے ایک آیت مبارکہ ہیں:

سوره ءمومن ،آيت اا:

O"قَالُوُا مَ بَّنَا آَمَتَنَا اثْنَتَيْنِ وَ آخِينَتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوْبِنَا فَهَلَ إَلَى خُرُوْجٍ مِّن

(انہوں نے کہا پروردگارا! تونے ہمیں دوبار موت دی اور دوبار زندہ کیا تواب ہم اپنے گنا ہوں کااعتراف کرتے ہیں آیا ہمارے لئے کوئی راونجات ہے؟)

اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کا یہ بیان قیامت کے دن ہوگا اور اس سے پہلے وہ دوبار موت اور دوبار زندگی پا چکے ہول گئے یہ بات ای صورت میں درست ہو سکتی ہے جب عالم برزخ کو تسلیم کیا جائے تا کہ ایک بار موت اور ایک بار زندگی اور پھر ایک بار موت اور قیامت کے دن ایک بار زندگی ثابت ہو سکے لینی ایک بار دنیا میں مرنا اور ایک بار برزخ میں زندہ ہونا اور پھر ایک بار برزخ میں مرنا اور پھر قیامت کے دن زندہ ہونا 'اس طرح دوبار موت اور دوبار زندگی کی بات صحیح بنتی ہے در ندا گر اور پھر ایک بار موت کی بات درست نہ ہو کے در ندا گر اور پھر ایک بار موت کی بات درست نہ ہو گئی کے در ندا گر سے مورت میں مور و بار موت کی بات درست نہ ہو گئی کے مطالب ذکر کئے جانچے ہیں رجوع فرمائیں۔

عالم برزخ كياركي الكاورة يت، ملاحظهو:

سوره ءمومن ،آبیت ۲ سم:

وَ حَاقَ بِالِ فِرْعَوْنَ شُوْءُ الْعَنَ ابِ ۚ ٱلنَّالُ يُعْرَضُوْنَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَّ عَشِيًّا ۚ وَ يَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ ۗ أَدْخِلُوٓ اللَّهِ عَوْنَ اَشَكَّالُعَنَابِ " السَّاعَةُ ۗ أَدْخِلُوٓ اللَّهِ وَعَوْنَ اَشَكَّالُعَنَابِ "

(آلِ فرعون کو برے عذاب نے گھیرلیاء آگ کاعذاب ہر مہم وشام ان پرڈالا جاتا ہے اور جس ون قیامت بیا ہو گی تو کہاجائے گااے فرشتو! آلِ فرعون کوسخت ترین عذاب میں ڈال دو) واضح ہے کہ قیامت کے دن صبح وشام نہیں ہوگی اور وہ دن عام دنوں کی طرح کانہیں ہوگا لہذا ہیکسی دوسرے صبح و شام کا ذکر ہے،۔۔گو یا عالم برزخ کے عذا ب کا تذکرہ ہے۔

خلاصة كلام يدكم الم برزخ كے بارے ميں كثيرة يات موجود ہيں جن سے اس قرة في حقيقت كاواضح ثبوت ملتا ہے اللہ مسلم الثبوت امر كى طرف اشارہ كيا گياہے مثلاً:

سوره محلءآيت ٣٣:

رَبُهُ وَلَيْ يَكُ " تَالِيَّهِ لَقَنَّ أَنَّى سَلَنَا إِلَى أُمَمِ قِنْ قَبَلِكَ فِزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ إَعْبَالَهُمْ فَهُوَ وَلِيَّهُمُ الْيَوْمَ وَلَهُمُ : وَالْ مِلَا دُوْ اللَّهِ عَنَا لَهُمْ فَهُوَ وَلِيَّهُمُ الْيَوْمَ وَلَهُمْ الشَّيْطِنُ إِعْبَالَهُمْ فَهُوَ وَلِيَّهُمُ الْيَوْمَ وَلَهُمْ

" (قتم بخدا ہم نے آپ سے پہلے کئی رسول امتوں کی طرف بھیج کیکن شیطان نے لوگوں کے سامنے ان کے اعمال خوبصورت کر کے پیش کئے آج بھی وہ ان کا سرپرست ہے اور آئییں سخت عذاب کا سامناہے )۔

تجردنفس كى بحث

زیر بحث آیت اور عالم برزخ کے سلسلہ میں ذکر کی گئی دیگر آیات میں تد براور خور وفکر کرنے سے ایک اور حقیقت سے آگاہی حاصل ہوتی ہے جو کہ عالم برزخ کی حقیقت سے بھی زیادہ و صعت کی حال ہے جے تجر نے نفس' سے تعبیر کیا جاتا ہے اور اس سے مرادیہ ہے کنفس (روح) بدن سے علیحہ وایک حقیقت کانام ہے یعنی روح اور چیز ہے اور بدن اور چیز اس کی خصوصیات و تقاضوں اور خصوصیات سے مخلف خصوصیات و تقاضوں اور خصوصیات سے مخلف ہیں۔ بدن سے اس کا مخصوص تعلق و وابستی اور یگا گئت کارشتہ ہے اور وہ تو سے شعور و ارادہ اور دیگر اور اگات کے ذریعے بدن کی نظام کو چاتی ہے جو آیات ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں ان میں خور و فکر کرنے سے بخو بی معلوم ہوجاتا ہے کہ انسان صرف بدن سے عبارت نہیں لہذا بدن کے مرجانے سے انسان نہیں مرجاتا اور نہی بدن کے نابود ہوجانے اور اس کی جسمانی ترکیب کے در ہم برہم ہوجانا ہے وار اجزاء و اعضاء کوٹ بھوٹ جانے سے انسان خور بھی محود و نابود ہوجاتا ہے بلکہ حقیقت سے جہ کہ انسان بدن کے ختم ہوجانے راج داجو کی ورونا کور و نابود ہوجاتا ہے بلکہ حقیقت سے ہے کہ انسان بدن کے ختم ہوجانے کے بور چھی زیرہ ہوتا ہے اور دوصور توں میں سے ایک کا حال ہوتا ہے: یا تو خوشی و خوشی کی ہیں کہ کی موانے کے بور چھی زیرہ ہوتا ہے یا پھر شقاوت و بدیختی اور درونا کی عذاب میں ہمدونت ہتالا رہتا ہے اس کی بطن کی غیتوں اور اس کے اعمال سے وابستہ ہوتی ہے نہ کہ اس کی جسمانی کیفیتوں اور اس کے اعمال سے وابستہ ہوتی ہے نہ کہ اس کی جسمانی کیفیتوں و حالتوں اور معاشرتی مقام و مزدلت سے!۔

یدوہ حقائق ہیں جو مذکورہ (زیر بحث) آیات سے معلوم ہوتے ہیں اور بیربات واضح ہے کہ بیرتمام خصوصیات جو نفس (روح) کی بابت بیان کی گئی ہیں جسمانی کیفیتوں وخصوصیات سے مختلف ہیں اور دنیاوی مادی خصوصیات سے ہر لحاظ سے منافی ہیں لہٰذابی ثابت ہوا کہ انسانی نفس (روح) بدن سے مختلف چیز ہے اور صرف عالم برزخ سے مربوط آیات ہی نہیں بلكرديكرآ يات يجى يرهيقت ثابت بوتى علاحظهو:

سوره وزمره آيت ٢ ١٠:

° أَللّٰهُ يَتَوَقَّ الْاَنْفُسَ حِيْنَ مَوْنِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ۚ فَيُمُسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَ يُرْسِلُ الْاُخْرَى ''

(الله نفول كوقبض كرليمات ان كى موت كوفت اوران نفول كوتجى جن پرموت نہيں آئى ہوتی ان كى نيند كے عالم ميں قبض كرتا ہے۔ پھر جن كى موت كا فيصلہ ہو چكا ہوتا ہے انہيں روك ليما ہے اور باقی كوچھوڑ دیتا ہے)۔

ال آیت میں کلمہ 'نیونی' استعال ہواہے۔ ''تونی'' اور استیفاء سے مراد کمل اور پورا پورا جی لینا ہے چونکہ آیت میں لینے اور روکنے اور چھوڑ دینے کا ذکر ہوا ہے لہٰ زااس سے نفس اور بدن کے فرق کا واضح ثبوت ماتا ہے:

سوره وسجده ، آیت ۱۱:

° وَقَالُوٓاءَ إِذَا ضَلَلْنَا فِي الْوَكُمْ ضِءَ إِثَّالَ فِي خَلْقِ جَدِيْدٍ ۚ بَلُ هُمْ بِلِقَآ يُ مَ بَيْهِمْ كَفِي وَنَ ۞ قُلْ يَتَوَقَّمُ مُمَّ لَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وَ كُلِّلَ بِكُمْ ثُمُّ إِلَى مَ بِثِكُمْ تُرْجَعُوْنَ ۞

(انہوں نے کہاجب ہم زمین میں گم ہوجا تھی گے تو کیا دوبارہ نے سرے سے طلق کئے جا کیں گے بلکہ حقیقت میں ہے کہا دھیقت میہ ہے کہ دہ اپنے پرودگار کی ملاقات پر ایمان ہی نہیں رکھتے'ان سے کہد دیجئے کہ موت کا فرشتہ جے تم پر مقرر کیا گیا ہے تہمیں پوری طرح' اپنے قبضہ میں' لے لے گا پھرتم اپنے پروردگار کی طرف لوٹائے جاؤگے)۔

اس آیت میں خداوند عالم نے کفار کے معادی انکار کے نظر بیکا تذکرہ کیا ہے کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ آیام نے کے بعد ہم دوبارہ خلق کئے جا کیں گے جبکہ ہمارے بدن کی ترکیب درہم ہو چکی ہوگی اوراس کے اعضاء واجز آء متفرق اورشکل صورت بدل و بگڑ چکی ہوگی اور ہم زمین کے اندر گم ہو چکے ہوں گے یہاں تک کہ ہمارے حواس اورادراک واحساس کی تمام قو تیں ختم ہو چکی ہوں گی اور کوئی شخص بھی ہمیں نہ و مونڈ پائے گا اور نہ ہی کسی کے ادراکات ہمیں سمجھ پائیں گے ایسی صورت میں سے کہ ہما ایک نی خاوق بن جا کیں؟

حقیقت بیہ کمان کا پینظریدایک فلط بھی کے سوا کھی جی بیس اور نہی اس کی کوئی ٹھوس بنیاد ہے انہوں نے ایک حقیقت کو بلاوجہ ناممکن تصور کرلیا ہے جنانچہ خداوند عالم نے اس کے جواب میں اپنے نبی سے ارشاد فرمایا: ان سے کہ دیجے کہ موت کا فرشتہ جوتم پر مقرر کیا گیا ہے تہ ہیں پوری طرح اپنے قبضہ میں لے لے گا ۔۔۔ ﴿ قُلْ یَتُو فَعَلَمُ مَّ لَكُ الْمُوْتِ لَهُ مُن وَ كُلُ بِكُمُ ﴾ خلاصہ ، جواب بیہ ہے کہ ایک فرشتہ تم پر مقرر کیا گیا ہے جو تہمیں اپنے قبضہ میں لے کر پورے طور پر۔۔ مکمل صورت میں ۔۔ تہمیں اپنے پاس اپنی حفاظت میں رکھے گا اور تہمیں گم نہ ہونے دے گا اور بیتو تمہارے بدن ہیں جو من میں میں گم نہ ہوئے نہ کہ تمہارے نفوس ، کیونکہ بیتم ہمارے نفوس ہی ہیں جن کے لئے لفظ 'دکم'' (تم ) استعال کیا گیا ہے زمان میں گو فلے کہ )

سوره عرده، آیت ۹:

O" وَ نَفَخَ فِيهُ مِنُ سُّوْحِهِ ''

(اورخدانے اپنی روح اس میں چھونک دی)

يرة يت انسان كي تخليق سے مربوطة مات ميں سے ايك ہے۔

سورهٔ اسراء، آیت ۸۵:

O" يَسْتَكُوْنَكَ عَنِ الرُّوْجِ لَقُلِ الرُّوْحُ مِنْ أَمْرِ مَا بِيِّ

(وہ آپ سےروح کے متعلق پوچھتے ہیں ان سے کہدد یجئے کردوج میرے پروردگارگا ایک امر ہے) اس آیت میں روح کو' امرائلی'' سے تعبیر کیا گیاہے' پھرامرکے تعلق ارشاد ہوا:

سوره وليس ، آيت ۸۳:

(اس کاامریہ ہے کہ وہ جب بھی کسی چیز کے بارے میں ارادہ کرتا ہے تو اس سے کہتا ہے ہوجا، وہ ہوجاتی ہے۔ یاک ہے وہ ذات جس کے ہاتھ میں ہرچیز کا اختیار ہے )

اس بیان سے معلوم ہوتا ہے کہروح ، عالم ملکوت سے ہے اور اسے ہی لفظ 'دکن' سے تعبیر کیا گیا ہے پھر ایک اور آ یت میں "امر' کی توصیف ان الفاظ میں فرمائی:

سوره وقمر ، آیت • ۵:

اس آیت میں بہ بیان کیا گیا ہے کہ امرایک، اور آ کھ جھیکنے کی مانند ہے (گلکتھ بالنبصر) تواس سے ثابت ہوتا ہے کہ امر جے لفظ '' کن' سے تعبیر کیا گیا ہے ایک ہی دفعہ میں وجود میں آنے والی حقیقت ہے نہ کہ تدریجی طور پر البنداوہ دفعتا وجود میں آنے کی وجہ سے اپنے وجود میں آنے کے لئے کسی زمان و مکان کی پابند نہیں 'بنابرایں بیہ بات واضح ہوگئ ہے کہ '' امر' کہ جس کا ایک مصدا قروح ہے' جسمانی و مادی چیز نہیں کیونکہ مادی وجسمانی موجود ات کی بنیاوی پہچان بہ ہے کہ وہ تدریجی طور پر وجود میں آتی ہیں نہ کہ دفعتا' اس لئے وہ زمان و مکان کی محتاج و پابند ہوتی ہیں اپس جوروح انسان میں پائی جاتی ہے مادی وجسمانی نہیں البتہ مادہ وجسم سے اس کا تعلق و ربط ہوتا ہے' اب سوال بہ ہے کہ وہ تعلق و ربط کی جو اس سلسلے میں گئ آیات موجود ہیں جوروح کے مادہ سے تعلق کو واضح کرتی ہیں۔ ملاحظہ ہو:

سوره ءطه، آیت + ۵:

° مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ "-(ای ہے ہم نے تنہیں پنداکیا)

موره ءرحمان ، آبیت ۱۹:

ر ن، ريت ١٠٠. ° خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ كَالْفَخَّارِ" -

(انسان کو شیکری کی طرح کھنکھناتی ہو گی مٹی سے پیدا کیا)

سوره وسحده، آیت ۸:

''وَ بَدَاَ حَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِیْنِ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلَلَةٌ مِّنْ مَّا وَمَّهِ مِیْنِ''۔ (انسان کی تخلیق کی ابتداء می سے کی پھراس کی نسل نطفہ جیسے گند سے پانی سے۔(ناچیز پانی کے جوہر (نچوڑ)۔ سے بنائی)۔

سوره ءمومنون ،آيت ۱۴۳:

° وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُللَةٍ مِّنْ طِيْنِ ۞ ثُمَّ جَعَلُنْهُ نُطْفَةً فِي قَرَامٍ مَّكِيْنِ ۞ ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَنَا الْعُلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقُنَا الْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكَسُونَا الْعِظْمَ لَحْمًا قُمَّ الشَّالُهُ خَلَقَا الْحَرَ ۗ فَتَالِمِ كَ اللَّهُ ٱحْسَنُ الْخُلِقِيْنَ ۞ ° -

(اورہم نے انسان کو گیلی مٹی کے جو ہرسے پیدا کیا، پھرہم نے اسے نطفہ بنا کرایک محفوظ جگہ میں رکھا، پھرہم نے اض نطفہ کو جما ہوا خون بنایا، پھراس جے ہوئے خون کو گوشت کا لوتھڑا بنایا، پھرہم نے لوتھڑے کی ہڈیاں بنا تمیں، پھرہم نے ان ہڈیوں کو گوشت کا لباس پہنایا، پھرہم نے اسے دوسری صورت میں پیدا کیا، پس بابر کت ہے خدا کہ جوسب سے بہتر خلق کرنے والا ہے )۔

اس آیت میں بیر حقیقت بیان کی گئی ہے کہ انسان پہلے پہل ایک مادی وطبیقی جسم سے زیادہ پھے نہ تھا پھر وہ مختلف مراحل طے کرتا ہوا اپنی تخلیق کے ابتدائی سفر جس بہاں تک پہنچا کہ خداوند عالم نے اس کے جامد و بجہ جسم میں روح پھونک کر اسے شعور وارادہ کی حامل نئی مخلوق بنادیا چنا نچہ اس نے ایسے کام انجام دینا شروع کر دیے جوجسم و مادہ کے بس میں نہیں مثلاً کا نئات کے بارے میں غورو اگر کرنا ' موجودات عالم سے بھر پوراستفادہ اور ان کے تمام امور میں حسب منشاء تبدیلی وغیرہ ، تو میں سب کام شعور وارادہ کی توت سے انجام پذیر ہوتے ہیں اور جسم وجسمانیات سے ان کاکوئی تعلق ہی نہیں ' بنابرایں نہ تو وہ انعال (ارادہ و تفکر وغیرہ) جسمانی ہیں اور نہ ہی ان کاموضوع کہ جو ان کے فاعل ہونے کی حیثیت رکھتا ہے (روح) جسمانی چیز ہے۔

بہر حال نفس، اس جسم کی نسبت کہ جو ابتداء میں اس کے وجود میں آنے کا سبب تھا ایسے ہے جیسے پھل کی نسبت

درخت سے ہوتی ہے اور روشنی کی تیل سے (تا ہم اس تمثیل و مقایسہ میں بہت اُبعد پایا جاتا ہے)۔ بہر حال اس بیان سے روح کے بدن سے معلق اور بدن سے اس کے وجود میں آنے کی بابت مطالب واضح ہو گئے بھر موت آنے سے بیر ربط و تعلق ختم ہو جاتا ہے اور بدن کاروح سے کوئی ربط باقی نہیں رہتا گویا ابتداء میں روح اور بدن دونوں ایک ہی چیز ہے ، روح عین بدن تھی پھر خدانے اسے بدن سے الگ حیثیت عطاکی اور بدن پر موت طاری ہونے سے وہ اس سے بالکل الگ ہوگئ بیتمام مطالب مذکورہ بالا آیا ہے شریفہ سے بظاہر معلوم ہوتے ہیں ان کے علاوہ دیگر آیات ایس جن میں اشارہ و کنا ہے کہ ساتھ مذکورہ حقائق کو بیان کیا گیا ہے ارباب بصیرت ان آیات میں غور وفکر کر کے تمام حقائق سے آگاہ ہوسکتے ہیں والتد الہادی۔

#### ابل ايمان كالبتلاء وامتحان

"وَلَنَبَالُونَكُمْ بِشَيْءٍ قِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَقْصٍ قِنَ الْاَمُوالِ وَالْاَنْفُس وَالثَّمَاتِ"

اس ہے پہلی آ یہ میں خداوند عالم نے اہل ایمان کو صبر وصلو ق (نماز) کے ذریعے طلب نصرت کا تھم دیا اور پھر انہیں اس بات ہے منع کیا کہ وہ خدا کی راہ میں قل کئے جانے والوں کو مردہ کہیں اور فرمایا کہ وہ ذندہ ہیں' ابزیر نظر آ یہ میں ان سب باتوں کی اصل وجہ بیان فرمائی لینی اس بات کو واضح کیا کہ صبر وصلو ق کے ذریعے استعانت کا تھم کیوں دیا اور شہداء کو مردہ کہنے ہے کیوں منع کیا اور یہ کر خقر یب انہیں آ زمائش وامتحان میں جنال کیا جائے گا اور اس آ زمائش وامتحان ہیں جنال کیا جائے گا اور اس آ زمائش وامتحان ہی ہے ذریعے بلند مراتب و کمالات 'عزت و شرف کی حال زندگی اور دین اسلام کی پیا گیرہ فہمت ہے بہرہ و رہونا ممکن ہوگا'اور وہ آزمائش وامتحان ہیں بنال میں کا میابی کا واحد راستہ ہیہ ہے کہ ان در مضبوط قلعوں لینی صبر وصلو ق آ زمائش وامتحان ہیں بناہ لے کر اپنے تحفظ کو تینی بنائمی اور ان دو تو توں سے اپنے آ پولیس کر لیس تا کہ کامیا بی ان کا مقدر بن جائے 'اور ان میں بناہ لے کر اپنے تحفظ کو تینی بنائمی اور ان دو تو توں سے اپنے آ پولیس کر لیس تا کہ کامیا بی ان کا مقدر بن جائے 'اور ان معان دہ ایک ہو تو ہی ہے اس سے بھی اپنے آ پولیس کر لیس تا کہ کامیا بی ان کا مقدر بن جائے 'اور ان کا مقدر بین جائے 'اور ان کا مقدر بین جائے اور ان کی تو تو ہی کے اور وہ تو می کامیاب ہوئی' کمالات کی بلند یوں کو پیا' عرصہ کار زار میں بہت وہ تو میں اور وہ تو تی کہ مید ان ان کے جائے والے افر ادم تے اور کو وہ ایو نوئیس ہوئی' کمالات کی بلند یوں کو پیا' عرصہ ہوئی' کمالات کی بلند یوں کو جائے ہوں تو کہ ہیں ہوئی کہ ان وہ مال کی تربائی منائے کہ ہوئی ہوئی ہیں اور حقیق زند گی پا تھے ہیں ، اب ان پر جبر واستیداداور باطل کا تسلط باتی تہیں رہا' گویا قبل کرنے یا مور تی ہیں وہ زندہ ہیں اور حقیق زند گی پا تھے ہیں ، اب ان پر جبر واستیداداور باطل کا تسلط باتی تہیں رہا' گویا قبل کرنے یا قبل کرنے یا قبل کرنے یا قبل کو تی ہوئی ہیں وہ زندہ ہیں اور حقیق زند گی پا تھے ہیں ، اب ان پر جبر واستیداداور باطل کا تسلط باتی تہیں رہا' گویا قبل کرنے یا قبل کو تی ہوئی گیں گیا گیا ہوئی گیا گیا ہیں۔

زیر بحث آیت میں خداوند عالم نے اہل ایمان کووہ تمام مصائب تکلیفیں اور سختیاں یا د دلائی ہیں جن کا جنگ میں عام طور پرسامنا ہوتا ہے لیتی نوف بھوک اور جان ومال کی کی ،

آیت میں لفظ ''ثمرات' (میووں) سے بظاہراولاد مراد ہے کیونکہ میدانِ جنگ میں مردوں اور جوانوں کی موت سے میں افظ ''ثمرات' (میووں) سے بظاہراولاد مراد ہے کیونکہ میدانِ جنگ میں مردوں اور جوانوں کی موت سے اسل میں جو کی واقع ہوتی ہے وہ درختوں کے میووں اور بھلوں میں واقع ہونے والے ہے، تاہم بعض مفسرین کرام نے ''ثمرات' کے بارے میں کہاہے کہ اس سے مراد کھجور کے درختوں سے حاصل ہونے والے فوائد ہیں اور ''اموال'' سے مراد کھجور کے علاوہ ویگراموال ہیں لیعنی چوپائے' اونٹ اور بھیٹر' بکریاں۔

مبر كرنے والول كے لئے خوش خبرى

O" فَبَشِّرِالصَّيْرِينَ ﴿ الَّذِينَ إِذَ آاَصَابَتُهُمْ مُّصِيْبَةٌ 'قَالُوَّا إِنَّالِيَّهِ وَإِنَّآ اِلَيْهِ لَيَعِمُونَ " خداد ثد عالم نے ایک ہار پھڑ 'مبرکرتے والوں'' کا تذکرہ کیا تاکہ:

ا۔ انہیں بشارت وخوشخبری دے۔

٢ - مبركرنے كاطريقه بتائے اور "مبرجيل" كى حقيقت ہے آگاہ كرے۔

سا۔ اس اصلی وجدکو بیان کر ہے جس سے صبر کرنا واجب وضروری ہوتا ہے اور وہ میر کدانسان کا حقیق مالک خدا ہے۔ اور مالک کواپنی مملوکہ چیز میں ہر طرح کے تصرف کا پورا پوراحق حاصل ہے۔

اسم مركر في ك منتجه مين ال كى جزاء سے آگائى دلائے كدوہ خداكى طرف سے درود رحمت اور ہدايت

پاتے ہیں۔

بنابرای خداوی عالم نے سب سے پہلے اپنے نبی کو تھم دیا کہ وہ لوگوں کو نوشخری دیں البتہ صرف خوشخری و بشارت دینے کا تھم دیا (وَ بَشِیْرِ ، . . ) لیکن خوشخری دیئے جانے والے امر کی عظمت کے پیش نظر اس کا ذکر نہیں کیا کیونکہ اس کی عظمت کے لئے یہ بات کا فی ہے کہ اس کی خوشخری خداوند عالم نے دی ہے اور جس چیز کی خوشخری پروردگارخودد ہے وہ بجز خیر جمیل نہیں ہوئئی اس کے ساتھ ساتھ سے بات بھی اہمیت کی حال ہے کہ اس کی صانت بھی خداوند عالم نے خوددی ہے۔
خیر وجمیل نہیں ہوئئی اس کے ساتھ ساتھ سے بات بھی اہمیت کی حال ہے کہ اس کی صانت بھی خداوند عالم نے خوددی ہے۔

اپ نی کونوشخری دینے کا حکم دینے کے بعد خداوند عالم نے مبر کرنے والوں کی توصیف فرماتے ہوئے ان کے بارے میں بیان کیا کہ وہ مصیبت کی حالت میں بیالفاظ ور دِزبان کرتے ہیں" اِنّا لِیلْدِ وَ إِنّا اَلْدِ دِلْ جِعُونَ " (ہم اللہ کے لئے ہیں اور اس کی طرف لوٹ کرجانے والے ہیں)۔

"مصیبت" سے مراد ہر وہ امر ہے جو انسان کولائق ہوتا ہے (انسان اس سے دوچار ہوتا ہے) تاہم پرلفظ مصیبت) صرف ٹاخوشگوار واقعہ و تا گوار امر کے لئے استعال ہوتا ہے اور جہاں تک مصیبت کی حالت میں " اِنْ اللّٰهِ مسیبت) صرف ٹاخوشگوار واقعہ و تا گوار امر کے لئے استعال ہوتا ہے اور جہاں تک مصیبت کی حالت میں " کہنے کا تعلق ہے تو یقینی بات ہے کہ اس سے مراد صرف زبان سے بیالفاظ جاری کرنانہیں جبکہ ان کے معانی کی طرف

توجہ والتقات ہی نہ ہواور نہ ہی اس سے مرادان الفاظ کے معانی کی طرف صرف توجہ والتقات کرتے ہوئے ان کوزبان پرلاتا ہے بلکہ مقصود یہ ہے کہ ان الفاظ کے معانی کی حقیقت پر ایمان بھی ہواور وہ حقیقت یہ ہے کہ انسان حقیقی معنی میں خدا کا مملوک ہے اور خدا اس کا حقیقی ما لک بینی خدائے قدوس کی طرف ہونی ہے اس ایمان و عقیدہ کی بنیاد پر ''صبر'' کی سب سے بہتر صورت وجود میں آتی ہے کہ جس سے چیخ و پکاراور جزع وفزع کا حساس پیدا ہی نہیں ہوتا اور غفلت و بے توجی کی گندگی صفحۂ دل سے دور ہوجاتی ہے۔

اس کی وضاحت یوں ہے کہانسان کا وجود اور اس سے وابستہ ہر شےخواہ اس کی قوتیں اور توانا ئیاں ہوں یا اس کے افعال واعمال ،سب خدائے ذوالجلال کی مقدس ذات سے مربوط ووابستداوراس کی عنایات کے حتاج ہیں کہ اس نے انسان کو پیدا کیا اورا سے وادی عدم سے نکال کر وجود کی نعت عطا فر مائی للبذاانسان ہر لحداس کے رخم وکرم پر باقی ہے اورا پیے تمام امور واحوال میں اس کی عنایتوں کی احتیاج رکھتا ہے، نہ تواینے وجود میں آنے میں اور نہ ہی اپٹی بقاء میں اس سے بے نیاز کے بلکہ ہر لحاظ سے اس کا محتاج اور اس کے خوان عنایت کا خوشہ چین ہے اور اس کی نسبت ایسا فقیر و نا دار ہے کہ اس کی کرم نوازی کے بغیر لمحہ بھر زندہ نہیں روسکتا اگر خداا پنی نظر عنایت اس سے پھیر لے تواس کا وجود ہی ختم ہوجائے ، وواس کاحقیقی مالک ہے لہذا اسے اس کے تمام امور میں مکمل اختیار حاصل ہے وہ جس طرح جا ہے انسان کے بارے میں فیصلہ کرسکتا ہے انسان اپنے تنیک ۔۔اس کی عنایتوں کے بغیر۔ کوئی قدرت واختیار ہی نہیں رکھتا کیونکہ اس کی ہر چیز خدا کی ملکیت ہے،اس کا وجود اس کی تمام توانا ئیاں اوراس کے تمام افعال حقیقی معنے میں خدا کی ملکیت اور اس کے دائر ہ اختیار میں ہیں تا ہم خدائے قدوس نے اسے اوْن واجازت اوراختیارعطافر مایاہے کہ وہ ان چیزوں کواپئ طرف منسوب کرے اسی وجہ سے وجوداور وجود کی تو توں کی نسبت انسان کی طرف دی جاتی ہے اور کہا جاتا ہے: "انسان کا وجود" انسان کی عقل انسان کی جسمانی توت" انسان کی آ تکھیں' کان' ہاتھ یاؤں وغیرہ ، اور اس طرح انسان کے افعال مثلاً چانا' بولنا' کھانا پینا وغیرہ کی نسبت خوداتی کی طرف دی جاتی ہےتو پرتمام نسبتیں ما لک حقیقی خداوند قِدوس کے اوّن واجازت سے ہیں درندا گروہ اوْن ندویتا توانسان اورندہی کا ئنات میں کوئی مخلوق ان ظاہری نسبتوں کو پاسکتی کیونکہ کوئی فروکا کنات خود سے کوئی استقلال نہیں رکھتا جو پچھ بھی ہے خدا کی ملکیت ہے سب اس کے مملوک ہیں حقیقی مالک وہی ہے، اور سب پھھاس کا ہے بیتواس کی عنایت ہے کہاس نے انسان کو وجود اور اس میں پائی جانے والی تو توں کے استعال اورانہیں اپنی طرف منسوب کرنے کا اذن واختیار عطافر مایا ہے تا کہ وہ اپنی معاشرتی زندگی آسانی سے گزار سکے کیکن افسوں کہانسان غلط فہمی کا شکار ہو گیا اور اپنے آپ کو حقیقی مالک سیجھنے لگا جبکہ حقیقت امراس یے قطعی طور پرمختلف ہے اور حقیقی مالک توصرف خداوند عالم ہے،اگراس کااذن واجازت نہ ہوتو کوئی چیز کسی کی ظاہری ملکیت تجی نہیں کہلاسکتی اور پیسپ کچھاسی دنیا تک ہے درنہ آخرت میں سب کچھ خدا کی ملکیت میں ہوگا اور پھرصورت حال ای طرح ہوجائے گی جیسے اذن واجازت سے پہلے تھی لیتن ظاہری وحقیقی دونوں نسبتیں اس سے مخصوص ہوجا عیں گی چنانچہ اس سلسله مين خداوند عالم في خودى مطلع وآگاه كرتے موت ارشاد قرمايا:

سوره ءمومن ، آیت ۱۱:

O "لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ للهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّامِ" -

(آج ملکیت کس کے پاس ہے؟ اللہ بی کے پاس ہے جوایک ہے اور قہارہے)

اس دن (روز قیامت) ملکیت کی تمام نسبتیں فتم ہوجا عیں گی اورانسان اپنی تمام ملکیتوں سمیت خدا کی طرف لوٹ آئے گا پھرسب نسبتیں ، حقیقی مالک خدائے واحد وقہار کے ساتھ مخصوص ہوجا عیں گی۔

مذکورہ بیان سے میہ بات معلوم ہوئی کہ ملکیت دوطرح کی ہے: ایک حقیقی اور دوسری ظاہری وغیر حقیقی مکیت میں خداوند قدوس کے ساتھ اس ملکیت میں کوئی شریک نہیں ، نہ کوئی انسان اس کے ساتھ اس ملکیت میں شریک ہیں۔ نہ کوئی انسان اس کے ساتھ اس ملکیت میں شریک ہے۔ اور نہ دوسری کوئی مخلوق ، اور جہاں تک انسان کا اپنی ذات ، اپنی اولا داورا پنے مال وولت کے مالک ہونے کا تعلق ہے تو ملکیت کی دوسری قسم یعنی ظاہری وغیر حقیقی ملکیت کے باب سے ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ ان سب کا حقیقی مالک تو خدا ہے لیکن اس نے انسان کو ظاہری مالک ہونے کا حق عطافر مایا ہے تو انسان ان کا مجازی مالک ہے۔

بنابرایں جب انسان خداوند عالم کی ملکیت کے بارے میں غور وفکر کرے اور اس کے اصل معنی و مفہوم پر تو جہ
کرے اور پھر اس ملکیت کے اپنی ذات سے تعلق و ربط کو بھی ملحوظ رکھتو اس بات سے آگاہ ہوجائے گا کہ وہ خودا پنے
پروردگار کا مملوک اور ہر کھاظ سے مکمل طور پر اس کی ملکیت میں ہے اس کے بعد اس بات کی طرف تو جہ کرے کہ انسانوں کے
درمیان پائی جانے والی ملکیت کہ جس میں انسان کا اپنی ذات اپنی اوالا داورا پنے بال و دولت وغیرہ کا مالک ہونا شامل ہے
بہت جلد ختم ہوجائے گی اور اس کا کوئی اثر ونشان باتی ندر ہے گا اور سب پھے خدا کی طرف لوٹ جائے گا تو اس حقیقت سے باخبر
ہوجائے گا کہ بال آخروہ کی چیز کا بھی مالک نہیں ہے نہ حقیق معنی میں اور نہ ہی مجازی طور پر ، اور جب وہ کسی چیز کا نہ حقیقی مالک
ہوجائے گا کہ بال آخروہ کی چیز کا بھی مالک نہیں ہے نہ حقیق معنی میں اور نہ ہی غز دہ بھی نہ ہوگا اور کسی مصیبت کے آنے پر
مغموم فیملین بھی نہ ہوگا کیونکہ اس چیز سے محروم ہوجانے کی صورت میں غز دہ بھی نہ ہوگا اور کسی مصیبت کے آنے پر
خوش اور مسرور اور اور اس سے باتھ دھو بیٹھنے پر مغموم ومحرون ہوتا ہے جو انسان کی ملکیت میں ہو کہ اس کے حاصل ہونے
پرخوش اور مسرور اور اور اس سے باتھ دھو بیٹھنے پر مغموم ومحرون ہوتا ہے گیان جب اسے اس بات کا لیقین ہوجائے کہ دہ کسی چیز کا
مالک ہی نہیں ہے تو وہ اس محرومی پر مملکی نے فیر میں ہوتا 'وہ مغموم ومحرون ہو بھی تو کیوں جبکہ اس کا ایمان ہے کہ ہر چیز کا
مالک می نہیں ہے تو وہ اس محرومی پر مملکوکہ چیز میں ہر طرح سے کامل تصرف خدائے میکا ہی اس اختیار حاصل ہے۔

# ايك اخلاقي بحث

اخلاق نفس کین علم عمل میں بلند پایہ کمالات کے حصول کی بنیادی صلاحیتوں کی اصلاح وبہتری کوح دل کو پاکیزہ خصلتوں سے مزین کرنا اور پست عادات سے پاک کرنا صرف ایک ہی صورت میں ممکن ہے اور وہ ہے اعمال صالحہ کا بار بار بجا

لانا کین ایسے انجال کا مرردر کررانجام دیتا جو پا کیزہ عادات سے ہمرنگ ہوں اور انہیں اتنی کثرت سے انجام دیا جائے کہ ان کی اثر آفرینی بڑے ہے۔ بڑے اور چھوٹے سے چھوٹے تمام موارد میں نمایاں طور پر ظاہر ہو، یہاں تک کہ وہ انجال ان خوبیوں اور پا کیزہ عادات کی خصوصیات کے ساتھ لوح دل پر ثبت ہوجا تیں کہ پھر نقش برسنگ کی طرح یا تو بالکل ہی خدت و حمیس یا کم از کم ان کا منانا آسان نہ ہومثالا اگر کوئی شخص برد لی کی ناپند یدہ صفت کو اپنے سے دور کرکاس کی جگہ شجاعت و بہادری کی فضیلت صاصل کرنا چاہتواں کے لیے ضروری ہوگا کہ وہ ہار بارالیے کام انجام دے جو عام طور پر انسان کو تو فرز دہ بہادری کی فضیلت صاصل کرنا چاہتے تو اس کے لیے ضروری ہوگا کہ وہ ہار بارالیے کام انجام دے جو عام طور پر انسان کو تو فرز دہ کردیے ہیں اور اس کا دل ہفتوں ہوجائے گا اور خوفا کے صالات بیں بھی وہ اسے تا ہوجائے گا اور خوف اس کے دل سے نکل جائے گا کہ اس سے بالاتر یہ کہ وہ اسے تیس لطف اندوز بھی ہوگا اور اس کا دل مطمئن و خوش ہوگا ، وہ کی سے خوف کھانے اور بھاگ جانے کو اپنے لیے ننگ و عاربی تھی ناس کے دل سے نکل جائے کو اپنے لیے ننگ و عاربی تھی ناس کہ کہ شجاعت و بہادری کی عظیم صلاحیت و مہارت کا حصول آگر چوانسان کے اختیار میں تا ہم اس کے اسباب اور ابتدائی مراحل (مقدمات) کی تعیل یقیناس کے اختیار میں ہو اور اسے اختیار میں بالواسط اختیار کی اور کے اختیار میں بالواسط اختیار کی اور کے اختیار میں بالواسط اختیار کی سے حوالہ بھی بالواسط اختیار کی ہوئی مہارت کا حصول بھی بالواسط اختیار کی

مذکورہ بالا بیانات کی روشی میں آپ اس حقیقت سے آگاہ ہو پچکے ہیں کہ اخلاق کی پاکیزگ اور اخلاقی نسیلتوں کا حصول اعمال صالحہ کے مکر رور مکر رانجام دینے ہی سے ممکن ہے اور اس میں دومسلک اور مکتب فکر ہیں کہ جن میں سے کسی ایک کا انتخاب واختیار ناگزیر ہے:

يبهلامسلك: (دنياوي فوائد كولمحوظ ركهنا)

اس مسلک کی بنیا د تہذیب نفس میں فضیلتوں کے دینا وی فوائداوران علوم ونظریات اور آراء کو ملحوظ رکھنا ہے جولوگوں کے پسندیدہ ہیں جیسا کہ کہا جاتا ہے:

عفت و پا کدامنی (اپنے آپ کونتی عادات و اعمال سے بچانا) اور قناعت کرنا، جو پھھ اپنے پاس ہے اس پر راضی رہنا اور جو پچھ دوسروں کے پاس ہے اس میں ہر گز توجہ ودلچیس نہ لینا' دواچیسی صفتیں ہیں اور بیلوگوں کی نظروں میںعزت و عظمت کے حصول کا سبب بنتی ہیں اورعوام الناس میں جاہ واحتر ام کاموجب ہیں چبکہ شہوت پرستی' ذلت ولیستی اور فقر ونا داری کا

> طمع ولالحج پاکیز فنس کوآلودہ کردینے کاموجب ہے۔ علم عوام میں مقبولیت اورخواص میں عزت واحتر ام اورانس ومحبت دلا تاہے۔

علم، آنکھی طرح ہے کہ ہر کمروہ و نا پیندیدہ چیز کی نشاندہی کرتا ہے تا کہ انسان اس سے نج سکے اور ہر مجوب و پیندیدہ چیز کوانسان کے سامنے جلوہ گر کرتا ہے تا کہ انسان اسے حاصل کر سکے جبکہ جہالت اندھے پن کے سوا پھی جم نہیں۔ علم، انسان کی حفاظت کرتا ہے جبکہ مال کی حفاظت انسان خود کرتا ہے۔

شجاعت وبہادری ، ثبات نفس لاتی ہے جس سے انسان پراکندگی ، افکار سے محفوظ ہوجاتا ہے اور غالب ہونے یا مغلوب ہونے دونوں صورتوں میں لوگوں کی طرف سے قدر دانی و تحسین کا مستحق تھہرتا ہے جبکہ ڈر لوک آ دمی ایسانہیں ہوتا کیونکہ اگروہ غلبہ پالے تو اسے اس کے لیے حسن انفاق کا تام دیا جاتا ہے اور اگر شکست سے دو چار ہوتو اس کی فدمت ہوتی

عدل وانصاف، راحت جاں اور سکون نئس سے عبارت ہے کہ اس سے انسان اذیت ناک شختیوں سے نجات پالیتا ہے اور یہی حقیقی معنی میں زندگی ہے جومرنے کے بعد حاصل ہوتی ہے کیونکہ اس میں نیک نامی ملتی ہے لوگ ہمیشہ اچھے الفاظ میں یاد کرتے ہیں خوبیاں بیان کرتے ہیں اور دلوں میں محبت پیدا ہوتی ہے۔

یہ ہے وہ شہور و معروف مسلک کہ جے قدیم زمانہ سے بونانیوں اور دیگر دانشوروں نے علم اخلاق کی بنیا د قرار دیا ہے لیکن قرآن مجید میں اسے اخلاقیات کی اساس نہیں بنایا گیا اس کی وجہ یہ ہے کہ اس مسلک ونظر ریم میں عوام الناس کے نقطء نظر کواصلی و بنیا دی حیثیت دی گئی ہے اور اس بات کو طحوظ رکھا گیا ہے کہ عوام الناس کس چیز کو اچھا اور قابل تعریف اور کس چیز کو برا اور لائق مذمت سمجھتے ہیں۔ اس طرح معاشر ہے میں کون می چیز سخت اور کون می قبیح مجھی جاتی ہے لہٰذا جس چیز کو معاشر ہے میں اچھا سمجھا جاتا ہوا سے اس خلاق ہے لیکن قرآن مجید نے اعلاق کے معیار کواس سے بالاتر قرار دیا ہے اور صرف عوام الناس کے بال قابل تعریف یالائق مذمت ہونا اور دنیا وی فوائد کا حامل ہونا ہی نہیں بلکہ اخروی ثواب و جزا کو بھی طمح فل رکھا گیا ہے اور قرآن میں جہال کہیں بھی دنیا دی فوائد یا عوام الناس کے بال قابل تعریف و لائق مذمت ہونے کی بات ہوئی ہے اس کی بازگشت بھی اخروی ثواب و عقاب کی طرف ہوتی ہے اس کی بازگشت بھی اخروی ثواب و عقاب کی طرف ہوتی ہے ملاحظہ ہو:

سوره ءلقره ، آیت • ۱۵:

وَحَیْثُ مَا کُنْدُمْ فَوَلُوْاوُجُوْهَکُمْ شَطْرَهٔ لِلَّلَّایِکُوْنَ لِلنَّاسِ عَلَیْکُمْ حُجَّةٌ (اورتم جهال کہیں بھی ہواپنے منداس ( کعبہ ) کی طرف کرلوتا کہلوگوں کوتم پر ججت قائم کرنے کا موقعہ ندل سکے '' انہیں تمہارے خلاف بات کرنے کا ثبوت ندل جائے )

اس آیت میں خداوند عالم نے ثبات نفس اور عزم واستقلال اختیار کرنے کی وعوت دی ہے اور اس کی وجہ لِمَّلًا یکُونَ .....کے الفاظ سے لوگوں کو ججت قائم کرنے کا موقعہ فراہم نہ کرنا۔ قرار دیا ہے۔

سوره ءانفال، آيت ٢ سم:

O وَلاتَنَازَعُوافَتَفْشَلُواوَتَنْهَبِينِكُمُمُواصُيِدُوانن

(آپس میں جھکڑانہ کرو ورنہ کمزور ہوجاؤ کے اور تمہاری ہواجاتی رہے گی (طاقت ختم ہوجائے گی) اور تم صبر اختیار

(5)

اس آیت میں صبر کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور اسکی وجہ بیقرار دی گئی ہے کہ صبر نہ کرنا اور آپس میں جھگڑا کرنامعاشرے میں تمہاری پراکندگی وضعف آشفتگیءاحوال اور قٹمن کے جری ہوجانے کا سبب بٹیا ہے۔ سورہ عثور کی ہ آیت ۳۳:

O وَلَمَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَٰلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُوٰمِ ...،

(جۇخص مېراختياركرے اورمعاف كردية ويكى پختداراده (عظمت كى نشانى) ہے۔

اس آیت میں خداوند عالم نے صبر کرنے اور معاف کردینے کی دعوت دی ہے اور اس کی وجہ بیذ کر کی ہے کہ ایسا کرناعزم وبلند ہمتی اور عظمت سے عبارت ہے۔

ندکورہ بالا تینوں آیتوں اور ان جیسی دیگر آیات شریفہ میں اگر چہ بظاہر دنیاوی فوائد کواحکامات کی وجہ اور سبب ومقصد قرار دیا گیا ہے کیکن در حقیقت ان سب کی بازگشت آخرت کے ثواب واجر اور عقاب وسزا کی طرف ہے۔

دوسم المسلك : (اخروي فوائدكومد نظر قرار دينا)

اخلا قیات کے باب میں دوسرا مسلک سے کہ انسان صرف اخروی فوائد کو طحوظ رکھے چنانچہ اس سلسلہ میں قرآن مجید میں کثرت کے ساتھ مطالب موجود ہیں، چندآیات ملاحظہ ہوں:

موره ءتوبه، آیت ااا:

وَ إِنَّاللَّهَ اللَّهَ الْمُتَّرِى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمُ وَ أَمُوَالَهُمُ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ (خداوندعالم نے مونین سے ان کی جانیں اور ان کے اموال خرید لیے ہیں تا کہ انہیں جنت ملے)

سوره ءزمر،آیت • ا:

وَانَّهَايُو فَى الصَّلِوُونَ اَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ ٠٠٠، (صَبر كرنے والوں كوان كا يورا يورا اجرو واب بغير صاب كو يا جائے گا)

سوره وبقره ، آیت ۲۵۷:

O اَللهُ وَكُنُّ الَّذِينَ امَنُوا لا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الطَّلُتِ إِلَى النُّوْرِي ۗ وَالَّذِينَ كَفَرُوۤا اَوْلِيَّكُهُمُ

الطَّاغُوْتُ لَيُخْرِ جُوْنَهُمْ مِّنَ النُّوْسِ إِلَى الظُّلُتِ الْوَلَيِكَ أَصْحِبُ النَّاسِ هُمُ فِيهَا خَلِدُونَ، (الله ولى وسر پرست ہے ان لوگوں کا جوابمان لائے وہ انہیں تاریکیوں سے نکال کرروشیٰ کی طرف لے آتا ہے اور جولوگ کا فر ہیں ان کے اولیاءوسر پرست طاخوت ہیں جوانہیں نور سے دورکر کے تاریکیوں میں ڈال دیتے ہیں یہی لوگ جہنی ہیں اور ہمیشداس میں رہیں گے )

سوره ءابراجيم ،آيت ۲۲:

إِنَّ الظُّلِمِينَ لَهُمْ عَنَ ابَّ الِيُمَّ

(یقیناظالموں کے لیے در دناک عذاب ہے)

ان آیات کی ما نند مختلف موضوعات کے خمن میں دیگر کثیر آیات موجود ہیں اور انہی آیات سے کمق دیگر آیات بھی ہیں مثلاً:

#### سوره وحديد، آيت ۲۲:

مَا اَصَابَمِن مُّصِيْبَةٍ فِالْاَرْضِ وَلاقِ اَتَفُسِكُمْ اِلَّافِيُ كِتْبٍ مِّنْ قَبُلِ اَنَّ نَبْرَ اَهَا اِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ مَسَيْرٌ عَلَى اللهِ مَسَيْرٌ

(نہیں کوئی مصیبت ایسی جوز مین میں آتی ہے اور نہتمہاری جانوں میں مگرید کہ وہ کتاب میں اس سے پہلے کہ ہم ان (جانوں) کو پیدا کریں موجود ہے کیکام اللہ کے لیے بہت آسان ہے)۔

اس آیت مبارکہ میں کسی امرکی بابت افسوں کرنے یا خوش ہونے سے اجتناب کرنے کی ترغیب دلائی گئی ہے کیونکہ سب بچھ خدا کی طرف سے ہوتا ہے اور جو ہونا ہوتا ہے وہ ہوکر دہتا ہے، جو چیز کتاب تقذیر میں لکھی جا چکی ہے اسے کوئی انہیں سکتا اور جو چیز مقد رنہیں کی گئی اسے کوئی انہیں سکتا سب کچھ خدا کے فیصلوں ۔ قضاء وقد رکے ساتھ وابت ہے لہذا کسی مومن کو مادی چیز سے محرومی پر افسوس کرنا اور کسی چیز کے حصول پرخوش ہونا بے سود ہا دراس طرح کے لغود بے فائدہ کام کسی مومن کو جو بی عقیدہ رکھتا ہوکہ تمام امور کی باگ و درخدائے قدوس کے ہاتھ میں ہے زیب نہیں دیتا جیسا کہ خدائے خودار شاوفر مایا ہے: صورہ ء تفاین، آیت اا:

مَا اَصَابَ مِنْ مُّصِيدَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَمَنْ يُّؤُمِنُ بِاللهِ يَهْ بِ قَلْبَكَ . . . ،
 (جومصیبت بھی آتی ہے وہ خدا کے اذن سے آتی ہے اور جو شخص خدا پر ایمان رکھتا ہے خدا اس کے دل کی ہدایت

فرما تاہے)

بنابرایں بیآ یا ہے بھی پہلی آیا ہے جیسی ہیں کہ جن میں اخلاقیات کی اصلاح کاہدف اور مقصد اعلی عظیم اخروی فوائد کا حصول قرار دیا گیا ہے اور وہ فوائد حقیقی کمالات ہیں نہ بیر کہ صرف خیال و گمان کی صد تک کمالات ہوں 'تاہم ان آیات میں اصلاح اخلاق میں ملحوظ اخروی فوائد سے حقیقی کمالات سے حصول کی بنیا دقشاء وقدر پر پخته اعتقاد خدائی اخلاق اپنانا خدا کے اساء حنی اورعظیم و پاکیزه صفات الهیه اوران جیسے دیگرامور کی طرف بھر پورتو جدوالتفات رکھنا (انہیں ہمیشہ مدنظر رکھنا اور اساس عمل قرار دینا) ہے۔

ايك البم سوال اوراس كاجواب

مذكوره بالا مطالب كے بیش نظر بیسوال ممكن ہے كما كرسب کھے تضاء وقدر كى بنیاد پر ہوتا ہے اور ہم نے بھی تمام امورکواسی اعتقاد کی روشنی میں دیکھنا ہے کہ ان کی اساس قضاء وقدر ( خدائی فیصلہ ) ہے تو پھرانسان کے (اختیار ) کی کوئی قیمت ہی باتی نہیں رہتی اور یہ بات بھی لغوو بے معنی ہوگی کہ بیرعالم عالم اختیار ہے اور انسان اس میں اپنے اختیار کے ساتھ عمل کرتا ہے جب انسان کے اختیار ہی کی نفی ہوجائے تونضیلتیں اور اخلاق حسنہ وصفات جمیلہ بے اثر ہوجا نمیں گی کیونکہ ان سب کی قدر واہمیت انسان کے اختیار کی وجہ سے بےلہذا جب اختیار ہی نہ ہو بلکہ سب کچھ تضاء وقدر اور خدائی فیصلہ سے وقوع یذیر ہوتو اس صورت میں اخلاق وصفات کی کیا حیثیت باقی رہے گی بلکداس سے توعالم طبیعت کا نظام ہی درہم برہم ہوجائے گا اس کی وضاحت یوں ہے کہ اگر صفت صبرو ثبات اور ترک مسرت وغم کی خوبی اس نسبت سے مانی جائے کہ بیسب پچھلوج محفوظ مِن لَكُما مِواجِ اور خدا كَ حتى و مطيشه امر وفيلد سے جبيا كر سابقة آيت (مَا آصَابَ مِنْ مُنْصِيْبَةٍ إلَّا بإذْنِ اللهو٠٠٠) ہے بھی واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے تواس صورت میں بیربات سمجے ہوگی کہانسان حصول رزق کی کوشش ہی نہ کر ہے (روزی کی تلاش میں نہ نکلے )اور نہ ہی کسی کمال کو حاصل کرنے کی سعی کرے اور ندکسی برائی وقتیح فعل وعاوت کوترک کرے بلکہ ان سب کو قضاء وقدر سے منسوب کرے اور جب اس سے بوچھا جائے کرتونے مال ودولت یا کمال کے حصول کی کوشش کیوں نہیں کی یا اپنے آپ کوصفات جمیلہ سے مزین اور فتیج عادات سے منزہ کیوں نہیں کیا تو جواب میں کہے کہ بیسب پچھ قضاء وقدراور خدا کے حتی فیصلہ سے ہوتا ہے اور جو ہونا ہے وہ وہوکر رہتا ہے اس لیے میری کوشش کا فائدہ ہی کیا؟ بنابرایں تضاء وقدر كاعقيده انسان كوطلب رزق سے بازر كھتا ہے اور ق كے دفاع سے ركنے كى ترغيب ولاتا ہے كيونك جب بيبات ذ بن نشین ہوجائے کہ سب کچھلوح محفوظ میں لکھا ہوا ہے اور جو کچھ مقدر .....خدائی فیصلہ ..... ہو چکا ہے وہ واقع ہوکرر ہے گا تو پھر کسی کمال کے حصول کی کوشش کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ ہرچیز کوخدا کے حتی فیصلے کے طور پر مان لیا جائے ظاہر ہے کہ اگر ہیہ سب درست ہوتو کسی کمال کے (کمال) ہونے کی حیثیت ہی ختم ہوجائے گ۔

اس کے جواب میں عرض ہے کہ ہم قضاء وقدر کی بحث میں اس سوال کا واضح جواب دے چکے ہیں اور بیابات ذکر کر چکے ہیں کہ انسان کا عمل کسی چیز کے وقوع پذیر ہونے کے علل واسباب میں سے ایک جزء ہے اور بیا یک مسلم حقیقت ہے کہ ہر معلول ومسبب اپنے وجود میں آنے کے لیے علت وسبب اور علت وسبب کے تمام اجزاء کا محتاج ہوتا ہے۔ البذاکس کا بیہ کہنا کہ چونکہ میراسیر ہونا یا سیر نہ ہونا قضاء وقدر الہی میں طے ہو چکا ہے اور کتاب نقدیر میں لکھا جاچکا ہے اس لیے مجھے کھانے بینے کی کیاضرورت ہے انتہائی غلط اور احتقانہ بات ہے کیونکہ سیر ہونا معلول ہے اور وہ علت کے بغیر حاصل نہیں کھانے پینے کی کیاضرورت ہے انتہائی غلط اور احتقانہ بات ہے کیونکہ سیر ہونا معلول ہے اور وہ علت کے بغیر حاصل نہیں

ہوسکتا بنابرایں بااختیار کھانا پینا چونکہ سیر ہونے کی علل واسباب میں سے ایک ہے اس لیے سیر ہونا کسی بھی ایک علت وسب یا کسی سب کے الیگ جزء کے بغیر ممکن نہیں اور بیرتونہایت نا دانی و جہالت بلکہ واضح غلطی ہے کہ انسان کسی معلول کے وجو دکواس کے علل واسباب یا کسی ایک علت وسبب کے بغیر تسلیم کر ہے۔

علت دمعلول کی بابت عام طور پر علم فلفہ میں تفصیل کے ساتھ بحث کی جاتی ہے لیکن علم فلفہ کے دیگر موضوعات و مطالب کی طرح ہے بھی ایک عقلی و فطری مسلمہ حقیقت ہے جس کا انگار بدیہیات کے انگار کے مترادف ہے کیونکہ کی چیز کا وجود میں آناس وقت تک کیوکڑمکن ہوسکا ہے جب تک اس کے تمام علل واسبب موجود نہ ہوں کہ اگر ایک سبب بھی کم ہوتو ہے کہ کو وجود میں آنے کے ایک سوعلی واسبب بیں تو ان میں سے ننا نو ب اسبب بیا ہے جائے کی اورائیک سبب نہ یا پاجائے تب بھی وہ چیز وجود میں آنے کے ایک سوعلی واسبب بیں تو ان میں سے ننا نو ب کہی نسبت رکھتا ہے ۔ انگر اس کے علاوہ دیگر اسباب موجود بھی ہوں تب بھی انسانی افعال وجود میں آنے اسبب کی علاوہ دیگر اسباب موجود بھی ہوں تب بھی انسانی افعال وجود میں نہ آسبب بھی کی وہ چیز وجود میں نہیں کہا اس کے علاوہ دیگر اسباب موجود بھی ہوں تب بھی انسانی افعال وجود میں نہ آسبیں گے ، تا ہم اس کا مطلب ہرگز یہ نہیں کہار اس کے علاوہ دیگر اسباب موجود بھی ہوں تب بھی انسانی افعال وجود میں آنے کے دیگر متعدد اسباب وعلت کی ضرورت ہی نہیں بلکہ حقیقت امر بیہ ہے کہانیان کا ادادہ و اختیار اس کے افعال کے وجود میں آنے کے دیگر متعدد اسباب وعلی ہے البندا اس کے نغیر دیگر اسباب بے اثر بیں اور دیگر اسباب کی ہے البندا اس کے نغیر دیگر اسباب بے اثر بیں اور دیگر اسباب کی ہوئے اور انسان سے منسوب کی بھی فعل کی نسبت انسان کی نسبت انسان کی تمام افعال اورائی طرح اس کی معاشرتی زندگی کے تمام امور میں بنیاد کی حوالہ کی نیادہ واختیار کے بعد کے دیگر اسباب کو نظر انداز کر حیثیت معاول کا ناتا بل انکاراصول ہے دیگر سبب بنیا ہوے عقل کے ساتھ انہ ہو گا کہ انسان کی زندگی کے تمام افعال اورائی طرح اس کی معاشرتی زندگی کے تمام امور میں بنیاد کی حدیثیت معاشرتی کو دیور ہے دیگر اسباب کو نظر انسان کے تمام افعال افرائی معاشرتی علت و معلول کا ناتا بل انکاراصول ہے دیگر سبب بنیاد کی علت و معلول کا ناتا بل انکاراصول ہے دیگر ہوتے معلول کا ناتا بل انکاراصول ہے دیگر سبب بنیاد کی حدیثیت میں در جرم

بنابرای بید بات ہرگز درست نہیں کہ انسان (اختیار) کی مسلمہ حقیقت کو بے اثر بہجھ کرنظر انداز کرد ہے جبکہ ای پر انسان کی دنیادی زندگی اور اخروی سعادت و شقاوت کا دارو مدار ہے اور وہی (اختیار) انسان کے تمام افعال واحوال کی علتوں کے اجزاء میں سے ایک ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ بدبات بھی یا در ہے کہ جس طرح انسان کے (ارادہ واختیار) کو اس کے افعال واعمال کی علتوں اور اسباب کی فہرست سے خارج نہیں کیا جاسکتا اور بہنیں کہا جاسکتا کہ انسان کے افعال واحوال میں اس کے ارادہ واختیار کا کوئی دخل نہیں اس طرح بیجی ہرگڑ سے خہوط کہ صرف ارادہ واختیار ہی کوسب بچر بہتھ لیا جائے اور اور کہا جائے کہ موجودات عالم لیا جائے اور اسباب کا کہ جن میں سرفہرست ارادہ الی ہے انسان کے ارادہ واختیار میں کوئی دخل ہی نہیں اس طرح کا اور کا نات کے لل واسباب کا کہ جن میں سرفہرست ارادہ الی ہے انسان کے ارادہ واختیار میں کوئی دخل ہی نہیں اس طرح کا نظر یہ کئی خرموم و ناپند یدہ صفات کا سبب بن سکتا ہے مثلا خود پندی تکمر بخل بیجافرح وسردراور غم واندوہ وغیرہ سیا

نبان کی جہالت کی نشانی ہے کہ وہ کہے کہ یہ اور میں ہی ہوں جس نے بیکام انجام دیا ہے اور میں ہی ہوں کہ جس نے فلال کام کوترک کر دیا ہے، اس کا یہ کہنا ہی اس کی خود پیند کی تکبر اور بڑائی یا بخل کا سبب بنا ہے حالانکہ وہ اس حقیقت سے بہنر ہے کہ اس کے ناقص ونہایت معمولی ارادہ واختیار سے باہر ہزاروں اسباب موجود ہیں کہ اگر وہ سب کے یکجانہ ہوتے تو اس کے ارادہ واختیار کا اثر ہی ظاہر نہ ہوتا اور وہ ہر گز پچھانجام نہ دے سکتا طائل ہے وہ جو یہ کہتا ہے کہ اگر میں فلال کام کر لیتا تو جھے یہ نقصان نہ پنچتا یا میں فلال نفع سے محروم نہ ہوتا جبکہ وہ نا دان اور ناسجھ آدمی اس بات سے فافل ہے کہ اسے نقصان پہنچنے یا نفع سے محروم نہ ہوتا جبکہ وہ نا دان اور ان ہزاروں علی واسباب میں سے اگر ایک سبب بھی کم ہوجائے تو نقصان چنچنے یا نفع سے محروم کی راہ ہموار ہوجاتی ہے خواہ انسان کا ارادہ واختیار موجود ہی کول نہ ہو کیونکہ اس کا ارادہ واختیار خود بھی ان متعدد علی واسباب سے وابستہ ہے جوانسان کے اختیار کی صدود سے خارج ہیں گویا اختیار خود اختیار کی جزئیس ہے۔

ندکورہ بالامطالب جوکہ قرآنی حقائق کی جھلک اور تعلیمات الہید کا مصل ہے ہے آگاہی حاصل کرنے اور زیر بحث موضوع سے مربوط آیات شریفہ میں غور وفکر اور تدبر کرنے سے آپ بخو بی مجھ سکتے ہیں کہ قرآن مجد صرف بعض اخلاتی امور کی اصلاح کی نسبت قضا وقدر اور (کتاب محفوظ) کی طرف دیتا ہے نہ کہ ہرچیز کوان سے منسوب کرتا ہے چنانچہ وہ افعال وصفات یا احوال وصلاحیتیں کہ جن کی نسبت قضاء وقدر کی طرف دینا انسان کے ارادہ واختیار کی نفی اور اس کے بے اثر و بے دخل ہونے کا سب بنتا ہے قرآن مجید ہرگز ان کی نسبت قضاء وقدر کی طرف منبیں دیتا بلکہ اس سے بالاتر میکہ انہیں قضاء وقدر کی طرف منسوب کرنا غلط و تا درست قرار دیتا ہے اور اس کی سخت مذمت بھی کرتا ہے چنانچہ ارشاو ہوا۔

سورهءاعراف،آيت ۲۸:

وَ إِذَا فَعَكُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا ابْآءَنَا وَ اللهُ اَمَرَىٰ بِهَا ۖ قُلُ إِنَّ اللهَ لَا يَامُرُ
 بالْفَحْشَآءِ ۖ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَبُونَ ،

(اورجب دہ کوئی براکام انجام دیتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کو بھی اس پر پایا ہے (دہ بھی ایسا ہی کرتے ہیں) اور خدا نے بھی ہمیں اس کا حکم نیس دیتا آیا تم خدا پروہ کی کرتے ہیں) اور خدا نے بھی ہمیں اس کا حکم دیا ہے ان سے کہد دیجئے کہ خدا کسی برے کام کا حکم نہیں دیتا آیا تم خدا پروہ کچھ کہتے ہو جو تم جانتے نہیں)۔ خدا کی طرف غلط نسبت دیتے ہواور اپنی جہالت کی وجہ سے اسے مورد الزام تھبراتے ہو؟ .....،

لیکن وہ امور کہ جن میں قضاء وقدر کی طرف نسبت نہ وینا انسان کے استقلال واختیار کے اثبات کی ولیل بنا ہے اور پیشوت فراہم کرتا ہے کہ انسان اپنے افعال وامور میں اپنی صلاحیتوں کے استعال کی بابت خودمخار ہے اور کسی کا محتاج نہیں بلکہ ہرایک سے بے نیاز ہے تو قرآن مجیدان کی بابت قضاء وقدر کی حقیقت کو واضح کرتے ہوئے لوگوں کو ہدایت کا سیدھاراستہ دکھا تا ہے وہ راستہ کہ جس پر چلنے والا بھی بھٹک نہیں سکتا اور قرآن مجید میں ان امور کی قضاء وقدر کی طرف مخصوص

انداز میں نسبت دینے کا مقصد صرف یہ ہے کہ قضاء وقدر کی بابت غلط نظریات کی بنیاد پر پیدا ہونے والی وناپسندیدہ و مذموم صفات کی نئخ کنی ہوجائے تا کہ انسان ناآگا ہی کا شکار ہوکر کسی چیز کے حصول پر اپنے تئیں اثرا تا نہ پھرے اور کسی چیز سے محرومی پرمغموم نہ ہو، مثلاً مالدارلوگوں کو اللہ کی راہ میں خرچ کرنے (انفاق) کی ترغیب دلانے کے لیے ان اموال کی نسبت خدا کی طرف دے کر پول ارشا دفر مایا:

سوره ونوره آيت ۱۳۳:

O وَاتُوهُمْ مِّنْ مَّالِ اللهِ الَّذِينَ التَّكُمُ ...

(اورتم انہیں دو۔ اللہ کے۔اس مال سے کہ جواس نے تمہیں عطافر مایا)

اس آیت میں مال کے عطا کرنے کی نسبت اللہ کی طرف اس لیے دی گئی ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ جو مال انسان حاصل کرے اسے اپنی نا دانی کی وجہ سے اپنی توت بازوکا نتیجہ بھے کرخوش ہواور جو مال اس کے ہاتھ سے چلا جائے اس کی بابت بھی اپنی نا دانی و جہالت کی بنیاد پر حزن و ملال کرے بلکہ اپنے اموال کوخدا کا عطیہ سمجھے اور اسے خدا کی راہ میں خرج کرے تا کہ عظاوت کی بیا کیزہ صفت سے مزین اور بخل کی مذموم عادت سے مزہ ہو۔

اس طرح (انفاق) کے بارے میں واضح الفاظ میں ارشا وہوا

سوره ء بقره ، آبیت ۳:

O وَمِمَّامَ زَتْنَهُمُ يُنْفِقُونَ...،

(اورجو کھے ہم نے انہیں رزق دیااس میں سے انفاق ۔اللہ کی رضا کے لئے ۔کرتے ہیں)

اس آیت میں انفاق یعنی اللہ کی رضاوخوشنودی کے لیے مال خرچ کرنے کی صفت کے ساتھ رزق عطا کرنے کی نسبت اللہ کی طرف دی گئ ہے ( سَرَزَ قَنْهُمُ ) اور مال ودولت کو اللہ کے دیئے ہوئے رزق سے موسوم کیا گیا ہے تا کہ لوگوں کو خدا کی راہ میں خرچ کرنے کی ترغیب دلائی جا سکے۔

ایک اورمقام پر یون ارشاد موا:

سوره ءکهف،آیت ۲ و 4:

٥ فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى اثَارِهِم إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوْا بِهٰنَ الْحَدِيثِ آسَفًا ۞ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْاَرْضِ زِيْنَةً لَّهَا لِنَبْلُو هُمْ آيُّهُمُ آحْسَنُ عَمَلًا،

(شایدآپان کے پیچپاس غم میں ہی اپنی جان دے دیں کے کدانہوں نے قرآن کوئیس مانا ہم نے جو پھے بھی روئے زمین پرموجود ہے اسے زمین کی زینت بنایا ہے تاکہ ہم ان کا امتحان لیس کدان میں سے اچھا عمل کرنے والا کون ہے)

اس آیت میں خداوندعالم نے پینمبراسلام کو کفار کے اسلام ندلانے پرغم کرنے سے اس لیے منع کیا ہے کہ ان کا

اسلام ندلانا - کفر پرباقی رہ جانا - خدا پران کے غلبہ کی دلیل نہیں بلکہ ایک خدائی امتحان و آزمائش ہے کیونکہ خداوندعالم نے روئے زمین کی تمام چیزوں کواس لیے بنایا تا کہ ان کے ذریعے لوگوں کوآ زمائے کہ ان میں سے بہتر عمل کرنے والا - اللہ کی دی ہوئی نعتوں کی صبح قدر کرتے ہوئے انہیں اس کے علم کے مطابق استعال میں لانے والا -کون ہے -

یہ ہے دوسرے مسلک ونظریہ کا خلاصہ کہ جواصلاح اخلاق کی بابت انبیاءالہی کاطریقہ و کمتنب فکروعمل رہاہے اور اس مسلک ونظریہ کے بارے میں قرآن مجیداور دیگرآسانی کتب میں متعدد شواہدیائے جاتے ہیں۔

تنيسرامسلك ونظربير

قرآن مجید میں اصلاح اخلاق کی بابت ایک اور مسلک و نقطہ فظر پایا جا تاہے جو صرف اسی مقدس و قطیم کتاب خدا سے خصوص ہے اس کے علاوہ کی دوسری آسانی کتاب گزشتہ انبیاء کرام علیم السلام کی مقدس تعلیمات اور حکماء البی کے آثار فکری میں اس کا کوئی اشارہ نہیں ماتا اور وہ سے کہ دوحانی وعلمی لحاظ سے انسان کی تربیت اس طرح سے کی جائے کہ اس کے وجود میں علوم ومعارف گھر کرلیں تا کہ ان علوم ومعارف کے ہوتے ہوئے ردائل واخلاقی پستیاں جنم ہی نہ لے سکیل دوسر سے لفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ دو اُئل واخلاقی پستیاں جنم ہی نہ لے سکیل دوسر سے لفظوں میں یوں کہا جا سے باتھ باؤں مارے جا کیں بلکہ علوم ومعارف کی مدد سے میچ تربیت کی بنیاد پر رذائل واخلاقی پستیوں کے جنم لیے کہا مراستے بند کرد ہے جا کیں تا کہ وہ وجود ہی نہ یا سکیں۔

اس کی مزید وضاحت بول ہے کہ ہروہ کام جوخدا کے علاوہ کسی دوسرے کے لیے انجام دیا جائے اس کا سبب ان دو میں سے کوئی ایک ہوگا:

> ا۔ جس کے لیے وہ کام انجام دیا گیا ہے اس کے ہاں عزت کے حصول کی خواہش! ۲۔اس سے ڈرتے ہوئے اوراس کی قوت وطاقت سے خوفز دہ ہوکر! لیکن قرآن مجید میں خداوند عالم نے ان دونوں چیزوں کے بارے میں یوں ارشاد فرمایا:

> > سوره ء يونس، آيت ۲۵:

اِنَّ الْعِزَّةَ بِللْهِ جَبِينَعًا ٠٠٠،
 (یقینا ہرطرح کی عزت اللہ کے لیے ہے)

سوره ء بقره ، آیت ۱۲۵:

0 اَنَّالْقُوَّةَ بِنِيهِ جَبِيْعًا...،

(یقینا ہرطرح کی قوت وطاقت اللہ کے لیے ہے) ف

جو خص سی عقیدہ رکھتا ہوکہ ہرطرح کی عزت اور ہرطرح کی قوت وطاقت اللہ تعالیٰ کے پاس ہے اور اسے سیح طور پر

اس پا کیزہ حقیقت سے آگا ہی حاصل ہوجائے تواس کے دل میں نہ توریا کاری وظاہر سازی کی کوئی خواہش پیدا ہوگی اور نہ ہی وہ غیر خدا سے خوف کھائے گا، نہ غیر خدا سے کوئی امید وابستدر کھے گا بلکہ سی بھی سلسلے میں غیر خدا کا سہارانہیں لے گا بہر حال جب بید وہ باتیں (ہر طرح کی عزت اور ہر طرح کی توت وطاقت کا خدا کے پاس ہونا) کسی شخص کے دل میں بقین کی حد تک پہنے جا میں اور وہ ان کی بابت کسی شنم کے شک وشبہ یا جہل و کم علمی کا شکار نہ ہوتو اس کا نتیجہ بیہ وگا کہ بید و پا کیزہ حقیقتیں اس کے لوح دل کورڈ اکل واخلاقی پستیوں کی گندگی سے پاک کردیں گی اور اس کے دامن وجود سے رزائل اور ندموم و کروہ صفتوں کے داخ ہمیشہ جمیشہ کے لیے دھودیں گی اور ان کی جگہ نہایت پاکیزہ صفات کو جاگزین کرکے اس کے دل کوان صفات سے مزین کردیں گی:

تقوائے الی ،

خداکے ہاں عزت پانے کی تمناء اڈ

عزت نفس،

جذبهءاطاعت پروردگار،

خضوع وخشوع،

دل میں خدائے قدوس کی عظمت و کبریائی وہیبت کا زندہ احساس

اورخدا کے علاوہ ہرایک سے بے نیازی واستغناء کاعلمی عملی اعتقاد وغیرہ۔

چنانچ فداونداعالم نے اپنے مقدس کلام میں بارباراس بات کا تذکرہ فرمایا ہے کہ حقیق ملکیت فدائی کے لیے ہے (ان المملك الله) اور جو کچھ بھی آسانوں اور زمین میں ہے سب خدا کی ملکیت ہے (ان له مافی السبوات والارض) والارض) اور آسانوں و زمین کی مالکیت صرف خدا کے لیے ہے (ان له ملك السبوات والارض) ان آیات کے بارے میں تفصیلی تذکرہ کی باربوچکا ہے ان آیات شریفہ میں ملکیت کا ذکر ہواہے جس کی حقیقت ہے کہ اس کے ہوتے ہوئے در ان الله مل قدرت واختیار رکھتا کے ہوتے ہوئے در بار کی حقیق ہے ہو ہر چیز پر کھمل قدرت واختیار رکھتا ہے ، وہی ہر چیز کا حقیق مالک ہے ، ہر چیز اس کی محتاج ہے ، موجووات عالم میں سے کوئی شے اس سے بے نیاز نہیں ، خداوند عالم ہر چیز کی ذات اور اس کی ذات سے مربوط تمام اشیاء کا مالک ہے ، جو خص ملکیت کی اس حقیقت کوت کیم مربوط تمام اشیاء کا مالک ہے ، جو خص ملکیت کی اس حقیقت کوت کیم کر لے اور اس پر پخت علی اس کی ختاج ہر شے استقلال و بے نیاز کی سے محروم دکھائی دے گی اور پھروہ کی صورت میں بھی غیر خدا کی خوشنود کی اور اس کے ہاں عزت پانے کی استقلال و بے نیاز کی سے محروم دکھائی دے گی اور پھروہ کی صورت میں بھی غیر خدا کی خوشنود کی اور اس کے ہاں عزت پانے کی گی تمنانہ کرے گا اور شدا کے علاوہ کی سے دل لگا کے گائے تک کے سامنے اظہار غیر وضوع کریگا اور دیکسی کا خوف وامید اس کے دل میں پیدا ہوگ خدا کی رضا وخوشنود کی کے بیے نیتو کی چیز کے حصول پرخوش اور اس سے لطف اندوز ہوگا اور نہ کی یر کے حصول پرخوش اور اس سے لطف اندوز ہوگا اور نہ کی یر

سہارا و بھر وسرکرے گا اپنے تمام امور خدا کے سپر دکرے گا اور تمام موجودات عالم سے بے نیاز ہوکرا پی تمام تر توجہ والنفات کامرکز خدا کی ذات کو قرار دے گا' خلاصہ بیکہ نہ تواس کی نگاہ خدا کے سواکسی پر جے گی اور نہاس کا دل خدا کے علاوہ کسی کو چاہے گا بلکہ وہ ہرلحہ اور ہر حال میں خدا کی طلب میں رہے گا وہ خدا کہ جو بمیشہ باقی رہنے والا ہے ،جس پر فنا و نا بودی سا یہ فکن نہیں ہو سکتی، وہ خدا کہ جو بمام موجودات عالم کے ختم ہوجانے کے بعد بھی باقی وموجو در ہے گا' وہی اس کا مطلوب ہوگا اس کے سواکوئی چیز اس بندہ ،مومن کے دل کواپن طرف متوجہ نہ کر سکے گی اور وہ بمیشہ باطل سے دوری ونفر ت اور ذات حق تعالی سے قرب و مجت کواپنا شعار بنائے گا کیونکہ اس کی نظر میں ذات اقدس خداوند عالم کے علاوہ کسی چیز بلکہ خودا ہے آ پ کی کوئی وقت و حیثیت نہیں اور اس کا مطلب و مقصود صرف ذات حق تعالی ہے کہ جس نے اسے عدم سے وجود عطافر ما یا اور اسے نیمت حیات بخشی۔

بہر حال اصلاح اخلاق کی بابت قرآن مجید کے خصوص مسلک واصول کے بارے میں متعدد آیات موجود ہیں جن میں سے چند بطور نمونہ ومثال ذکر کی جاتی ہیں، ملاحظہ ہو:

سوره ءطه،آیت ۸:

سوره ءانعام،آيت ۱۰۴:

﴿ إِلَّهُ مَا لِللهُ مَن تُكُمُ آلاَ إِللهَ إِلَّا هُوَ ۚ خَالِقٌ كُلِّ شَيْءَ ...)
 ﴿ يَهِي خداتمها را يروردگار ہے، اس كے سواكوئى معبود نہيں وہ ہر چيز كا خالق ہے )

سوره ء سجده ، آبیت ک:

الَّذِي مَنَ اَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٌ خَلَقَةً ...،
 (ونی ہے کہ جس نے ہر چیز کی خلقت اچھی بنائی ہے)

سوره ءطه، آیت ۱۱۱:

O وَعَنْتِ الْوُجُوْلُالِكَيِّ الْقَنَّيُّوْمِر · · · ، (اورتمام چبرے خدائے حی وقیوم کے سامنے جھک جا تھیں گے ) سورہ ء بقرہ ، آیت ۱۱۱:

> O کُلُّ لَّهُ فَٰوِنْتُونَ . . . ، (اور جمی اس کے حضور جھکے ہوئے ہیں )

سوره واسراء، آیت ۳۳:

O وَقَطْنَى مَا بُكَ أَلَّا تَعْبُدُ وَآ اِلَّا إِيَّالُا مَنَ ، . . ، (اور تیرے پروردگار کا حکم ہے کہتم اس کے علاوہ کسی کی پرستش شرکو)

سوره وفصلت ، آیت ۵۳:

اَوَلَمُ يَكُفِ بِرَتِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِينَى اللهِ مِن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مِن (آيايه كافى نَيْن كه تيرالْ ووردگار برچيز پرگواه (وناظر) ہے)

سوره وفصلت، آیت ۵۴:

O اَلاَ اِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءً مُّحِيْظٌ...، (یادر کھو کہ دہ ہر چیز کواپنے قبضہ میں کئے ہوئے ہے)

سوره ومجم ، آیت ۳۲:

O وَ أَنَّ إِلَى رَبِيكَ الْمُنْتَالَى . . . ، (اورتيرے پروردگار ہی کی طرف بازگشت ہے)

اس مقام پریہ بات قابل تعجب ہے کہ مغرب کے ایک مشتشرق دانشور نے اپنی کتاب تاریج تمدن میں اسلامی تمدن کوزیر بحث لاتے ہوئے لکھا ہے جس کا خلاصہ رہے کہ ایک مقتل ودانشور کے لیے ضروری ہے کہ وہ ان معاشرتی مسائل اور

تدن کے امور پر بحث و تحقیقی کر بے جنہیں دین اسلام نے اپنے پیروکاروں میں پھیلا یا ہے اوران کی خصوصیات وامتیازات کے ساتھ اسے ترتی یافتہ تدن کا نام دے کراس کا چرچا کیا ہے لیکن جہاں تک اسلام کے دیں معارف کا تعلق ہے توان میں کوئی خاص امتیازی پہلوموجو دنہیں اور تمام انبیاء کرام نے ان اخلاقی قدروں کو اپنانے کی دعوت و ترغیب دلائی ہے اسلام نے ان میں کوئی خاص اضافہ نہیں کیا۔

یہ ہے ایک مستشرق مغربی وانشور کا نہایت بے بنیا دالزام اور غلا نقطہ ونظر کہ جس کا نادرست ہوتا ان مطالب سے واضح طور پر ثابت ہوجا تا ہے جو ابھی ہم نے آپ کے سامنے پیش کئے ہیں کیونکہ یہ ایک مسلم اصول ہے کہ ہر نتیجہ اپنے مقد مات وابتدائی امور کی بنیا دہی پر نتیجہ کا دار و مدار ہوتا ہے بہی حال ان آثار کا ہے جو تربیت کے نتیجہ میں ظاہر ہوتے ہیں کہ درجہ علام و معادف کی پیدا وار ہوتے ہیں جنہیں کتب تربیت کا شاگر داپنے استاد سے حاصل کرتا ہے بنا برایں یہ بات کیوکر درست قرار دی جاسکتی ہے کہ سب سے کم درجہ عکمال کی طرف والا اور کمال مطلق .... ہر طرح کے درجات سے بالاتر کمال .... کی طرف دعوت دینے والا اور کمال مطلق .... ہر طرح کے درجات سے بالاتر کمال .... کی طرف دعوت دینے ملک میں معاشر تی کمال کی دعوت ہے اور دوسر سے مسلک میں مطاش قات جی جہ میں انسان کی اخروی زندگی میں سعادت معاشر تی کمال کی دعوت ہے اور دوسر سے مسلک میں کمال کی دعوت ہے کہ جس میں انسان کی اخروی زندگی میں سعادت کے حصول کا راز پنہاں ہے جب ہی تیر سے مسلک میں کمال مطلق ذات جی تعالی کی طرف دعوت ہے اور اس کے تربی تی نظام مسلکوں میں کتنا فرق ہے۔

یہ تیسرا مسلک اتناعظیم ہے کہ اس نے انسانی معاشرے میں اپنے زندہ دجادید آثار ونتائج کے طور پر نیک وصالح افراد 'خدا پرست و حق شعار علماء و دانشور اور مردوں وعور توں میں پاکباز اولیائے الی کا جم غفیر پیش کر کے اپنے تربیتی اصولوں کی حقانیت کا لوہامنوایا ہے اور بیبات دین مقدس اسلام کی عظمت وصد اقت کے اثبات کے لئے کافی ہے۔

اس کے علاوہ یہ امریکی قابل توجہ ہے کہ یہ مسلک پہلے اور دوسر ہے مسلک سے نتائج کے کاظ سے ایک بنیا دی فرق مجھی رکھتا ہے کہ اس کی بنیا داور اصل واساس بہت عظیم ہے لہذا اس کے نتائج بھی عظیم بیں کیونکہ اس کی بنیا دمجت وعشق الہی اور مقام بندگی میں اپنے ارادہ پر خدا کے ارادہ کو ترجیح دینا ہے اور ظاہر ہے کہ مجت وعشق جب اپنے کمال پر ہو تو پھر محب کے سامنے اپنے مجبوب کے سوا پھر محب کے سامنے اپنے محبوب کے سوا پھر محب کے سوا بھی کہ میں ہوتا اور وہ ہر چیز کو اپنے محبوب کے آئینے میں دیکھتا ہے جس کے نتیجہ میں وہ بھی ایسے کام محبول فہم وادراک کے نزد یک قابل قبول ہوتے ہیں جود نی احکام و دستورات کی اصل و اساس ہے بہر حال عقل کے اپنے معبول ہیں اس کی مزید وضاحت آئندہ آئے والی بحثوں میں کی جائے گی انشاء اللہ تعالی۔ معیار ہیں اور محبت کے اپنے اصول ہیں اس کی مزید وضاحت آئندہ آئے والی بحثوں میں کی جائے گی انشاء اللہ تعالی۔

#### صلوت اوررحمت خداوندی سے فیضیا ب لوگ

O أُولِيَّكَ عَكَيْهِمُ صَكَوْتٌ مِّنْ مَّ بِيهِمُ وَمَ حَمَةٌ "وَأُولِيِّكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ

(انبی یران کے پروردگاری طرف سے دروداوررحت ہےاوروی ہدایت یافتہ بیل)

اس آیت مبارکه میں اچھی طرح غور وفکر اور تدبر وتفکر کرنے سے یہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ صلوات ''اور''رحت'' ایک حوالہ سے ایک دوسرے سے مختلف اور دوالگ الگ چیزیں ہیں، اسی وجہ سے ''صلو ق'' کوجع کے صیغہ (صلوات) اور ''رحت'' کومفرد کے صیغہ میں ذکر کیا گیا ہے چنانچہ ایک مقام پر ایوں ارشا وہوا:

سوره ءاحزاب، آیت ۳۳: مطلق

فَوَالَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَيْكُنْ لِيُخْدِجَكُمْ قِنَ الظُّلُتِ إِلَى النُّوْمِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ مَحِيْمًا ...،

(وہی ہے جوتم پر درود بھیجنا ہے اور اس کے فرشتے ' تا کہ تہمیں اندھیروں سے نکال کرٹور کی طرف لے جائے اور وہ مونین کے ساتھ رحیم ہے )

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ ''و گائ بالنہ و میڈین کر جیسہ ا'' کے الفاظ '' کھو اگن ٹی یُصیل عکیدگم''
کی علت وسیب کے طور پر ہیں لہٰڈا آیت کامعن یوں ہوگا'' خداوند عالم تم پر صلوات و درود بھیجنا ہے اور ایسا کرنا اس سے لازم و
متوقع بھی ہے کیونکہ اس کی عادت و معمول ہی مونین پر رحت بھیجنا ہے اور چونکہ تم موئن ہواں لیے اس کے سزاوار ہوکہ وہ
تم پر درود بھیج تا کہ اس کی رحمت تمہارے شامل عاصل ہوجائے۔ بنا براین' صلوات' (درود) .....اور ''رحمت' کا
ایک دوسرے سے وہی تعلق ہے جو مقدمہ اور ذوالمقدمہ کا ایک دوسرے سے ہوتا ہے اور چھیے ملتفت ہونے (رخ کرنے) کا
دیکے درسرے سے وہی تعلق ہے جو مقدمہ اور ذوالمقدمہ' کہلاتا ہے یا چھیے کی چیز کوجلانے کے لیے آگ میں ڈالنا' توآگ
میں ڈالنا مقدمہ کہلاتا ہے اور جلاتا '' ذوالمقدمہ'' کہلاتا ہے یا چھیے کی چیز کوجلانے کے لیے آگ میں ڈالنا' توآگ
ہونے کی نسبت ہے اسے مقدمہ کہا جاتا ہے اور جس کا میں سے مقدم اور اس کے لئے ہواسے ذوالمقدمہ کہا جاتا ہے اور جس کا میں ہونے کا موسرے کا کو بیا ہے بینی انعطاف و توجہ (میلان) ' البتہ
ہونے کی نسبت ہے اسے مقدمہ کہا جاتا ہے اور جس کا م سے مقدم اور اس کے لئے ہواسے ذوالمقدمہ کہتے ہیں۔ م) اور سے
ہونے کی نسبت ہے اسے مقدمہ کہا جاتا ہے اور جس کا م سے مقدم اور اس کے لئے ہواسے ذوالمقدمہ کہتے ہیں۔ م) اور سے
ہونے کی نسبت ہے اور میں مشقل مفہوم کھتی ہے اور اس معنی ہے ہواسے ذوالمقدمہ کہتے ہیں۔ م) اور سے
مشلا اگر ''صلوات' کی نسبت خداوند عالم کی طرف ہوتو ان کا معنی ہے ہوگا کہ وہ اسے بندا ہے جواس میں پائی جاتی ہو اسے خداوند کا دورائی کہ خدا کے خدا کے کا دورائی خدا کی رحمت نازل کرتا ہے (رحمت کا توانی ان تک خدا کی رحمت نازل کرتا ہے (رحمت کا توانی ان تک خدا کی رحمت نازل کرتا ہے (رحمت کی کہونے کا وسیا ہونا کے ساتھ انعطاف ڈونو جے )۔ اوراگر فرشتوں کی طرف ہوتو انعطاف و تو جو کامعنی انسان تک خدا کی رحمت نازل کرتا ہے (رحمت کا دورائی کے ساتھ انعطاف خداونے کا وسیا ہونے کا وسیا ہونا

ہے۔اوراگرمونین کی طرف ہوتواس کامعنی خداکی بارگاہ میں اظہار بندگی کرتے ہوئے طلب رحت کرنا ہے۔ بہر حال ان تمام معانی کو ملحوظ رکھتے ہوئے بیام محوظ رہے کہ نسبتوں کے عنلف ہونے کی وجہ سے معانی کا مختلف ہونا اس بات سے منافی نہیں کہ ''صلو ق'' خود رحمت اور'' رحمت'' کا ایک مصداق ہے کیونکہ قرآنی آیات میں فور وفکر اور تدبر کرنے سے بی حقیقت کھل کر سامنے آجاتی ہے کہ اس مقدس کتاب الجی میں '' رحمت'' کا جومعنی و مفہوم مراد ہے وہ خداکی وسطے عنایت و بخشش اور فضل وکرم سے عبارت ہے جیسا کہ ارشادی تعالی ہے:

سوره ءاعراف، آیت ۱۵۲:

Caroline.

O وَ رَحْمَةِ يُ وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ...)
(اورميرى رحت برچيزير چمائي بوئى ہے)

سوره ءانعام، آيت ١٣٣١:

وَ رَبَّكُ الْغَنِيُّ ذُوالرَّحْمَةِ ﴿ إِنْ يَشَا يُذُهِبِكُمُ وَيَسْتَخْلِفُ مِنْ بَعْدِ كُمْ مَّا يَشَاءُ كَمَا ٱنْشَاكُمْ مِّنَ وَكُنْ وَمَنْ بَعْدِ كُمْ مَّا يَشَاءُ كَمَا ٱنْشَاكُمْ مِّنَ وَلَا مَا يَثَالُونَ وَمِنْ الْخَرِيْنَ . . . ، ، ذُرِّرَيَّةِ قَوْمِ اخْدِيْنَ . . . ،

(اورتیرا پروردگارغنی وب نیاز صاحب رحمت ہے، اگروہ چاہے تو تہمیں اس دنیا سے لے جائے اور تمہارے بعد جمہے چے چاہے کا درتمہار کے بعد جمہے چاہے تاریخہارے بعد

اس آیت کی ابتداء میں خداوند عالم نے ارشادفر مایا کہ'' تیراربغنی و بے نیاز اور رحمت والا ہے'' اور ذیل میں فرمایا ''اگروہ چاہے ہوتہ ہیں ہو جائے اور جسے چاہے تمہاری جگہ لے آئے جس طرح سے اس نے تمہیں دوسری توم کی ذریت ونسل سے پیدا کیا ہے تو اس میں لے جانے کاعمل اس کے غنی ہونے کی وجہ سے ہے اور'' لے آئے'' کاعمل اس کی فرصت کے سبب سے جی بہر حال بیدونوں (لے جانا) اور کسی کو اس کی جگہ پر'' لے آنا' (افہاب واستخلاف) اس کے غنی وجہ سے بھی بیں اور اس کی رحمت کے سبب سے بھی بینی دونوں کی نسبت دونوں کی طرف برابر ہے بیدونوں کاموں کی علمیں و کے غنی ہونے اور اس کی رحمت ان دونوں کاموں کی علمیں و اس بیں)۔

بنابرای ہر چیز کی خلقت اور ہر کام (خلق وامر) اس کی ''رحت'' ہے جبیبا کہ ہر چیز کی خلقت اور ہر کام (خلق و امر) اس کی عنایت وعطااور اس کی بے نیازی کا دست نگر ہے چنانچیار شاد ہوا:

سوره واسراء، آیت ۲۰:

O وَ مَا كَانَ عَطَآ ءُ مَ بِنِكَ مَحْظُوْ مَّا · · · ، (تیرے پروردگار کی عطاوعنایت کسے روکی نہیں جاتی ) اور چونکہ 'صلوۃ'' بھی اس کا ایک عطیہ وعنایت ہے لہذا وہ بھی اِس کی''رحمت'' کا ایک مصداق ہے البتہ ایک مخصوص رحمت ہے'ای بیان سے زیر بحث آیت مبار کہ میں 'صلو ق' کوجع کے صیغہ (صلوات) اور''رحمت' کو مفرد کے صیغہ میں ذکر کرنے کی وجہ سمجھی معلوم ہوجاتی ہے۔

> خدائی ہدایت سے بہرہ ورافراد O وَ اُولِیّا کَشُمُ الْمُثْمَّالُهُ فَتَادُوْنَ

به جمله در حقیقت پہلے جمله " اُوللّا كَ عَلَيْهِمْ صَلَوْتٌ قِنْ مَّ بِيْهِمْ وَ كَ حَبَةٌ " كَ نتيجه ك طور پر ب، بى وجه به كه خدا نے ان كے ہدایت پا جانے كا ذكر پہلے جملے سے الگ مستقل جملے كى صورت ميں كيا البذا يول نہيں فرمايا: "اولئك عليه هر صلوات من رجه هر و رحمة و هداية " بى بيل كه بن پران كرب كى طرف سے صلوات "رحمت اور ہدايت ہاورند بى يول فرمايا "اولئك همر اله هى يون" (وبى ہدايت والے بير) بلكه ان كم ہدايت پالينے كو" احتدائ" كے لفظ كے ساتھ ذكر كيا ہے كہ بس كامعنى قبول ہدايت بى ہے كيكن وہ عام طور پر ہدايت كى فرع ولائى نتيجہ كے معنى ميں استعال ہوتا ہے '

بہرطال ان تمام مطالب و بیانات سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ ''رحت' سے مرادخدا کی طرف ان کی ہدایت ورہنمائی اور''صلوات' سے مراد اس ہدایت کا نتیجہ ہے بنابرایں بیتنیوں امور (صلوات رحت اُستدای) ایک لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف معنی رکھتے ہیں لیکن دوسرے لحاظ سے سب ''رحت' کا مصداق ہیں۔

زیر بحث آیت شریفہ میں خداوند عالم نے جن مونین کا تذکرہ کیا ہے اوران پراپنی عنایات والطاف کریمہ کو بیان کی مثال اس دوست کی ہے جوآ پ سے ملئے کے لیے آ رہا ہواور داستہ بی میں آپ کی اس سے ملا قات ہوجائے اور آپ دیکھیں کہ دوہ ہرایک سے آپ کے گھر کا داستہ پوچورہا ہے تا کہ آسانی کے ساتھ آپ کے گھر کئی عالی ہوتو آپ وران راہ اس اور آپ دوہوں یہ بیوٹر تے تا کہ کہیں ایسانہ ہوکہ داستہ بھول جائے اور گرآ پ کے گھر تک کا راستہ طولانی ہوتو آپ دوران راہ اس کی آسائش و آ رام اور بعافیت وب آسانی مزل مقصود تک چہنچنے کے لیے سواری غذاو غیرہ کا مناسب انظام واہتمام کرتے ہیں تاکہ اسے آپ کے گھر تک کا مناسب انظام واہتمام کرتے ہیں تاکہ اسے آپ کے گھر تک کا مناسب انتظام واہتمام کرتے ہیں تاکہ اسے آپ کے گھر تاکہ گئی جائے تو رام کے ساتھ آپ کے گھر تائی ہو دورہ نہایت سلائتی و آ رام کے ساتھ آپ کے گھر تائی جائے ہو دوست کی عزت و دوست کی عزت و دوست کی عزت و احترام کی مختلف سے مقاظت طور پر ستفل معنی رکھتا ہے مثلا راستہ دکھانا ہواری کا انتظام کرنا 'کھانے پینے کا ہند و بست کرنا 'ہر طرح کی تکلیف سے مقاظت کرنا 'آسائش و آ رام کی تمام ضرور تیں پوری کرنا وغیرہ 'بی حال زیر بحث آ بت شریفہ میں مونین کے لیے ''رحمت' کرنا' آسائش و آ رام کی تمام ضرور تیں پوری کرنا وغیرہ 'بی حال زیر بحث آ بت شریفہ میں مونین کے لیے ''رحمت' اوراحد او 'کا ہے کہ اگر چوان میں سے ہرایک کا الگ اگم می ہے کہ تمام امور وافعال میں موجود و ملحوظ ہے اور دوران راہ اورانداز ہیں لہذا دوست کی عزت واحترام بمنزل ''رحمت' کے ہے جو کہ تمام امور وافعال میں موجود و ملحوظ ہے اور دوران راہ ورانداز ہیں لہذا دوست کی عزت واحترام بمنزل ' 'رحمت' کے ہے جو کہ تمام امور وافعال میں موجود و ملحوظ ہے اور دوران راہ

اس کی آسائش و آرام کے لیے مناسب انتظامات بمنزلہ' مسلوات' کے ہیں اور گھرتک پہنچ جانا بمنزلہ' اہتدائ' کے ہے ۔ ۔اگراس مثال کومونین پرمنطبق کریں تومعلوم ہوجائے گا کہ جب کوئی شخص خدا تک پہنچنے کے لیے گھر سے نکل پڑے اور حقیق ہدایت کے حصول کے لیے اپنی توانا ئیاں بروئے کار لائے تو خداوند عالم اسے ان کوششوں میں کامیا بی کے لیے تو فیق عطا فرما تا ہے اور اس کی ہدایت ورہنمائی کے مناسب انتظامات کرتا ہے بال آخروہ منزل مقصود تک پہنچ جاتا ہے اور ہدایت یا فتہ ہوجاتا ہے۔

#### موضوع ہے مربوط ایک ادبی نکتہ

یہاں ایک ادبی کلتہ قابل فرکر ہے اور وہ میرکہ " اُولِیّا کَ هُمُّ الْمُهْنَّلُونَ" جملہ اسمیہ ہے کہ جس کی ابتداء اسم اشارہ بعید (اُولیّاکَ) سے ہوئی ہے اور اس کے بعد ضمیر فصل ' حص فرکر کی گئے ہے اور پھر خبر پر الف ولام موصولہ لگا دیا گیا ہے کیونکہ اوبی قواعد کی بنیاد پر اس طرح کا انداز بیان تعظیم واہمیت کے لیے ہوتا ہے واللہ اعلم۔

## روايات پرايك نظر

برزخ میں اور موت کے بعدروح کی زندگی کابیان

تفیرتی میں سوید بن غفلہ کے حوالہ سے منقول ہے کہ حضرت امیر المونین ٹے ارشادفر مایا: جب فرزند آ دم اس دنیا میں آخری دن اور قیامت میں پہلے دن میں ہوگا تواس کا مال ودولت اولاد اورا ممال اس کے سامنے جسم ہوجا کیں گے اس وقت وہ ان تینوں (اموال اوالا دا عمال ) کی طرف متوجہ ہوکر ان سے گفتگو کرے گا، سب سے پہلے مال سے خاطب ہو کر کہے گا: خدا کی قسم میں نے تجھے جمح کرنے میں کوئی کسرنہیں چھوڑی اور میں تیری بابت بخت جریص اور بخیل تھا، میں نے تیرے لیے نہایت جو سے کہا دے سکتا ہے؟ پھر وہ اپنی اولاد کی طرف متوجہ ہوکر ان سے کہا خدا گواہ ہے کہ میں تم سے بیناہ عبت کرتا تھا اور ہمیشہ تمہارا حامی و مددگار ہا اب تم میرے لیے کیا کرسکتے ہو؟ وہ جواب دیں گے کہ ہم تیرے ساتھ اتناہی کرسکتے ہیں کہ تجھے تیری قبر تک اٹھا کر لے جا تیں میرے لیے کیا کرسکتے ہوں وہ جواب دیں گے کہ ہم تیرے ساتھ اتناہی کرسکتے ہیں کہ تجھے تیری قبر تک اٹھا کر لے جا تیں اور تجھے اس میں فن کر دیں ، اس کے بعد وہ اپنے اعمال کی طرف متوجہ ہوکر ان سے کہا: خدا کی قسم میں نے ہمیشہ تمہاری

بابت بے پرواہی کی اورتم مجھ پرسخت گرال اور بھاری گزرتے تھابتم میری کیامدد کرسکتے ہو؟ وہ جواب دیں گے کہ ہم قبر میں بھی تیرے ساتھ رہیں گے اور قیامت کے دن بھی تیرے ساتھ ہوں گئے پس اگر وہ مخص اللہ والا ہوگا تو اس کے اعمال یاک و یا کیزہ خوبصورت اور جاذب نظر شخصیت کی ما ننداس کے پاس آئیں گے اور اس سے کہیں گے کہ تجھے خوشخری ہو کہ اللہ کی طرف سے تیرے لیے رحمتیں برکتیں عنایتیں نعتیں اور بہشت بریں ہے۔ وہ مخص پو چھے گا کہتم کون ہو؟ وہ جواب دیں گے ہم تیرےاعمال صالحہ ہیں،ابتواس دنیاہے کوچ کر کے بہشت آ جا۔وہ (مرنے والا)اپے عسل دینے والے کو الجھی طرح پہچانے گا اور اپنی میت اٹھانے والے کوشم دے کر کہے گا کہ جلدی جلدی مجھے قبر تک کیجا' اور جب وہ قبر میں داخل ہوگا تواس کے پاس قبر میں جانچ پر تال کرنے والے دوفرشتے آئیں گے کہ جواپے بال بکھیرے ہوئے ہول گے اور اپنے دانتوں سے زمین کو چیریں گے،ان کی آوازیں گزرہ خیز، گن گرج والی اوران کی آئیمیں چندھیا دینے والی بجلی کی طرح ہوں گی۔وہ اس سے بوچیس گے: تیرارب کون ہے؟ تیرانی کون ہے اور تیرادین کیاہے؟ وہ جواب دے گا کہ اللہ میرارب ہے 'محر میرے نبی ہیں اور اسلام میرادین ہے۔اس کا جواب من کروہ فرشتے کہیں گے کہ توجس چیز کو چاہتا اور پہند کرتا ہے الله تعالى تحصاس يرثابت قدم ركے وراصل بيوى بات بيجو خداوند عالم فيقرآن مجيد ميس كى بيد " يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِيثَ امَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِةِ فِ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا (الله الل ايمان كواس ونياوى زندگى من گفتار وكروار من ثبات قدم عطافر ما تا ہے)اس کے بعدوہ فرشتے اس شخص کی قبر کوتا حد نظر کشادہ و وسیع کردیں گے اور اس کے لیے قبر میں بہشت کا ایک دروازہ کھول دیں گے اور اس سے کہیں گے کہ اب تو خوش و خرم نوجوان کی مانند بے فکر و پرسکون ہوکر سوجا۔ بیروہی ہات ہے جس کا وْكر خدانة قرآن مجيد من يون فرمايا "أصْحَالُ الْجَنَّةِ يَوْ مَينٍ خَيْرٌ مُّسْتَقَرًّا وَّأَحْسَنُ مَقِيلًا" (اس ون اللي بهشت بہترین ٹھکانہ یا ئیں گے اور نہایت اچھے آرام وسکون کی جگہ میں ہول گے)۔ بیر توہے اس شخص کا حال جو نیک وصالح اور خدا کا اطاعت گزار ہوگالیکن اگروہ بدکردار اور خدا کا دھمن ، خدا کی محصیت میں رہنے والا ہو تو اس کے اعمال اس کے سامنے خداکی بدترین مخلوق کی مانندنہایت برے لباس میں ملبوس اور بد بووار حالت و کیفیت میں مجسم مول گے اور اس سے كہيں كے كہم تحجے جہم كے البلتے ہوئے پانى اور دوزخ كے دكمتے ہوئے شعلوں ميں جلنے كى خبر ديتے ہيں، دوائے خسل دینے والے کواچھی طرح پیچانے گا اوراپی میت اٹھانے والے کوشمیں دے دیے کررک جانے کا کہے گابال آخر جب اسے قبر میں فن کردیا جائے گا تو قبر میں سوال وجواب کرنے والے دوفر شتے اس کے پاس آئیں گے اور اس کا کفن اتارویں گے ، پھراس سے پوچس کے تیزا پروردگارکون ہے، تیرانی کون ہاور تیرادین کیا ہے؟ وہ جواب دے گا کہ مجھے معلوم نہیں میں کچھنہیں جانتا فرشتے کہیں گے کہ ہاں مختبے کچھ معلوم نہیں اور نہ ہی تونے ہدایت حاصل کی ہے اس کے بعد وہ فرشتے اسے آ ہن گرز سے اس طرح قوت وشدت کے ساتھ ماریں گے کہ جنوں وانسانوں کے علاوہ دیگر تمام مخلوقات پروحشت وخوف طاری ہوجائے گا پھروہ اس کے لیے قبر میں دوزخ کا ایک دروازہ کھول دیں گے ادراس سے کہیں گے کہ اب تو یہال نہایت بدترین حال میں پڑارہ!۔اس وقت اس پر قبرنہایت تنگ ہوجائے گی یہاں تک کہاس کی تنگی اس سوراخ جتنی ہوجائے گی کہ

جس میں نوک نیز ہ کو ڈال کر پارکیا جاتا ہے اور وہ اس نگ ترین جگہ میں اس قدر وحشت تاک حالت و کیفیت میں مبتلا ہوگا کہ اس کا دہاغ اس کے ناخنوں اور گوشت سے باہر نظے گا، خدا اس پر سانیوں 'چھوؤں اور حشرات الارض زمین کے کپڑوں کوڑوں کو اس طرح مسلط کردے گا کہ وہ ہر طرف سے اس پر حملہ آور ہوکر اسے ڈسیں گے اور وہ قیامت تک ای صورت حال سے دوچار رہے گا اور عذاب و تحق کی اس خوفاک کیفیت میں یکسر مبتلار ہے کی وجہ سے ہر لمحہ قیامت آنے کی آرزو کرتا رہے گا۔

قبرمين مومن وكافر سيسوال وجواب

کتاب د منتخب البصائر على ابو بكر حضرى كے حواله سے حضرت امام ابوجعفر محمد باقر عليه السلام كاار شادگرامي منقول عبد آپ نے ارشاد فرمایا:

(لا يسئال في القبر الا من الايمان محضاً ومن الكفر محضاً) قبر من صرف فالصمومن اور فالص كافر سے سوال وجواب ہوگا۔

راوی کہتاہے: میں نے عرض کی کہ دیگر لوگوں کا کیا حال ہوگا؟ امام نے ارشاد فرمایا: (یکھی عنظمہ) کہان کی طرف کوئی توجہ بی نہ دی جائے گی (ان سے سوال وجواب کرنے کی کوئی اہمیت وضرورت نہ ہوگی انہیں ورخوداعتناء قرار نہ دیا جائے گا)۔

مومنين كى روحول كامقام ومرتنبه

كت عند ابى عبد الله (ع) فقال: ما يقول الناس فى ارواح المومنين بعد موتهم؛ قلت: يقولون فى حواصل طيور خضر، فقال (ع): سبحان الله، المومن اكرم على موتهم؛ قلت: يقولون فى حواصل طيور خضر، فقال (ع): سبحان الله، المومن اكرم على الله من ذلك! اذا كأن ذالك اتألارسول الله (ص) و. على (ع) و فأطمة (ع) و.الحسن (ع) و فألحمة (ع) و معهم ملائكة الله عز و جل المقربون، فأن انطق الله لسانه بالشهادة له بالتوحيد وللنبى بالنبوة والولاية لاهل البيت، شهد على ذلك رسول الله (ص) و على المانه خص الله نبيه بعلم ما فى قلبه من ذلك فشهد به وشهد على شهادة النبى (ص): على و فأطمة (ع) والحسين على جماعتهم من الله افضل السلام، و من حضر معهم من الله الفلائكة المقربون (ع) محور ته فيأكلون من الملائكة، فأذا قبضه الله اليه صير تلك الروح الى الجنة فى صورة كصور ته فيأكلون من الملائكة، فأذا قبضه الله اليه صير تلك الروح الى الجنة فى صورة كصور ته فيأكلون

ويشربون فأذا قدم عليهم عرفهم بتلك الصورة التي كأنت في الدنيا)

میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت اقد ک میں حاضر تھا، امام نے اپوچھا کہ لوگ مونین کے مرنے کے بعد ان کی روحوں کے بارے میں کیا نظریہ رکھتے ہیں؟ میں نے عرض کیا: وہ کہتے ہیں کہ ان کی روحیں سبز رنگ کے برعدوں کے سینوں میں ہوتی ہیں امام نے ارشا و فر مایا: سبحان اللہ یکسی بات ہے، مومن کا مقام تو خدا کے زد یک اس سے کہیں بالاتر ہے، جب مومن پرموت آتی ہے تواس کے پاس حضرت پنجبر خدا عظیم رتضی قاطمہ زہرا 'حسن و حسین علیم میں السلام تشریف لاتے ہیں اور ان کے ساتھ خدا کے مقرب فرشتے بھی ہوتے ہیں اگر خداوند عالم اس کی زبان اپنی توحید نبی تو حید نبی توحید نبی مورد ایس اللہ کی نبیان ایس کی زبان اپنی توحید نبی مورد کے اوروہ اپنی زبان پرکلمہ توحید و نبوت و والا بیت اللہ کے افراد کو ان کے لیے کھول دے اوروہ اپنی زبان پرکلمہ توحید و نبین اس کے گواہ بیت علیم اللہ بیت کی والم مورد نبی اللہ بیت کی والم مورد کے اوروہ اپنی زبان پر حضرت امر المونین علی تو اللہ کو ان کے گواہ کی بنیاد پر حضرت امر المونین علی ' قاطمہ ' ہوتے ہیں اکراس کی زبان بندہ مومون کے تعلی ایمان سے آگاہ کرتا ہوتے ہیں ایمان کو ان کے ساتھ اللہ کے مقر ب فرشتے ہیں گواہی و سیتے ہیں۔ بنا برایں جب خداوند عالم اس بندہ مومون کے کہی کی دور قبض کرتا ہے تو اس کی روح کو اس کی اصلی صورت میں بہشت ہی دیتا ہے اس طرح تمام مونین کی روحوں کے کی روح قبض کرتا ہے تو اس کی روح کو اس کی اصلی صورت میں بہشت ہی دیتا ہے اس طرح تمام مونین کی روحوں کے کی روح قبض کرتا ہے تو اس کی روح کو اس کی اصلی صورت میں بہشت ہی دیتا ہے اس طرح تمام مونین کی روحوں کے مستقد میں بیا تا ہے جس میں وہ دنیا میں وہ دنیا میں مونین کی روحوں کے شکل وصورت میں بیا تا ہے جس میں وہ دنیا میں مقدون ایک میں اس تھی ہوت ہیں بیا تا ہے جس میں وہ دنیا میں مودود نیا میں مودود نیا میں مودود نیا میں اس مودود نیا میں مودود نیا میں اس مودود نیا میں مودود نیا میں وہ دنیا میں مودود نیا میں مودود نیا میں وہ دنیا میں و

CIN MACHINE

ارواح مومنين كالمخصوص كيفيت

کتاب''عامن' میں جمادین عثان سے منقول ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارواح کے تذکر کے میں مومنین کی روحول کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد فر مایا کہ وہ (مؤمنین) ایک دوسرے سے ملاقات کرتے ہیں، راوی نے کہا : میں مؤمنین کی خدمت اقدس میں عرض کی کہ آیا وہ ایک دوسرے سے ملتے رہتے ہیں؟ توامامؓ نے ارشاد فر مایا: ہاں وہ ایک دوسرے کو اچھی طرح پہچانتے بھی ہیں اور جبتم کسی کو وہاں دیکھو گے تو اسے پہچان کر کہو گے کہ یہ فلاں شخص ہے۔

مومن اور کا فرکی روح کا فرق

كافى مين حضرت امام جعفر صادق عليه السلام سي منقول هي ني ارشادفر مايا:

(ان البومن ليزور اهله فيري ما يحب، ويستر ما يكري وان الكافر ليزور اهله فيري ما يكري ويسترعنه ما يحب منهم من يزور كل جمعة ومنهم يزور على قدر عمله) (مومن این اقرباء کا دیدار کرتا ہے اور اپنی پسندیدہ چیز کودیکھتا ہے اور جو چیز اسے ناپسند ہوتی ہے وہ اس سے پنہاں کر دی جاتی ہے اور کا فربھی این قریبیوں کا دیدار کرتا ہے اور جو چیز بھی اسے ناپسند ہوتی ہے وہ اسے دیکھتا ہے اور جس چیز کو پسند کرتا ہے وہ اس سے چیادی جاتی ہے')

اس کے بعد امامؓ نے ارشاد فر مایا: ان میں سے کچھ ہر جمعہ کے دن اپنے قریبیوں کا دیدار کرتے ہیں ادر پچھاپنے اعمال کے صاب سے اپنے قریبیوں کے دیدار کی توفیق پاتے ہیں۔

روهیں،جسموں کی صورت میں!

كافى مين امام جعفرصاوق عليه السلام كاليدارشاد كرامي مذكور ب:

(ان الارواح في صفة الاجساد في شجر من الجنة ، تعارف و تسائل، فأذا قدمت الروح على الارواح تقول: دعوها فأنها قد اقبلت من هول عظيم ثمر يسئلونها ما فعل فلان وما فعل فلان وفان قالت لهم: تركته حياار تجولا، وان قالت لهم: قد هلك ، قالوا قدهوي هوي)

روعیں جسوں کی صورت میں بہشت کے ایک درخت میں موجود ہیں ایک دوسرے کو پہچا نتی اور ایک دوسرے سے سوال وجواب کرنی ہیں اور جب کوئی نئی روح ان کے پاس آتی ہے تو وہ کہتی ہیں۔اسے چھوڑ دواسے ابھی اپنے حال میں رہنے دو۔ کیؤگڈیا کیا گئٹ ووششت کے ماحول سے گزر کرآئی ہے پھراس سے پوچھتی ہیں فلاں کا کیا ہوا؟ فلاں کا کیا ہوا؟ اگروہ جواب میں کہے کہ جب میں وہاں سے آئی تو ابھی وہ زندہ تھا تو وہ (روعیں) خوش ہوکراس کے آنے کی منتظر ہوجاتی ہیں کیکن اگروہ جواب میں کہے کہ وہ دنیا سے چلاگیا تھا تو وہ کہتی ہیں تباہ ہوا ، تباہ ہوا۔

برزخ کے بارے میں کثرت کے ساتھ روایات موجود ہیں اور ہم نے صرف انہی روایات کو ذکر کرنے پراکتفاء کی ہے جن میں برزخ کی بابت بنیادی حقائق ذکر کئے گئے ہیں اور ان کے علاوہ وہ روایات بھی کثرت کے ساتھ پائی جاتی ہیں جو معنی و منہوم کے لحاظ سے ان سے مشابہت رکھتی ہیں، اور ان روایات میں غیر مادی عالم (مادہ سے مجرد جہان ) کے وجود کا اشارہ بھی یا یا جاتا ہے۔

### ايك فلسفيانه بحث

آیانفس مجرد ہے مادہ ہے؟ نفس مادی نہیں ہے؟۔۔۔۔(نفس سے ہماری مرادوہ''میں'' ہے جوہم میں سے ہر شخص بات کرتے وقت زبان پر لاتا ہے اور اس کے مادہ سے مجر دہونے شسے مرادیہ ہے کہ وہ ایک مادی چیز کی طرح نہیں کہ جو قامل تقسیم ہوتی ہے اور زمان ومکان رکھتی ہے)۔

اس میں کوئی شک و شہریس کہ ہارے اندرایک الی حقیقت پائی جاتی ہے جہ ہم لفظ "میں" سے تبیر کرتے ہیں اور سیام بھی ہر طرح کے شک و شہر سے بالاتر ہے کہ کوئی انسان اپنی زندگی کے سی بھی لحد میں اور اپنے شعور کے سی بھی اور اپنے میں اس باطنی حقیقت سے غافل نہیں ہوتا بلکہ اس سے آگاہ ہوتا اور اس کا ادراک کرتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ ہم اس امر سے بھی آگاہ ہیں کہ وہ ایسی حقیقت ہے جو نہ تو ہمارے ان اعضاء وجوارح اور اجزائے بدن میں سے ہے جن کا ادراک ہم اپنی قوت حس و شعورا ور استدلال ذریعے کر شخ ہیں مثلا آئک ہاتھ وغیرہ کہ جو ظاہری حواس کے ساتھ ظاہری طور پر محسوس کئے جانے والے اعضاء ہیں اور نہ ہی ہمارے باطنی اعضاء میں سے ہے کہ ہم جن کی پیچان قوت حس و تجربات کے ذریعے ان کے آثار کے حوالہ سے کرتے ہیں ،اسی وجہ سے بھی اور اس ہے ہما ہوتا ہے کہ ہم اپنے بعض یا تمام اعضاء و جوارح یا اس سے بھی بالاتر بید کہ اپنے بدن کو جو کہ ان تمام اعضاء کا مجموعہ ہے بھول جاتے ہیں اور اس سے غافل ہوجاتے ہیں جبکہ اس "حقیقت" بالاتر بید کہ اپنے بدن کو جو کہ ان تمام اعضاء کا مجموعہ ہے بول جاتے ہیں اور اس سے غافل ہوجاتے ہیں جبکہ اس "حقیقت" میں ابران اور اس کے تمام اجن اور اس کے تمام ایک ہونے میں ابران اور اس کے تمام اجران عام ایک ہون کی بیجان اور اس کے تمام اجران اور اس کے تمام ایک ہون کی بیک اس کے تمام ایک ہون کے جو کہ اس کے تمام اجران اور اس کے تمام اور اس کے تمام ایک ہون کے جو کہ بین اور اس کے تمام اور کے تمام کے تمام کے تمام اور کے تمام کے

اس کے علاوہ یہ امریمی قابل تو جہ ہے کہ اگرنش بدن ہویا بدن کے اجزاء و اعضاء میں سے ایک ہویا بدن کی خصوصیات وصفات میں سے ہو تو اسے بھی مادی اور مادہ کی تمام خصوصیات کا حامل ہونا چا ہیے اور مادہ کی خصوصیات ولازی اوصاف میں سے ایک بیہ ہوتا ہے جبکہ نفس ایسانہیں اور اس میں تدریجی تغییر وتبدل اور تجزیہ وتفسیم کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا ہے جبکہ نفس ایسانہیں اور اس میں تدریجی تغییر وتبدل اور تجزیہ وتفسیم کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا ہے جبکہ نفس ایسانہیں اور اس کی مشاہدہ ء نفس سے آگاہی وشعور حاصل کر لیتا ہے تو اسے اس مشاہدہ ء نفس سے آگاہی وشعور حاصل کر لیتا ہے تو اسے اس مشاہدہ ء نفسانیہ ہوتا ہے کہ یہ حقیقت (نفس) ایک ثابت و نا قابل تغیر وتبدل چیز ہے یعنی نہو اس میں کوئی تبدیلی آتی ہے اور نہ ہی اس میں تعدد و کثر ت یائی جاتی ہے جبکہ بدن اور اس کے اجزاء ایسے نہیں ہیں کیونکہ ان میں مادہ وصور ت اور دیگر تمام پہلوؤں کے حوالہ سے تغیر وتبدل ہوتار ہتا ہے ، یہتو ہاس کے تغیر وتبدیل کی صورت اور جہاں تک

اس کے نا قابل تقسیم و تجزیہ ہونے کا تعلق ہے تو وہ بھی ایسے ہی ہے کہ بدن کے بالکل برعکس اس میں کسی طرح کی تقسیم اور تجزیہ قابل تقسیم و تجزیہ قلب کہ برمادی تعبیر مادی تعبیر ہے۔ کہ بدن اور اس کے اجزاء واوصاف بلکہ ہرمادی شیخ میں تجزیہ و تقسیم ممکن ہے 'بنا برایں یہ حقیقت ثابت ہوجاتی ہے کہ 'دفش' بدن اور بدن کے اجزاء و خواص ..... لازی اوصاف .... بدن اور بدن کے اجزاء و خواص ..... لازی اوصاف .... ہوجاتی ہے کہ دفتی ہے کہ دفتی ہے کہ دفتی ہے کہ دفتی ہوجاتی ہے کہ دفتی ہوجاتی ہے کہ دفتی ہوجاتی ہے کہ دوہ ہمیشہ تغیر و در ایجا کی بیجان و وصف ہی ہے ہے کہ وہ ہمیشہ تغیر و تبدل اور تجزیہ و تقسیم کو تبول کرتا ہے جبکہ وہ حقیقت کہ ہم اپنے تین جس کا باطنی مشاہدہ کرتے ہیں اس میں ان چیز وں (تغیر و تبدل اور تجزیہ وقتیم) میں سے کوئی جمی نہیں یائی جاتی لہذا ہے ثابت ہوا کہ دفتی نہیں گا ظامے مادی نہیں۔

اس کے ساتھ ساتھ ساتھ ہامر بھی مسلم ہے کہ یہ حقیقت جس کا ہم باطنی مشاہدہ کرتے ہیں ہم اسے امر واحد و بسیط و کھتے ہیں کہ جو ہر لحاظ سے ''ایک'' ہے اس میں نہ تو اجزاء کی کثرت پائی جاتی ہا اور نہ باہر سے کوئی چیزاس کے ساتھ آملی میں نہ تو اجزاء کی کثرت پائی جاتی ہے اور نہ باہر سے کوئی چیزاس کے ساتھ آملی ہے بالکہ وہ ایک اور میں ایک سے الگہ مستقل حیثیت میں دیکھتا ہے البندا سیواضی ہوا کہ وہ (نفس) ایک مستقل حیثیت کی حال حقیقت ہے اس میں نہ تو مادہ کا کوئی رنگ و عس پایا جاتا ہے اور نہ ہی مادہ کے لازی اوصاف و آثار دکھائی دیتے ہیں یعنی وہ ایک ''جو ہر'' ہے جو''مادہ کا کوئی رنگ و عس پایا جاتا ہم بدن سے اس کا تعلق ایک خاص نوعیت کا حال ہے (تعلق تدبیری) اور ''جو ہر'' ہے جو''مادہ '' ہے بالکل مجرو و خالی ہے تا ہم بدن سے اس کا تعلق ایک خاص نوعیت کا حال ہے (تعلق تدبیری) اور اس قتل کے حوالہ سے اس کے البتہ تمام مادیوں یعنی مادہ کو ہر چیز کی اصل و اس سمجھنے والے اسلمان وانشوروں کا ایک گروہ اور محد ثین کی ایک جماعت کہ جواحادیث کے ظواہر کے علاوہ کی اور امر کودرخور اعتنا نہیں سبحے نفس (روح) کے مجرو کو مادیکار کرتے ہیں اور اپنے نظریہ کے اثبات کے لیے مربوط و نامر بوط و کیلیں بھی چیش کرتے ہیں ۔ اس کے علاوہ ان میں موروز کی بین حالانکہ ان کا مہدے بیں۔ اس کے علاوہ ان کی موروز کی بین حالانکہ ان کی میر کوششیں بے نتیجہ ہیں اور وہ ہے مطلوب کو ٹابت کرنے میں ناکام ہوئے ہیں۔

مادیون کا کہنا ہے کہ عصر حاضر کی علمی شخصیق کہ جس میں ہر چیز کے بارے میں غیر معمولی کاوش عمل میں لائی گئی ہے ، اور حقائق کے ادراک کی بابت کوئی کسرا ٹھانہیں رکھی گئی اس میں تمام بدنی قو توں وصلاحیتوں اور اوصاف کی علتوں اوراسباب کاسراغ لگالیا گیا ہے اور کوئی ایسا''روحی اثر'' (روح سے تعلق رکھنے والا امر) بھی نہیں پایا گیا جس پر''مادہ'' کے قوائین کی تطبیق اور اس کے نقاضوں کی پیمیل نہ ہوسکتی ہو بلکہ روح سے تعلق رکھنے والے تمام امور مادہ سے ہمرنگ ہیں اس لیے روح کو مادہ سے مجردو خالی بیجھنے کا جواز ہی یاتی نہیں رہتا۔

وہ میکھی کہتے ہیں کہ ہمارے تمام اعصاب ہمیشہ اور نہایت تیزی کے ساتھ تمام مطالب کہ جن کا وہ ادراک کرتے ہیں ..... کو بدن کے مرکزی عضویعن دماغ تک پہنچاتے ہیں اور اس میں وہ تمام مطالب مساور اکات ..... ایک مجموعہ کی

صورت میں اس طرح کیجا ہوتے ہیں کہ چھران کے اجزاء کی پہچان اورا یک دوسرے سے تمیز نہیں ہوسکتی اور نہ ہی ان میں سے کسی ایک جزء کے محوومٹ جانے کے بعد کسی اور جزء کے اس کی جگہ پر آ جانے کا پیۃ چلتا ہے اور بیدایک دوسرے سے ملے ہوئے اجزاء کا مجموعہ ہی ' دنفس'' کہلاتا ہے کہ ہم جس کا باطنی مشاہدہ کرتے ہیں اور بات کرتے وقت اسے' <sup>د</sup>میں'' سے تعبیر کرتے ہیں'اب ہمارا میں کہنا کہ میر''ہمارےاعضاء وجوارح کےعلاوہ ایک حقیقت کا نام ہے توبید درست ہے لیکن اس کا مطلب میہ ہرگزنہیں کہ وہ ہمارے بدن اور اس کےخواص و لازمی اوصاف کے علاوہ کوئی اور چیز ہے بلکہ وہ ایک مجموعہ ہے كيونكها عصاب كأعمل بميشه جارى رہتا ہے جس كے نتيجه ميں مجموعه وادرا كات بھى اس كے ساتھ ساتھ رہتا ہے لبذا ہم جمى اس ے غافل نہیں ہوتے کیونکہ اگر ہم اس سے غافل ہوجا ئیں تواس کا مطلب بدہوگا کہ اعصاب اپناعمل چھوڑ گئے ہیں جبکہ ایسا نہیں ہوسکتا کیونکہ اعصاب کے مل چھوڑ جانے کا دوسرا نام موت ہے جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ اسے ثبات حاصل ہے تو پیا یک لحاظ سے درست ہے لیکن اس کا ثبات خوداس کی اپنی ذات کے حوالہ سے نہیں جس کی بناء پر ہم ہیکہیں کہ وہ خود نا قابل تغیر ہے ایسانہیں بلکہ بیتو مشاہدہ کرنے والوں کی نظر کا دھو کہ ہے کہ وہ نفس کو ثابت اور نا قابل تغیر ہونے کی صورت میں دیکھتے ہیں اور ان کے اشتباہ ونظر کے دھو کہ کا سبب سے ہے کہ وہ اس مجموعہ کے اجزاء کو پے در پے اور نہایت تیزی کے ساتھ ایک دوسرے سے ملتا اور ایک دوسرے کی جگہ پرآتا دیکھ کرائے" ثابت" سجھتے ہیں، اس کی مثال اس حوض کی ہےجس میں ایک طرف سے تیزی کے ساتھ یانی داخل ہوتار ہتا ہے اور دوسری طرف سے اسی مقدار میں لکلتار ہتا ہے جبکہ دوض ہمیشہ پانی سے بھرار ہتاہے اور دیکھنے والا میں مجھتا ہے کہ پانی اپنے مقام پر'' ثابت''ہے حالا نکداییا نہیں ہوتا بلکہ پانی کے اجزاء و ذرات لمحه بالمحدايك دوسرے كى جگه پرآتے رہتے ہيں لہذا حقيقت ميں وه پانى نه تو وحدت ركھتا ہے نہ ثبات أسى طرح باہركى چیزوں کی شکلیں جو یانی میں دکھائی دیتی ہیں۔مثلا وہ درخت جوحوض کے کنارے پر ہو یا کوئی فخص لب حوض کھٹرا ہو یا کوئی اور چیز جس کا عکس پانی میں نظر آئے۔ تو د میصنے والا انہیں بھی وحدت و ثبات کا حامل سمجھتا ہے جبکہ ان میں بھی کثرت پائی جاتی ہے اور وہ بھی پانی کے ساتھ ساتھ تدریجی تغیر وتبدل سے دو چار ہوتی ہیں تو یہی حال نفس کے ثبات و وحدت اور تشخص کا ہے ببرحال ان حضرات کا کہنا ہے کیفس (روح) کہ جس کا باطنی مشاہدہ کے حوالہ سے مادہ سے مجرد ہونا ثابت کیا جا تا ہے وہ در حقیقت طبعی خواص کاایک مجموعہ ہے جو کہ 'ادراکات عصبیہ' سے عبارت ہے کہ جو مادہ خارجیہ کے اجزاء اور اجزاء عصبیہ کے درمیان پائے جانے والے تا ثیروت اُٹر کے عمل کے نتیجہ میں وجود میں آتے ہیں، لہٰذااس مجموعہ کی وحدت اجزاء کے یکجا ہونے کے توالہ سے اجماعی وحدت ہے نہ کر حقیقی وذاتی وحدت!۔

مادیون کا بیکہنا درست ہے کہ حس و تجربہ کی بنیاد پر کی جانے والی علمی تحقیق اور عصر حاضر کی فکری وعملی پیش رفت روح کی حقیقت کے ادراک میں کامیاب نہیں ہوئی اور نہ ہی عملی سخقیق سے کوئی الی شے دیکھی گئی ہے جو روح کے علاوہ قابل تعلیل نہ ہولیکن اس سے بیہ بات ہرگز ثابت نہیں ہوتی کہ ہم ان دلائل کو بھی نظر انداز کردیں جن سے نفسِ مجرد (مادہ سے خالی روح) کا وجود ثابت ہوتا ہے اور اس (نفس مجرد) کی نفی کردیں کیونکہ ان علوم جدیدہ کا دائر ہ'' اور اس سے متعلقہ

امور واوصاف کی بابت بحث و تحقیق تک محدود بے لہذا ان علوم میں جس قدر بھی پیش رفت اور ترقی مواور تحقیق کا دائر ہ جتنا بھی وسیع ہوجائے تب بھی ان کی دسترس'' مادہ'' ہی تک ہوگی اور وہ اس سے زیادہ کسی چیز کے بارے میں اظہار خیال نہیں کر سکتے کیونکہ ان کی اصلِ واساس اور تحقیق کی بنیا وہی '' ماد ہ'' ہے اس لیے مادی امور میں تجربات کی وسعت کے تمام وسائل وذرا لُغ سی ایسی چیز کے بارے میں تفی یا اثبات کا فیصلہ کرنے میں مدونہیں دے سکتے جو ماورائے مادہ وطبیعت ہوالبتہ وہ اتناضرور کہد سکتے ہیں کہ' ہماری مادی محقیق'' نے الیم کوئی چیز نہیں یائی جبکہ ظاہر ہے کہ کسی چیز کانہ پایا جانا اس کے نہ ہونے کی دلیل نہیں بن سکتا۔عدم الوجدان لا بدل علی عدم الوجود ....... کسی چیز کے بارے میں علم وادراک کا حاصل نہ ہونااس کے موجود نہ ہونے کا ثبوت نہیں ہوسکتا۔ بنا برایں بیعلوم اس بات میں حق بجانب ہیں کہ وہ کسی ماوراء مادہ وطبیعت چیز کے بارے میں اس کے ہونے یا نہ ہونے کا فیصلہ کرنے سے عاجز ہوں لہٰذا اگروہ مادی اشیاءاوران سے تعلق رکھنے والے جملہ امور میں کسی ایسی چیز کاسراغ نه لگاسکیس که جو مادی نہیں اور نه ہی مادہ کےخواص ولازمی اوصاف میں سے ہو۔ تو میر تبجب آ ور ہات نہیں ۔ لیکن علوم مادی میں بحث و تحقیق کے ماہرین کانفس مجرد۔۔مادہ سے خالی اور ماوراءالطبیعہ حقیقت یعنی روح سے کی فی کرنے میں اظہار خیال کی جرأت کرنا دراصل اس سبب سے ہے کہ وہ سیجھتے ہیں کہ جو حضرات نفس مجرد کا وجود ثابت کرتے ہیں وہ چونکہ اعضاء بدن سے تعلق رکھنے والے حیاتی آثار کے ادراک سے عاجز ہیں اور ان کی علتوں واسباب کعلمی تحقیق کے حوالہ سے مجھ ہی نہیں سکے،اس لیے انہوں نے ان تمام امور کا سرچشمہ ایک ماورائے طبیعت چیز۔۔ نفس مجرد۔۔ کوقر اردے کر اس کا وجود ثابت کیااورا سے اعضاء بدن کی تمام تر فعالیت کی بنیا دبنا کر پیش کیالیکن اب جبکہ علوم جدیدہ نے تمام افعال اور مادی اموروا عضاء بدن کی فعالیت کی مادی علتول واسباب کاسراغ لگالیا ہے واس ۔ فنس مجرد۔ کے وجود کوسلیم کرنے کی ضرورت ہی باتی نہیں رہتی ۔ یا در ہے کہاس طرح کی غلط نہی کا ارتکاب خالق کا نتات کے بارے میں بھی ان سے ہوالیکن حقیت میں ان کے پینظریات ایک بہت بڑی غلط نہی کا نتیجہ ہیں کیونکہ نفس مجرد (مادہ سے خالی روح) کے وجود کو ثابت کرنے والوں نے اپنے مدعا ومطلوب کے اثبات میں وہ راہ ہرگز اختیار نہیں کی جوعلوم مادی کے ماہرین نے ان کی طرف منسوب کی ہے اور نہ ہی انہوں نے ایسا کمیا کہ بدن کے بعض وہ افعال کہ جن کے ظاہری علل واسباب معلوم ہوئے انہیں تو بدن سے نسبت دے دی اور جن افعال کی علتیں واسباب نامعلوم رہے انہیں روح سے منسوب کردیا بلکہ انہوں نے توبدن کے تمام افعال کو ہلا داسطہ بدن (علل جسمانی) کی طرف اور بدن کے داسطہ سے روح کی طرف منسوب کیاالبتۃ انہوں نے ان چیزوں کی نسبت روح کی طرف دی جن کابدن سے منسوب کرناممکن ہی نہیں مثلاانسان کا خوداینے بارے میں علم وآ گاہی یا نااورا پنی ذات کاماطنی مشاہدہ *کر*نا۔

جہاں تک ان کی اس بات کا تعلق ہے کہ وہ حقیقت کہ انسان جس کا مشاہدہ کرتا ہے (جے ''میں' سے تعبیر کیا جا تا ہے ) وہ ان ادرا کات عصبیہ کے مجموعہ سے عبارت ہے جو پے در پے اور نہایت تیزی کے ساتھ بدن کے مرکزی عضو یعنی وہ اخ تک پہنچتے ہیں اور اجتماعی وحدت کے حامل ہیں' ایک نہایت بے ربط بات ہے جو کہ ہمار سے نفسانی مشاہدہ سے ہرگز تطبیق نہیں

کرتی' گویاان حضرات نے خوداینے نضانی مشاہدے کو یکسر نظرانداز کردیااوراس سے روگر دانی کر کے صرف انہی مشاہدات کواپنی تمام تر توجہات کا مرکز بنالیا جوحواس کے ذریعے دماغ تک پہنچتے ہیں اور پھر انہی سے مربوط آثار کے بارے میں بحث وتمحيص ميں منہمک ہو گئے ميہ بات كس قدر تعجب انگيز ہے كه ايسے كثير امور فرض كئے جائيں جن ميں حقيقي وحدت نهيں یا کی جاتی اوروہ سب کے سب مادی ہیں اور ان کے ماوراء کو کی اور چیز (ماوراء الطبیعت )موجوز نبیس اور ہم جس حقیقت واحدہ کا ہے اندرمشاہدہ کرتے ہیں وہ اصل میں یہی کثیرادرا کات ہوں یہ بات نہایت تعجب انگیز ہے، کیونکہ اگر بیسب با تیل صحح ہوں تو چھرسوال پیدا ہوگا کہ بیر 'ایک'' کہ جس کے علاوہ ہمیں کچھ نظر نہیں آتا کہاں سے وجود میں آگیا ہے؟ اور بیو حدت كبال سے آ من ب جس كاظاہر بظاہر مشاہدہ ہوتا ہے؟ اس كے جواب ميں ان كابيكهناكرية 'اجماعى وحدت' ب مذاق سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتا کیونکہ جوچیز اجماعی وحدت رکھتی ہے(واحداجماعی)وہ در حقیقت اپنی ڈات میں واحد نہیں بلکہ کثیر ہے اور جو'' وحدت'' اس کے لیے فرض کی جاتی ہے وہ یا تو عالم حس میں ہوتی ہے ( کہ جس کے سبب غلطی سے اسے واحد کہا جا تاہے)اور یاعالم خیال میں ہوتی ہے مثلاایک گھر کہ جس کے کئی اجزاء ہوتے ہیں لیکن اسے 'ایک' سمجھا جا تا ہے'ای طرح ایک کلیر کہ جو حقیقت میں کئی نقطوں سے مل کر بنتی ہےاسے 'ایک' کہاجا تا ہے جبکہ وہ''ایک' نہیں ہوتی کیونکہ ہروہ چیز جو محسوس ہو .... قوت حس کی دسترس میں آئے . ... وہ حقیقت میں'' ایک''نہیں بلکہ اپنی اصل وذات کے لحاظ سے متعددا جزاء کے یجا ہونے سے 'ایک' سمجھی جاتی ہے اور ہماری بحث میں جن کثیر ادر اکات کے وماغ تک چینچنے کی بابت ہوئی ہے تو در حقیقت وہ اپنی ذات میں اینے سوا کچھ بھی نہیں وہ جو کچھ بھی ہیں خود ہی ہیں،اس کے باوجود وہ اینے شیر ایک شعور کی صورت ہے اور یہ بات ان کی کثرت وتعدد سے مطابقت نہیں رکھتی ۔للہٰ ان حضرات (مادیون) کے قول کا نتیجہ یہ ہوگا کہ بیہ ادراکات اپنی ذات میں کثرت رکھتے ہیں جبکہ حقیقت میں وہ صرف ایک نفسانی شعور ہے۔اور دوسر لے نقطوں میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ سابقہ مثالوں میں ان کثیرامور کے ماوراء حس وخیال بھی موجود تھا کہ جوان امور کی کثرت کووحدت کآ کینے میں د ميمتا تقاليعني وه خارج مين ..... ظاهر يظاهر ..... كثير اور عالم حس وخيال مين واحد تتصحبكه بهار به موضوع بحث مين اليي كوئي چیز موجو ذبیس جوان کثیر ادرا کات کو دحدت کے آئینے میں دیکھے کیکن اس کے باوجود پیسب ادرا کات اپنے تئیں ....اپنی ذات میں ... واحد نفسانی اداراک کے سوا پھینیں کہ جے ''میں'' سے تعبیر کیا جاتا ہے'اگر وہ بیکہیں کہ دماغ ان تمام ادراکات کی کثرت کووحدت کے آئینے میں دیکھتا ہے تب بھی جارااعتراض اپنے مقام پر باتی رہے گا کیونکہ د ماغ ان ادراکات کثیرہ کے علاوہ کوئی دوسراادراک رکھتا ہی نہیں بلکہ یمی ادراکات بیں کہجو نے دریے اور نہایت تیزی کے ساتھ وماغ تک چینے ہیں گویاد ماغ کااوراک بعیندانبی بےدر بے آنوالےادراکات کثیرہ سےعبارت بالنداریبیں کہاجاسکتا کہ دماغ کی ایک اور قوت ادراک ہے جوان ادرا کات کو وحدت کی صورت میں دیکھتی ہے جیبا کہ حسی قو توں کے اپنی معلومات خارجیہ ہے تعلق کا مسئلہ ہے کہ وہ ان معلومات سے حسی صورتوں کا انتز اع (حاصل ) کرتی ہیں (مزیدغور کریں ) بيتمام مطالب جواب تك ذكر موسيكے بين اس نفساني حقيقت (مين) كى وحدت كى بابت تنص جس كا مشاہدہ ہر

انسان اپنے تیک باطن میں .....کرتا ہے ، یہی صورت حال بعینہ اس کے'' ثابت' اور''بسیط' ہونے کی ہے (البسیط لیخی نا قابل تجوید تقسیم،البذان اوصاف کی توجید و تاویل کے لیے'' نفس مجرد' کے دجود کوتسلیم کرنا نا گزیرہے)۔ بنابرای اس قابل تجوید تقسیم نفسانی حقیقت کہ جس کا ہم مشاہدہ کرتے ہیں اس کے ثبات و بساطت کے حصول کی کیفیت کے بارے میں وہی کچھ کہا جائے گا جواس کی وحدت کے حصول کی بابت کہا جا تا ہے۔

اس کے علاوہ ان کا یہ کہنا بھی درست نہیں کہ دہاغ ان کثیر ادراکات کو صدت کے آئینے میں دیکھتا ہے لینی جو مطالب پودر پاور نہایت تیزی کے ساتھ دہاغ تک پہنچ ہیں اگر چہوہ کثیر ہیں لیکن دہاغ آئیں ''ایک'' کی صورت میں دیکھتا ہے نیہ بات سرے ہی سے غلط ہے کیونکہ بید ماغ اور اس میں پائی جانے والے قوت اور اس کا شعور اور پھر وہ سب پچھ جواس دہاغی قوت کی لوح ادراک پر شبت ہوتا ہے مادی امور ہیں اور مادہ بلکہ مادی شئے کی خصوصیت ولازی صفت ہی ہیہ کہوں کہ وہ کثیر مشغیر اور قابل تجزیہ تقسیم ہوتی ہے بنابرایں وہ حقیقت کہ جس کا باطنی مشاہدہ ہم کرتے ہیں اس سلمی صورت سے میں ان اوصاف میں سے کوئی وصف بھی نہیں پایا جاتا تو یقین طور پر ثابت ہوتا ہے کہ وہ ماوراء مادہ چیز ہے جو مادی امور کے اوصاف سے بالا ترمستقل وجو در کھتی ہے۔

اور پھران کا یہ کہنا بھی تطعی طور پر فلط و نا درست ہے کہ بعض اوقات میں وقوت ادراک اشتباہ و فلط نہی کا شکار ہوکر
کثیر و متعدداور قابل تجزیہ و تغیرا شیاء کو' ایک' اور ثابت و بسیط بھتی ہے جیسا کہ ہمارے موضوع بحث اورا درا کا ت کثیرہ کہ
جوبے دربے اور نہایت تیزی کے ساتھ دیائی و شعور ہیں آتے ہیں کے بارے بیں ہوا ہے، یہ بات اس لیے سے نہیں کہ اشتباہ
و فلط نہی امور نسبیہ بیں سے ہے کہ جو مقایسہ و نسبت شخی سے حاصل ہوتے ہیں نہ کہ امور نشبہ و حقیقیہ بیں سے 'کہ و مقایسہ و مواز نہ کئے بغیر .... اشتباہ و فلط نہی سے پاک ہے اور اشتباہ و فلط نہی تھی پیدا
اپنی ذات بیس کی دوسری چیز سے اس کا مقایسہ و مواز نہ کئے بغیر .... اشتباہ و فلط نہی سے پاک ہے اور اشتباہ و فلط نہی تھی پیدا
ہوتی ہے جب اس کا کسی دوسری چیز کے ساتھ مقایسہ و مواز نہ کئے جائے 'اس بات کی وضاحت کے لیے سب سے بڑی مثال
ہوتی ہے جب اس کا کسی دوسری چیز کے ساتھ مقایسہ و مواز نہ کیا جائے 'اس بات کی وضاحت کے لیے سب سے بڑی مثال
ہوتی ہے جب اس کا کسی دوسری چیز کے ساتھ مقایسہ و مقبولے چھوٹے سفیہ نقطوں کی طرح و کیھتے ہیں جب کہ ہم اپنی اس موارد ہیں بھی یہ ہوتا ہے کہ ہمار ہے واس کا مشاہدہ پی ہوتا ہے کہ ہمار ہے واس کا مشاہدہ پی بیان ہوتی کہ ہمار ہوتی تھوٹے نیو نوشے کہی اسب کیا ہے؟
ہمانی برنظر آنے والے یہ چھوٹے و روثن نقطے کی تاب سوال سے ہم کہ اس اشتباہ و فلط نہی کی کا سب کیا ہے؟
ہمانی مقایسہ کرنے سے پیدا ہوتی ہے ورنہ جو بھی ہیں و میائی اسٹی سال کے ذریعے ثابت ہونے والے حقائق کے درمیان مقایسہ کرنے سے پیدا ہوتی ہے ورنہ جو بھی ہم و کیھتے ہیں اس کے سوائہ کو نیس نظر آتا ہے یعنی وہ تھوٹے ورنہ بھی جوٹے ہے کہ کہ میں کہ بیان ورنہ بھی ہی ہمار کے مشاہدہ ان کے حقائق تی ہی بالکل مطابقت نہیں رکھتا کہی ویکھ ہیں اس کے مقائم مقائم کو تاب کے بالکل مطابقت نہیں رکھتا کہیں رکھتا کہی اس کے مقائم کو تاب کے بالکل مطابقت نہیں رکھتا کہیں رکھتا کہی اس کے حقائق کی بیا کہل مطابقت نہیں رکھتا کہی رکھتا کی مشاہدہ ان کے حقائق کی بیا بلکل مطابقت نہیں رکھتا کہیں و سے مقائم کئیں رکھتا کہیں و کیکھتا کہیں و کا کہ کی اس کے مقائم کی کو کہ کی بیا گیا گوئی کھی کے مقائم کوئی کے مقائم کوئی کے جو گوئی کے مقائم کی کے دو کی کھی کے مقائم کی کوئی کے کوئی کے مقائم کی کوئی کے مقائم کے مقائم کی کیا گوئی کی کوئی کے کہ کوئی کے کوئی کے کہ کے

صورت حال ہمارے زیر بحث موضوع کی بابت ہے کہ ہمارے حواس اور شعور وادراک کی تو تیں جب امور کثیرہ قابل تجزیرہ تغیر کو واحد 'بدیط و ثابت کی شکل میں دیکھتی ہیں تو ان کی اس غلط ہمی کا سبب دراصل بیہوتا ہے کہ وہ انہیں ان کی ظاہری حقیقوں (حقائق خارجیہ) ..... سے مقایسہ کرتی ہیں جس کے نتیجہ میں ان کے اشتباہ سے پر دہ اٹھ جاتا ہے ور نہ اگر اس مقایسہ سے نظر کر کے دیکھیں تو جو کچھان کے مشاہدہ میں آتا ہے وہ درست وسیح ہوتا ہے، اس کے''واحد 'بدیط اور ثابت' ہونے میں کوئی فظر کر کے دیکھیں تو جو کچھان کے مشاہدہ میں آتا ہے وہ درست و تیک می اشتباہ و غلط ہمی کا شکار نہیں ہوتیں بنا برایں جو چیز ان کے مشاہدہ میں'' کثر ت' تغیر اور قابل تجزیر ہمونے'' کی صفات سے خالی ہووہ کیونکر'' مادی'' کہلاسکتی ہے کیونکہ بیسب اوصاف مشاہدہ میں'' کشر ت' تغیر مادی چیز میں ان کا پایا جانا ممکن ہی نہیں۔

اب تک جومطالب ذکر ہو بھے ہیں ان سے یہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ ادیون نے روح مجرد کی ففی میں حس و تجربہ کی بنیاد پر جودلیل پیش کی ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنے تمام تر مادی و سائل سے استفادہ کرنے کے با وجود الی کوئی بنیاد پر جودلیل پیش کی ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ انہوں نے نہ پائے جانے کو نہ ہوتا سمجھ لیا جبکہ ان دونوں میں فرق ہے، چیز نہیں پائی، یہی بات ان کی غلط نہی کا سبب بن گئی کہ انہوں نے نہ پائے جانے کو نہ ہوتا سمجھ لیا جبکہ ان دونوں میں فرق ہے، عدم الوجود ان (کسی چیز کا پیا یا نہ جاتا) اور ہے اور عدم الوجود (کسی چیز کا نہ ہوتا) اور ہے، لیکن انہوں نے روح مجرد کے نہ ہونے کو اس کے پائے نہ جانے کی بنیاد پر ثابت کرنے کی کوشش کی ہے جو کہ صرتی غلطی ہے، ان کی دلیل ان کے مدعاء سے مطابقت نہیں رکھتی اور انہوں نے مشاہدہ نفسانی کی جو کہ تجرد دروح کے اثبات کی دلیل ہے تو جیہ و تاویل میں جو کچھ پیش کیا ہو وہ قطعی تا درست ہے، وہ نہ توحس و تجربہ پر مبنی مسلمہ مادی اصولوں سے ہمرنگ ہے اور نہ ہی حقیقت امر کہ عقل جس کا دراک کرتی ہے سے اس کی تائیر ملتی ہے۔

جہاں تک اس مفروضہ کا تعلق ہے جوجد بیعلم نفسیات کے ماہرین نے نفس (روح) کے بارے میں پیش کیا ہے کہ وہ اس حالت کا دوسرانا م ہے جو مختلف نفسیاتی روحی کیفیتوں کی باہمی تائیر و تاثر اور ایک دوسرے پراثر انداز ہونے سے پیدا ہوتی ہے مثلاً ادراک ارادہ رضا حب و چاہت و غیرہ کہ ان کیفیتوں و حالتوں کے ایک دوسرے سے طنے اور ہمرنگ ہونے سے ایک متعد حالت و جو د میں آتی ہے جسے نفس کہا جا تا ہے (گویا وہ ان تمام روحی کیفیات و حالات کی ترکیب اور اکشا ہو جو بیٹی ہے) تو اس سلسلہ میں ہم کسی اظہار خیال کی ضرورت محسوس نہیں کرتے کیونکہ ہر محقق و بحث کرنے والا بیر ق موجانے سے بنتی ہے) تو اس سلسلہ میں ہم کسی اظہار خیال کی ضرورت محسوس نہیں کرتے کیونکہ ہر محقق و بحث کرنے والا بیر ق کر محتا ہے کہا ہے تعلق رکھنے والے موضوعات کوزیر بحث لاتے اور اس کے بارے میں اظہار دائے کرے اور اس سے تعلق رکھنے والے فرضیوں کی بابت اثبات یا نفی پر استدلال قائم کر لیان جو چرعلم فلسفہ کے حوالہ سے ہمارے نزدیک اہمیت کی حال ہے اور ہم اس پرغور وفکر اور اظہار خیال کرنا مفید وضرور کی ہی جو جود وعدم سے تعلق رکھتے ہیں وہ اصل حقائق ہیں جو عالم خارج میں کسی چیز کے وجود وعدم سے تعلق رکھتے ہیں لہذا ہم کسی فرضیہ ومفروضہ کی روشی میں بحث کرنے اور اس کے بارے میں میں خری کی بارے میں میں کی جود وعدم سے تعلق رکھتے ہیں لہذا ہم کسی فرضیہ ومفروضہ کی روشی میں بحث کرنے اور اس کے بارے میں میں کی خری کہ وجود وعدم سے تعلق رکھتے ہیں لہذا ہم کسی فرضیہ ومفروضہ کی روشی میں بحث کرنے اور اس کے بارے میں اس کیا کہ بارے میں میں کہ کی کہ وجود وعدم سے تعلق رکھتے ہیں لہذا ہم کسی فرضیہ ومفروضہ کی روشی میں بحث کرنے اور اس کے بارے میں اس کے بارے میں اس کی خری کہ دور دوروں میں کرنے دوروں میں کسی خری کی دوروں کی کسی کی کسی کی خری کی دوروں کی

رائے قائم کرنے کواپنے دائرہ چین سے باہر بیجھتے ہیں،اس لیے ملم نفسیات کے ماہرین کے فرضیہ کی بابت یہاں کسی قسم کے اظہار حیال کی کوئی ضرورت نہیں۔

آب اچھی طرح اس بات سے آگاہ ہیں کہ ہم نے مادیون کے استدلال کی ردمیں جوٹھوں موقف پیش کیا ہے وہ مذکورہ بالا استدلال کے جواب کے لیے بھی کافی ہے اس لیے مزید کسی وضاحت کی ضرورت نہیں تا ہم ان کے استدلال کی مکمل نخ کنی کے لئے اور یہ کدان کے استدلال سے کوئی شخص مغالطہ کا شکار نہونے پائے دوا ہم نکات ذکر کئے جاتے ہیں:

(۱) وہ کہتے ہیں کہ چونکہ عصر حاضر کے علوم زندگی کے اسرار و رموز ادر روح کی حقیقت کی پہچان نہیں کرسکے لہذا کسی ماورائے طبیعت چیز کے وجود کوتسلیم کرنے کے سواکوئی چارۂ کار نہیں،

ان کی میر رائے ہرگز درست نہیں کیونکہ پہلی بات تو یہ ہے کہ ہم سطر حیدوی کرسکتے ہیں کہ اگر اب تک علوم جدیدہ،روح کی حقیقت اور زندگی کے اسرار ورموز سے آگاہی حاصل کرنے میں کامیاب نہیں ہوسکے تو آئندہ مجمی کھی ان سے آگاہ نہ ہو سکیل گے اور حیاتی خلیوں کے خواص طبعی علتوں کے ذریعے ہمیشہ نا قابل توجید و تاویل

رہیں گے بلکہ اس سے بالاتر بیک اگر بالفرض بی سلیم بھی کرلیا جائے کہ طبعی علتوں اور مادی علوم کے مسلمہ اصولوں کے ذریعے ان حقائق کا ادراک ممکن نہیں تو اس سے بیہ بات کہاں سے ثابت ہوجاتی ہے کہ ان کا وجود ہی نہیں بیتو ہماری ناآ گاہی اور علوم جدیدہ کی کوتا ہی ہے جس کی وجہ سے ہم ان حقائق کا اٹکار کرنے کی جرات کر لیتے ہیں ور نہ بیتو علم بالعدم کی جگہ عدم العلم کا سہار الینے والی بات ہے یعنی کسی چیز کے وجود کا اٹکار اس کے نامعلوم ہونے کے سبب کیا جائے گویا ''نہ یا نے جائے'' کو'نہ ہونے'' کی دلیل بناویا جائے جو کہ ہر گرضی نہیں۔

(۲) وہ کہتے ہیں کہ عالم مادی کی بعض موجودات کی نسبت ، مادی علتوں کی طرف اور بعض چیزوں مثلا زندگی سے تعلق رکھنے والے امور وخواص کی نسبت ماور ائے مادہ وطبیعت یعنی خدا کی طرف ہے، یعنی عالم مادہ میں جو پچھ پایا جاتا ہے اسے دوحصوں میں تقسیم کر دیں: بعض چیزوں کا سرچشمہ، مادہ وطبیعت اور بعض کا سرچشمہ ماورائے طبیعت (خدا) کو بچھیں۔ ان کی بیربات بھی ہرگر ضیح نہیں کیونکہ اس کے نتیجہ میں عالم ایجاد میں دومبداء اور دوسرچشے تسلیم کرنے پڑیں گے کہ جسے نہ تو مادیون اور نہ ہی خدا پرست کوئی بھی تسلیم نہیں کرتا اور تو حید کے دلائل سے بھی اس نظریہ کی واضح نفی ہوتی ہے۔

زیر بحث موضوع کی بابت ہمارا بیان اختام کو پہنچا اس کے علاوہ تجردروح پر جواعتراضات کئے گئے ہیں وہ علم فلفہ وعلم کلام کی کتب میں تفصیل کے ساتھ درج ہیں لیکن چونکہ ان تمام اعتراضات کی اصل واساس تجردروح کے استدلال کوسیح طور پر نہ سجھنا اور اس میں اچھی طرح غور وفکر نہ کرتا اور اس کے حقیقی مقصد کا کھمل ادراک نہ کرتا ہے اس لیے ہم نے بہاں انہیں ذکر کرنے سے اجتناب کیا اور ان کے بارے میں اظہار خیال کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کی لہذا جو شخص منہاں انہیں ذکر کرنے سے اجتناب کیا اور ان کے بارے میں اظہار خیال کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کی لہذا جو شخص تفصیلات جانتا چاہے وہ مر بوطہ کتب کا مطالعہ کرے اسے حقیقت امر سے آگائی حاصل ہوجائے گی ، انشاء اللہ تعالی ۔ (واللہ الہادی)

# علم اخلأق كى بحث

علم اخلاق وہ علم ہے جس میں انسان کی ان بنیادی صلاحیتوں کی بابت بحث و گفتگو ہوتی ہے جن کاتعلق اس کی نباتی ، حیوانی اور انسانی قو توں سے ہے، پیلم انسان کوتمام اخلاقی اچھائیوں اور برائیوں .....فضائل و رذائل ... سے آگاہ کرک اسے ان کے درمیان تمیز کرنے کی راہ دکھا تا ہے تا کہ وہ ان میں سے پاک و پاکیزہ صفات اپنا کر اور اپنے آپ کوخوبیوں و اچھائیوں سے مزین وآ راستہ کرکے اپنی علمی سعادت وخوش بختی کے حصول و تکمیل میں کامیاب ہوسکے اور ایسے اعمال بجا لائے جواسے انسانی معاشرہ میں قامل ستائش ولائق تعریف اور نہایت پسندیدہ شخصیت بنادیں۔

یے علم اپنی بحثوں میں اس نتیجہ تک پینچتا ہے کہ انسانی اخلاق کی اصل واساس اور بنیا دی قوتیں تین ہیں۔

- (۱) قوت شهوت
- (۲) قوت غضب
  - (٣) قوت تفكر

بی تینوں قو تیں نفس کو ان عملی علوم کے اختیار کرنے کی ترغیب دلاتی ہیں جومر بوطہ قوت کے موزوں ومناسب افعال کی انجام دہی کے اسباب فراہم کریں۔اس کی وضاحت یوں ہے کہ انسان کے تمام افعال واعمال کی تین قسمیں ہیں:

ا ۔ وہ افعال جن میں حصول فائدہ کمحوظ ہوجیسے کھانا پینا اور لباس پہنناوغیرہ۔

۲۔ وہ اعمال جن کے ذریعے نقصان وضرر سے بچنامقصود ہومثلا اپنی جان 'مال اورعزت و آبرو کا تحفظ و
 دفاع کے لئے اقدام کرنا وغیرہ۔

س وه كاوشين جوفكرونظر\_تصورونصديق\_سيم بوط مون جيسيلمي قياس واستدلال وغيره\_

پہلی شم کے افعال کا تعلق قوت شہویہ سے دوسری شم کے اعمال کا تعلق قوت غضب سے اور تیسری شم کے افعال کا تعلق قوت نظر سے ہے چونکہ انسان اپنی ذات کے حوالہ سے انہی تین قو توں کے مجموعہ مرکب کی حیثیت رکھتا ہے اور انہی قو توں کے مجموعہ مرکب کی حیثیت رکھتا ہے اور انہی قو توں کے مجموعہ مرکب کی حیثیت رکھتا ہے اور انہی کے اس فو توں کے بیاب نہایت توجہ والتفات سے کام لے تاکہ ان میں لیے مقرر کی گئی ہے لہذا ہر لمحہ اس کے لیے ضروری ہے کہ ان قو توں کی بابت نہایت توجہ والتفات سے کام لے تاکہ ان میں سے سی میں افراط و تفریط نہ ہونے پائے اور کوئی قوت زیادتی یا کمی کی طرف نہ جانے پائے کیونکہ اگر ایسا ہوا تو ان کے درمیان اعتدال برقر ار نہ رہے گا اور اگر ان کے درمیان اعتدال تا تاکہ فروہ مجموعہ مرکب اپناوہ کام میچ طور پر نہ کر سکے گا جس کے لیے اس کے اجزاء کی ترکیب ہوئی ہے اور بال آخرہ ہا تو وہ مجموعہ حیثیت کھود سے گا جس کے متبہ میں اسے اپنے وجود کے اصل ہوف وہ مقصد لیخی نوع انسانی کی سعادت سے محروم ہوتا پڑے گا۔

علم اخلاق میں ان تین قو تول کی حداعتدال بھی واضح کردی گئی ہے اور وہ بول کہ:

(۱) عفت:

قوت شہوت کی حداعثدال بیہ کہ اسے مقدار و کیفیت کے لحاظ سے مناسب ومعقول حد تک استعال کیا جائے ، اسے 'عفت'' کہا جاتا ہے۔

(۲) شجاعت:

قوت غضب كى حداعتدال كودشجاعت "كانام دياجا تاہے۔

(۳) حكمت:

قوت تفكر كي حداعتدال كانام "حكمت" (دانا كي) ہے۔

ابان کے افراط وتفریط کی حدیں ملاحظہ کریں:

قوت شهوت كافراط كو "حرص" اورتفريط كو دستى وكا بل" كهته بين-

تېورو برز د لی:

قوت غضب کے افراط کو'نہور' اورتفریط کو'بردلی' کہتے ہیں۔

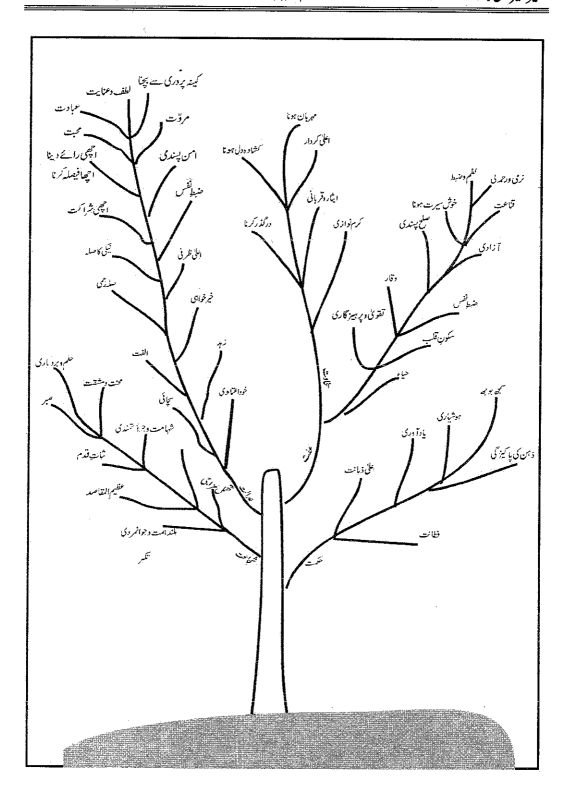
چالا کی وابلہ بن:

قوت تفكر كے افراط كو چالا كى اور تفريط كوابله پن (كودن ہونا) كہتے ہيں۔

عدالهد:

ندکورہ بالاتین قوتوں کے حداعتدال میں ہونے سے نفس میں ایک چوشی قوت واستعداد پیدا ہوجاتی ہے اوروہ الی ہوتی ہے جسے کسی مجموعة اجزاء کا وجودی ذائقۂ اسے 'عدالت' کہتے ہیں اوراس کی تعریف بیدہ کہ ان آفوتوں میں سے ہر ایک کواس کا موزوں مقام دیا جائے 'اس کے افراط کو' ظلم' اور تفریط کو' ظلم سہد لیں اور اس کے سامنے سرتسلیم خم کردینا'' کہتے ہیں۔

یہ بیں باند پایدانسانی اخلاق کی بنیادیں یعنی عفت 'شجاعت' حکمت' عدالت' اوران سے بے شارصفات لگتی ہیں جن کی بابت غور کرنے سے معلوم ہوجاتا ہے کہ ان سب کی بازگشت انہی بنیادی اوصاف کی طرف ہے اوران صفات کی نسبت ان چاروں اوصاف سے سے معلوم ہوجاتا ہے کہ ان سب کی بازگشت انہی بنیادی اوصاف کی طرف ہے اوران صفات میں سے چند یہ ہیں: جود وسخا' قناعت وشکر' صبر وجوانم دی، جرات و ہمت' حیا وغیرت' خیر خواہی' بزرگواری و تواضع وغیرہ، یہ سب صفات عظیم و پاکیزہ اخلاق فاضلہ کی شاخیں ہیں، ان کی بابت علم اخلاق کی کتب میں تفصیلات مذکور ہیں اور ہرایک کی کمل وضاحت و تشریح کی گئی اخلاق فاضلہ کی شاخیں ہیں، ان کی بابت علم اخلاق کی کتب میں تفصیلات مذکور ہیں اور ہرایک کی کمل وضاحت و تشریح کی گئی ہوں ہے اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ ان میں سے ہرصفت ان چار بنیا دی اوصاف میں سے سی ایک سے جنم لیتی ہے اگلے صفحہ بران اصول وفروع یعنی چار بنیا دی صفتوں اور ان سے تعلق رکھنے والی دیگر صفات کو ایک درخت کی شکل میں پیش کر دیا گیا ہے اس کی تعید ہیں آسانی پیدا ہوجا ہے۔



علم اخلاق میں ان صفات کی حدود اور ان سے تعلق رکھنے والی صفات کے جملہ پہلووں کی وضاحت کے ساتھ ساتھ ہرصفت کے افراط وتفریط کے بارے میں تفصیلی تذکرہ کیا گیا ہے اور ان چار بنیادوں اور ان سے وابستہ صفات کی حقیقت ....ان کے پاکیزہ صفات ہونے .... کے بارے میں دلائل کے ذکر کے ساتھ ان کے حصول اور علم وعمل کے ذریعے اپنے آپ کوان سے آ راستہ کرنے کے طریقے بھی بیان کئے گئے ہیں، یعنی علم اخلاق سب سے پہلے ایک صفت کی فضیلت کو ثابت کرتا ہے پھر علمی استدلال سے اس کی اہمیت بیان کرتا ہے تا کہ انسان اس کی اچھائی کا معتقد ہوجائے اور اسے اس کی عظمت پر پخته یقین حاصل ہوجائے ،اس کے بعدان طریقوں کی وضاحت کرتا ہے جواس صفت کے حصول کی بابت مئوثر ہیں اور آخر میں بیربیان کرتا ہے کہاس صفت کے پارپارا پینانے اور عملی طور پراسے پارپارا ختیار کرنے کے نتیجہ میں لوح نفس پر وہ صفت نقش برسنگ کی مانند شبت ہوجاتی ہے گویا انسان کی طبع ٹانوی بن جاتی ہے مثال کے طور پر ڈرپوک ہوتا دراصل اس وجہ سے ہوتا ہے کہ انسان کی چیز کا خوف اپنے دل میں پیدا کرتا ہے جبکہ ' خفیقت میں اس چیز کی بابت ہوتا ہے جس کے واقع ہونے کا امکان واندیشہ پیدا ہوجائے اور بیزخیال ہو کھمکن ہے یہ چیز واقع ہو اور یہ بھی عمکن ہے کہ واقع نہ ہو یعنی دونو ل طرفیں (اس کا واقع ہونا اور نہ ہونا) برابر ہوں تو اس صورت میں کسی ایک طرف کو کسی ٹھوں وجہ کے بغير صحح سمحه كراس سے اثر لينا ہر گز درست قرار نہيں ديا جاسكتا كيونكه جب تك كوئي مضبوط دليل يا تفوس وجه وسبب اور (مرجع) موجود نه ہوکسی ایک طرف کواہمیت ویناصیح نہیں اور کوئی عقلمند شخص ایسانہیں کرسکتا۔ بنابرایں جب کوئی'' ور پوک' آ دمی اپنے ڈراورخوف کے بارے میں بیسب باتیں سوچے تو یقینااس کی لوح دل سے پینڈموم صفت محو ہوجائے گی، اس طرح دیگر صفات مذمومه بھی ختم ہوسکتی ہیں اوران کی جگہ صفات حسنہ وفضیلتیں آسکتی ہیں یعنی کوئی ڈریوک آ دمی ان تمام ہاتوں کواپنے دل میں لائے اور عملی طور پرخوف وڈر کے خاتمہ کے لیے خوف انگیز وہولناک کام بار بارانجام دیے تو اس کا دل مضبوط ہو جائے گااور پھروہ بھی کسی چیز سے خوفز دہ نہیں ہوگاای طرح ہر مذموم صفت کواپنے سے دور کرنے کے لیے بیلمی عملی اقدامات كرے توبقينا اچھى وياكيزه صفات كے زيورسے اپنے آپ كوآ راستەكرنے ميں كامياب موجائے گا، البتديد بات يا در ب کہ بیسب کچھا خلاقیات کے باب میں ان تین مکا تب فکر میں سے پہلے مسلک و منتب فکر سے ہم آ ہنگ ہے جن کا تذکرہ وضاحت کے ساتھ ہم پہلے کر چکے ہیں،ان تین مکا تب فکر میں سے پہلے مسلک و کتب فکر میں اخلاق حسنداور بلند یابیصفات و کمالات سے آراستہ ہونے کا ہدف ومقصد معاشرہ میں نام پیدا کرنااورلوگوں کے نزدیک لائق ستائش ہونا ہے اور دوسرا مسلک و مکتب فکر بھی اس سے ملتا جلتا ہے جو کہ انبیاء وصاحبان شریعت کا مسلک ہے لیکن ان دونوں مکا تب فکر میں غرض و غایت اور ہدف ومقصد کے لحاظ سے فرق ہے کیونکہ پہلے مسلک و کمتب فکر میں اصلاح اخلاق کی غرض ومقصد اعلیٰ لوگوں کی نظرول میں بافضیات ہونااورا نہی سے داد محسین پاٹا ہے جبکہ ووسرے مکتب فکر میں اصل مقصداور یا کیزوا خلاق سے متصف ہونے کا بنیا دی ہدف انسان کی حقیقی سعادت کا حصول ہے جو کہذات احدیت سجانہ و تعالی اور اس کی آیات کریمہ پر کمال ایمان سے عبارت ہے اور وہی آ خرت کی بھلائی وبہتری اور فیر وصلاح ہے اور وہی حقیقی معنی میں سعادت وخوش بختی اور واقعی

کمال ہے نہ پیر کے صرف لوگوں کی نظروں میں سعادت وفضیات ہو۔ تا ہم اس کے باوجود دونوں مسلک اور مکا تب فکر اپنی غرض ومقصد اور ہدف ومقصود کے لحاظ سے قدر مشترک رکھتے ہیں اور وہ ہے مل کے لحاظ سے انسانی فضیلت وعظمت کا حصول الیکن جہاں تک اس تیسر ہے مسلک و کمتب اُکر کا تعلق ہے کہ جس کی بابت تفصیلی ذکر پہلے ہو چکا ہے تواس کا پہلے اور دوسر ہے مسلك وكمتب فكرس فرق بيب كداس مين اصلى بدف اور حقيقي مقصد ومقصود اعلى رضائ الهي كاحصول ب نه كصرف انساني فضیلت پراکتفاء کرنا، یمی وجه ہے کہ یہ تیسرا مسلک دونوں مکا تب فکرسے یکسرمختلف ہوجا تا ہے اوراس میں اخلاقی صفات كاعتدال كى صورتين بھى ان دومكا تب فكر كے ہال مسلمه حدوداعتدال سے مختلف بيں۔اس كى وضاحت يول ہے كہ جب کسی بندہءمومن کوابیان کی بلندیاں نصیب ہوں اور وہ کمال ایمان کی منزل پر فائز ہوجائے تو اس کے دل میں تمام تر توجہات اپنے پروردگار کی ذات احدیت اور اس کے اساء حسنی وصفات جیلہ کی طرف ہوجاتی ہیں جو کہ ہرطرح کے نقص وعیب سے پاک ومنزہ ہیں اس کی سیحالت رفتہ رفتہ بڑھتی چلی جاتی ہے اور اس میں اضافہ ہی اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے اور بال آخرخدا كى طرف اس كى توجه كايد عالم موجا تاب كدوه الله كى عبادت اس انداز مين كرتاب جيس است اپنى آئمهول س و مکھ رہا ہوا ورخداا سے دیکھ رہا ہے آگر چہ وہ اپنے پروردگار کو دیکھ نہیں سکتالیکن خدا تواسے یقیبیا دیکھ رہا ہوتا ہے....اور توجہ و التفات کی اس غیر معمولی کیفیت میں وہ اپنے رب کی تجلیات کا مشاہدہ کرتا ہے، جلوہ ءکر دگاراس کے دل وجان کونور محبت سے روش کردیتا ہے اور پھراس کی محبت لمحد براهتی چلی جاتی ہے، یہاں تک کداس کا نگ انگ خدا کی محبت سے سرشار موجا تا ہے ایسا کیوں نہ ہو؟ آخروہ انسان ہے اور جمال و کمال سے پیار کرنا انسان کی فطرت میں شامل ہے، ذات احدیت کمال مطلق اور جمال بے مثال ولا زوال ہے اس لیے حقیقی عجت اس سے موتی ہے اور محبت کی حقیقت اس سے وابستہ ہے للمذاوہ بندہ ومومن صرف اپنے پروردگارے محبت كرتا ہاور بہت زياده محبت كرتا بے چنانچه خداوندعالم فيار ادفر مايا: موره و بقره ، آیت ۱۲۵:

والذين آمنوااشد حباسه،

(اورجولوگ مومن بین وهسب سے زیاده خدا سے مجت کرتے بین)

اور پھر خدا سے محبت کی اس منزل تک پہنچ کروہ اپنے تمام افعال وا کمال میں حضرت پینمبراسلام "کی پیروی وا تباع کا عملی دم بھرتا ہے اور اپنے آپ کو سے معنی میں آنحضرت "کا بیروکار بنالیتا ہے، اس کی زندگی کا برکام حضرت حبیب کبریا کے فرامین وا دکام کے مطابق ہی انجام یا تا ہے اور ایسا کیوں نہ کیونکہ جب کسی چیز سے محبت ہوتی ہے تو اس سے تعلق رکھنے والی ہر چیز اور اس کی نشانیوں سے بھی محبت ہوجاتی ہے اور آنحضرت پروردگار عالم کی نشانیوں میں سے سب سے بڑی نشانی والی ہر چیز اور اس کی نشانیوں میں سے سب سے بڑی نشانی بیر بیں اور آپ کا وجود مبارک سب سے بڑی آپ سے خدا ہے جیسا کہ پوری کا منات خدائے قدوس کی آپات و نشانیاں ہیں ، بہر حال اس بندہ مومن کے دل میں آپش محبت مزید شعلہ ور ہوتی چلی جاتی ہے یہاں تک کہوہ شق الی میں آپش محبت مزید شعلہ ور ہوتی چلی جاتی ہے یہاں تک کہوہ شق الی میں اتنا سرشار ہوجا تا ہے کہ پھراس کی نگاہ النقات خدا کے سواکسی پڑئیس جتی اس کی تمام تر تو جہات کا مرکز ذات پروردگار ہوتا ہے اور وہ خدائے

یکنا کے علاوہ کسی کو خاطر میں ہی نہیں لاتا اور ہر چیز اور ہر ایک سے بے نیاز اپنے پروردگار کے عشق کی دہلیز پر سرر کھ دیتا ہے ، اپنے خالق و حقیقی مالک کے سواکسی کی محبت کا دم نہیں بھرتا کیونکہ وہ عبد ہے ، بندہ ہے اور اپنے آتا و مولا سے حقیقی عشق و پیار کرتا ہے جو کہ اس کے عبد ہونے کا فطری تقاضا بھی ہے ، یہی وجہ ہے کہ وہ جس چیز کو بھی دیکھتا ہے اس میں اپنے محبوب کا جلوه یا تا ہےاور جہاں بھی کوئی جمال و کمال اسے نظر آتا ہے وہ اسے اپنے معشوق ..... ذات حق تعالیٰ ..... کے حقیقی جمال و کمال کا آئیندواریا تاہے کیونکداس کے خالق کے جمال وکمال کی نہوکوئی حدہے اور ندائتہا ، اور نداسے فنالاحق ہوسکتی ہوہ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ باتی رہنے والا ہے جو کچھ بھی کا نئات میں ہے اس کے وجود کی نثانی اور ہر جمال و کمال اس کے جمال وکمال کی برکت وفیض سے ہے حقیقی کمال صرف اس کے لیے ہے، ہر چیز اس کے کمال کی نشانی و آیت ہے اور نشانی و آیت کہتے ہی اسے ہیں جوائے تیک کوئی مستقل حیثیت نہ رکھتی ہو بلکہ صاحب آیت کے حسن و جمال کی ترجمان ہو،اس لئے بندہ مؤمن کے دل میں خالقِ کیا کی محبت گھر کر لیتی ہے اور اس کاعشق اس کی کا نئات جان ودل کواپنے قبضہ میں لے لیتا ہے، پھر اسے جو پچھ بھی نظر آتا ہے وہ اپنے پروردگار کی عظمت کا نثا ہکار دکھائی دتیا ہے،جس کے نتیجہ میں وہ ہر چیز سے اپنی محبت و پیار کارشتهٔ خم کر کے صرف اپنے معبود حقیقی سے وابستہ عشق ہوجا تا ہے لہذا جس چیز سے بھی محبت کرتا ہے وہ خدا کے لیے اور خدا کی محبت کی بنیاد پر ہوتی ہےاور جب اس کی محبت اور ہر چیز سے بیار للداور فی اللہ ہوجا تا ہے تو پھراس کے سوچنے اور عمل کے انداز میں بھی فرق آ جا تا ہے، وہ دوسروں کی طرح ادراک وعمل کے انداز اور طور طریقے اختیار نہیں کرتا،اس کا طرز تفکر کیسر بدل جا تا ہے، وہ ہر چیز سے پہلے اور اس کے ساتھ خدا کو دیکھتا ہے، چنانچہ وہ کسی چیز کو استقلال کا حامل نہیں مجھتا، ہرچیز کوذات کردگار کا دست نگر سجمتا ہے۔۔اور پھراس کے علم وادراک کا معیار بھی لوگوں کے معیاروں سے کہیں بلند وبالا ہوجا تا ہے کونکہ لوگ ہر چیز استقلال کے پردے کے پیچھے سے دیکھتے ہیں جبکہ وہ ہرشے کو حقیقت کے آئینے میں ویکھتا ہے۔ یتو ہے علم وادراک کے حوالہ سے اس کے اورلوگوں کے معیاروں کا فرق! یہی حال مقام عمل میں ہے اس میں بھی اس کا معیارلوگوں مے مختلف ہوتا ہے کیونکہ وہ تو صرف خدا سے محبت کرتا ہے، لہذا صرف ای کے لیے محبت کرتا ہے اور جس چیز کو بھی چاہتا ہے خداکے لیے چاہتا ہے، ہر چیز میں اس کا سمطمع نظر ذات پرور دگار ہی ہوتا ہے، بنابرایں وہ خدا کے سواکسی کی جستونہیں کرتا اور نہ کی کی تمناوآ رز و کرتا ہے، اسے صرف خالق کی رضاوخوشنو دی مطلوب ہوتی ہے اس لیے وہ خدا کے علاوہ نہ تو سیجھ طلب كرتا ہے، نكسى كى چاہت دل ميں لاتا ہے، ندكسى كاارادہ كرتا ہے، ندكسى سےكوئى اميدوابسته كرتا ہے، ندكسى سےخوف كھاتا ہے نہ کوئی چیز پیند کرتا ہے،اس کی پیندونا پیند کا معیار خدا کی پیندونا پیند ہے،اس طرح اس کی انس ووحشت محبت ونفرت خوشی و ناراضگی سب کا معیار ذات کردگار کے سوا کچھ نہیں ،اس لحاظ سے اس کی اغراض واہداف اورلوگوں کے مقاصد و اغراض میں بہت فرق پایاجا تا ہے کیونکہ اس سے پہلے وہ جس چیز کوبھی انسانی فضیلت سجھتا تھااس کے حصول کے لیے ہرممکن اقدام کرتا تھالیکن اب ایمانہیں بلکہ اگروہ کسی چیز کو پسند کرتا ہے یا کوئی کام انجام دیتا ہے تو اس کی نظر میں اس چیزیا اس کام کی خوبی وفضیات نہیں ہوتی بلکہوہ یدد مکھتا ہے کہ آیا یہ چیزیا بیکام اس کے پروردگارکو پسند ہے یانہیں اگروہ چیزیا کام خدا کو پسند

بأسنادها عن جيرة العلم الفرد عن الدوح عن وادى الفضاعن ربى نجد عن الخزن عن قلبى الجريح عن الوجد على تلفى حتى اوسد في لحدى

روت لى احاديث الغرام صبابة و حدثتى مر النسيم عن الصبا عن الدمع عن عينى القريح عن الجوى بأن غرامى و الهوى قد تحالفا

عشق نے مجت کی غم انگیز داستانیں دامن کوہ کے باعلم دبھیرت باسیوں کے حوالہ سے مجھے سنائی ہیں اور نیم سحر کے حجودگوں نے بھی بادصا واحساسات کی گرئ مجھے بادصا واحساسات کی گرئ میرے غم ودر دُمیر سے مجروح دل اور میر سے بیار کی شدت کے حوالہ سے مجھے بتایا ہے کہ میر سے عشق ومحبت نے اب بیشم کھائی ہے کہ میر مے مقال دیں یہاں تک کہ میں اپنی لحد کی آغوش میں محونوا ب ہوجاؤں)

ہو تواسے فضیلت جھتا ہے اور اسے اپنالیتا ہے لیکن اگر وہ خدا کو تا پند ہوتو وہ بھی اسے تا پند کرتا ہے اور اسے بری چیز و براکام .....ر ذیلت سے جھتا ہے اور اس سے دوری اختیار کرتا ہے گویا اس کی تمام تر توجہ کی چیزیا کام کے اچھا (فضیلت) یا برا (ر ذیلت) ہونے کی طرف نہیں ہوتی بلکہ صرف رضائے اللی اور معیار خداوندی کی طرف ہوتی ہے ،اس لیے اسے اس بات کی کوئی پرواہ ہی نہیں ہوتی کہ آیا لوگ اس چیزیا کام سے خوش ہوں کے بیا تاراض اور اس کی تعریف کریں کے یابدگوئی وہ توصرف بید کی بھتا ہے کہ آیا اس کی پروردگار اس سے خوش ہوگا یا نہیں اور آیا یہ چیزیا کام خدا کی خوشنودی کا باعث ہے یا نہیں ؟ چنانچے وہ دنیا و آخرت 'بہشت' دورخ وغیرہ کی کوئی فکر نہیں کرتا اور شدہی ان میں سے کسی چیز کو خاطر میں لاتا ہے اور شاہیت دیتا ہے ، اس کی تمام ترکوشش و توجہ اپنے پروردگار کی رضا و خوشنود کی سے مصول پر ہوتی ہے ، وہ اپنے رب کو پا تا چاہتا ہے ، وہ کی اس کی منزلِ مقصود ہے ، اس کی بندگی کی عظمت ، عبود بت کے قیقی تقاضوں کی تحمیل ہے اور اس راہ میں اس کی ربھری مجت خدا ہے بینی اس کا ذار راہ اس کی بندگی اور اسے منزل مقصود تک پہنچانے کے لیے اس کی راہنما اس کی اپنے پروردگار سے حقیقی موسی سے کسی کی راہنما اس کی اپنے پروردگار سے حقیقی میں بین کی راہنما اس کی بندگی اور اسے منزل مقصود تک پہنچانے کے لیے اس کی راہنما اس کی اپنے پروردگار سے حقیقی میں وہ تو عشق ہے ، شاید کی راہنما اس کی اپنے بروردگار سے حقیقی معتبی خدا ہے ہوت ہے ہوت ہے ، شاید کی اس کی بندگی اور اسے منزل مقصود تک پہنچانے کے لیے اس کی راہنما اس کی اس کی بیا گار ہے ہوت ہے ہوت ہوت ہے ، شاید کی میں میں بیا کی ہوت کی میں ہوتی ہے :

بأسنادها عن جيرة العلم الفرد عن الدوح عن وادى الفضاعن ربى نجد عن الخزن عن قلبى الجريح عن الوجد على تلفى حتى اوسد فى لحدى

روت لى احاديث الغرام صبابة و حدثني مر النسيم عن الصبا عن الدمع عن عيني القريح عن الجوى بأن غرامي و الهوى قد تحالفا

عشق نے محبت کی غم انگیز داستانیں دامن کوہ کے باعلم وبصیرت باسیوں کے حوالہ سے مجھے سنائی ہیں اور تسیم سحر کے جھوٹکوں نے بھی مجھے با دصبا' وادی فضا' محبد کی بلندیوں' آنسوؤں' میری زخمی نظروں' میرے باطنی جذبات واحساسات کی گرئ میرے غم و در دُمیرے مجروح دل اور میرے بیار کی شدت کے حوالہ سے مجھے بتایا ہے کہ میرے شق ومحبت نے اب بیات کے کھائی ہے کہ مجھے فنا کی وادی میں دکھیل دیں یہاں تک کہ میں اپنی لحد کی آغوش میں مجونواب ہوجاؤں)

سمجھی جاتی ہووہ اس کمتب فکر میں''رفیلت''سمجھی جائے یا اس کے برعکس ہوجائے یعنی ان مکا تب فکر میں جس چیز کو ''رفیلت''سمجھاجا تا ہو وہ اس کمتب فکر میں''فضیلت''ہو۔

### اخلاق کی بابت ایک نظریه

زیرنظرموضوع کی بابت ایک اورنظریم پیش کیا جاتا ہے جو کداب تک ذکر کئے گئے نظریات سے یکس مختلف ہے اورعين ممكن بے كداسے علم اخلاق ميں اصلاح اخلاق كى بابت ايك مستقل مسلك وكمتب فكركانام وياجائے اوروه بيہ كه علاقوں اور معاشروں کے مختلف ہونے سے اخلاقی اصول ومعیار بھی مختلف ہوجاتے ہیں کیونکہ ہرمعاشرہ اسپے طرز تدن میں دوسرے معاشرہ سے مختلف ہوتا ہے اور حسن وقتے۔ کسی چیز کے اچھا یا برا ہونے کے معیاروں میں بھی مکسانیت نہیں یائی جاتی بلکہ ہرمعاشرے میں اچھا یا برا ہونے کا معیار دوسرے معاشرے سے مختلف اور الگ الگ ہوتا ہے جس کی بنیاد پرعکمی وعملی متائج بھی بدلتے رہتے ہیں اس نظریہ کے قائل حضرات ہید عولی بھی کرتے ہیں کہ پیمکتے فکر دراصل اس مشہور ومعروف نظریہ واصول کے نتیجہ میں وجود میں آیا ہے جسے ' دسمحویل و تکامل مادہ'' کے نظریہ سے موسوم کیا جا تا ہے جس کا مطلب رہے کہ ' مادہ'' لمحد بلحه تبدیلی وارتقاءاور کمال یانے کی حالت میں رہتا ہےوہ کہتے ہیں کہانسانی معاشرہ ،زندگی کی ان احتیاجات کےمجموعہ و یکجاہونے سے وجود میں آیا ہے جنہیں انسان افر ادمعاشرہ کے ذریعے بورا کرنا چاہتا ہے، ای لیے وہ معاشرہ کی بقاء کا خواہاں ر ہتا ہے کیونکہ وہ بیجانتا ہے کہ اس کی بقاء کاراز معاشرہ کی بقامیں پوشیرہ ہے اور چونکہ طبیعت، قانون تحول و تکامل کے تالع رہتی ہاں لیےمعاشرہ بھی ہمیش تغیروتبدل سے دوچار ہوتا ہے اور لمحہ بلحہ ارتقاء و کمال کی منزلیں طے کرتار ہتا ہے لہذا حسن وقتح کا ایک ہی حال پر باقی رہناممکن ہی نہیں کیونکہ حسن کا مطلب ریہ ہے کھمل ،معاشرہ کی غرض وغایت (ترقی و کمال) کے عین مطابق ہواور بتح کامطلب سے کیمل،معاشرے کے مقصدور نف سے مطابقت ندر کھتا ہواں لیے ان (حسن و بتح) کا بدلتار ہنا بقین امر ہے،ایسا ہرگزنہیں ہوسکتا ہے کہ وہ جامدر ہیں اوران میں کوئی تبدیلی نہ آئے۔بنابرایں بیرکہا جاسکتا ہے کہ مطلق حسن یامطلق بتح نام کی کوئی چیزیا کی ہی نہیں جاتی بلکہ وہ دونوں ہمیشہ نسبت واضافت کے حامل ہوتے ہیں اور چونکہ زمان ومكان كے لحاظ سے معاشروں ميں بھى فرق بإياجاتا ہے، ہرمعاشرہ ووسرے معاشرہ سے مختلف ہوتا ہے اس كيان دونوں میں بھی تندیلی وتغیر پیدا ہوتار ہتا ہے اور ان دونوں کے نسبت واضافت کے حامل ہونے اور تغیر وتبدل یانے کی وجہ ہے اخلا قیات اور فضائل ور ذائل کے معیاروں میں بھی تبدیلی پیدا ہوجاتی ہے لہذا نیتجاً۔ یہ بات بقینی ہوجاتی ہے کہ اخلاقیات کی اصل واساس وہ قومی غرض ومقصد ہے جے اجتماعی ومعاشرتی حوالہ سے حصول کمال کا وسیلہ وسب ہونے کی حیثت حاصل ہوتی ہے۔معاشرتی کمالات کو پاناای کے ذریعے مکن ہوتا ہے کیونکہ حسن وقتح کامعیار بھی وہی ہے اوروہ اس ے وابستہ ہیں،ای وجہ سے جو چیز بھی اجھا می ترقی ومعاشرتی کمال کے حصول کا ذریعہ ہووہ'' فضیلت'' کہلاتی ہے اور وہی ''حسن' رکھتی ہے اور جو جیز معاشرہ کے جمود و تنزلی کا سبب ہوا ہے'' ر ذیلت'' (برائی) کہاجا تا ہے اور ای میں'' بُح '' ہوتا ہے، ای بنیاد پر بھی ایسا ہوتا ہے کہ جمود تنزلی کا سبب ہوا ہے'' ر ذیلت' (برائی) کہاجا تا ہے اور ای میں'' بحق ری اور ہے، ای بنیاد پر بھی ایسا ہوتا ہے کہ جمود ' تہمت وافتراء ' ہے ہودہ حرکتیں' سگدلی' شقاوت' ڈاکرزنی' دہشت گردئی' چوری اور ہے۔ جو یا گراف کے حصول کی راہ ہیں مؤثر ثابت ہوتی ہے جبکہ اس کے مقابل صدافت وعفت ۔ پاکدامنی اور رحمہ لی جیسی صفات کو برااور قبیج قرار دیا جا تا ہے کیونکہ وہ معاشرتی مقاصد کے حصول کی راہ میں رکاوٹ بنتی ہیں ۔

یہ ہاس عجیب وغریب نظرید کا خلاصہ ولب لباب کہ جے اخلا قیات کے باب میں مادہ پرست کمیونسٹوں نے اختیار کیا ہے حالانکہان کے خیال کے برغکس پینظر پرینانہیں ہے بلکہ بونان کے قدیم فلاسفہ میں سے کلبیوں کے بارے میں بھی ذکر کیا گیا ہے کہ وہ اس نظریہ کے قائل تھے،اس طرح'' مزدک' کے بیرد کاروں کے متعلق بھی کہا گیا ہے کہ وعملی طور پر اس نظریہ کواپناتے تھے (یا درہے کہ 'مزدک' وہ شہور ومعروف شخص ہے جو کسریٰ کے عہد سلطنت میں ایران میں رہتا تھا اوراس نے کمیوزم کانظریہ پیش کر کے لوگول کواس کی بیروی اورائے عملی طور پراپنانے کی دعوت عام دی) اس کے علاوہ افریقہ کے بعض بسماندہ قبائل وغیرہ کے بارے میں بھی کہا گیا ہے کہوہ اس نظریہ کے قائل ہیں۔ بہرحال حقیقت یہ ہے کہ بیاصل نظرية بھی غلط ہے اور جودلیل اس کے مجمع ہونے پر پیش کی گئی ہے وہ بھی بے بنیا داور نادرست ہے۔اس کی وضاحت یوں ہے كەموجودات عالم بىن سے ہم جس چيز كوبھى دىكھيں وہ اپنے ظاہرى وجود بين اپنى مخصوص خصوصيات كى حامل نظر آتى ہے اور انمی خصوصیات کی وجہ سے اسے دیگر موجودات سے امتیاز و تشخص حاصل ہوتا ہے مثلا زید آیے وجود میں اپنی مخصوص صفات کا حامل ہونے کی وجہ سے اپنی ایک منتقل شخصیت رکھتا ہے جس کے سب عمر وسے مختلف ہوجا تا ہے ای طرح عمر وجھی اپنے وجود میں بعض خصوصیات کا حامل ہے جن کی بنیاد پراسے ایک طرح کالشخص حاصل ہے لہذااپنی خصوصیات اورشخصی صفات کے حوالہ سے ان دونوں میں سے ہرایک اپنے طور پردوسرے سے الگ حیثیت میں پیچانا جاتا ہے، پنہیں ہوسکا کہ زید ہی عمر و ہوجائے اور عمر و ہی زید بن جائے ، دونوں اپنی اپنی شخصیت اور انفرادی وجود کے ساتھ پہچانے جاتے ہیں ،اس لیے وہ '' دؤ كہلاتے ہيں' ايك ' منہيں ۔ اور بياليي مسلم حقيقت ہے جس ميس كس طرح سے كوئي شك وشبنييں يا ياجا تا (تا ہم بير يا د رہے کہ ہماری اس بات سے بیفلط بنی پیدا نہ ہونے یائے کہ اس سے عالم مادہ کے بارے میں ہمارے اس تول کی تفی ہوجاتی ہے جواس کی وحدت کی بابت ہم کہتے ہیں کیونکہ ان دونوں امور میں بہت فرق ہے۔عالم مادہ کی وحدت کا مسکلہ زید اور عمرو ، کے ایک دوسرے سے الگ مستقل حیثیت وتشخص کا حامل ہونے کے مسلمہ سے قطعی مختلف ہے۔

بہر حال ان تمام مطالب سے بیز تیجہ حاصل ہوتا ہے کہ کسی کا ظاہری وجود ہی اس کی شخصی خصوصیت وشخصیت سے عبارت ہے کیکن جہاں تک ذہنی مفاہیم کا تعلق ہے تو وہ اس سے قطعاً مختلف ہوتے ہیں کیونکہ ہر ذہ ہی مفہوم خواہ اس کا تعلق کسی بھی چیز سے ہوا یک سے زیادہ مصداقوں پر منطق ہوسکتا ہے مثلا انسان 'بلند قد انسان' ہمارے سامنے کھڑا ہوا انسان' تو

ان سب کے مفاہیم ایک سے زیادہ افراد پر صادق آتے ہیں بعنی جب ہم ان مفاہیم ہیں سے کی ایک کا تصور ذہن ہیں لاتے ہیں تواس کی تطبیق صرف ایک فرد پر نہیں بلکہ متعدد افراد پر کر سکتے ہیں کہ جس میں بھی اس مفہوم کی خصوصیات وصفات پائی جا نمیں اسے اس مام ہوں کہ سے موسوم کر سکتے ہیں جبکہ ظاہری وجود کی بابت صورت حال اس سے مختلف ہوتی ہے اس میں اتن وسعت نہیں پائی جاتی کہ اس کی تخصیت کے اظہار سے وابستہ ہوں گی جس میں پائی جاتی ہوں جسے زید اور عروفیرہ ایکن کی چیز کے "مفہوم" میں ایسانہیں کی شخصیت کے اظہار سے وابستہ ہوں گی جس میں پائی جاتی ہوں جسے زید اور عروفیرہ ایکن کی چیز کے "مفہوم" میں ایسانہیں ہوتا بلکداس میں ہو صحت و گنجائش پائی جاتی ہی جاتی ہیں ہے نیادہ افراد پر منطبق کیا جا سے اور جس چیز میں ایسانہیں مفہوم کی شخصی خصوصیات نظر آئیں اسے اس مفہوم کا نام دیا جائے ، اب رہی علم منطق کے باہر علماء کی مفہوم کے باہرے میں تقسیم مفہوم کی بات کہ انہوں نے "دمفہوم" کو "کو گئی" اور "در تی ایسانہیں کی بات کہ انہوں نے "دمفہوم" کو "کو گئی" اور "در تی ایسانہیں کی بات کہ انہوں نے "در مفہوم کی دو سرے مفہوم کا دو سرے مفہوم سے قیاس کرنے اور ان کے در میان نسبت بنی کی بنیاد پر بنی ایسا ہوتا ہے کہ کھی ایک مفہوم کی دو سرے مفہوم کے ساتھ نسبت دیکھی جاتی ہو اور کھی کی مفہوم کی ساتھ نسبت دیکھی جاتی ہو اور کھی کی مفہوم کی دو سرے مفہوم کے ساتھ نسبت دیکھی جاتی ہو اور کھی کی مفہوم کی مفہوم کی سے قیاس کیا جاتا ہے جبکہ اس کا نقطہ مقائل (اس کا ایک سے زیادہ افراد پر منطبق نہ موسکنا) کو بھی اصطلاحی طور پر "اطلاق" کہا جاتا ہے جبکہ اس کا نقطہ مقائل (اس کا ایک سے زیادہ افراد پر منطبق نہ ہوسکنا) مفہوست یا دمدت کہلاتا ہے۔

اب رہا مادی موجودات کا مسئلہ کہ جو ظاہری وجود کی حال ہیں تو ان کے بارے ہیں ہی صورت حال ہیہ کہ قانون تغیر و تبدل اور اصول تکا مل و تحرک ان پر بھی لا گوہوتا ہے کونکہ ان کا تعلق ''مادہ'' سے ہے، اس لیے ان کا ہم طرح سے قابل تغییم ہونا بھی امر ہے اور اور صول ہیں بٹ جانا نا تا بل انکار مسئلہ ہے اور وہ سب حصے قابل تغییم ہونا بھی ہیں ہیں خواہ کوئی حصہ یا نکڑا پہلے ہو یا بعد ہیں الیکن اس کے باوجود وہ سب ایک دوسر سے سے وابستہ ہیں ، ہرایک کا وجود دوسر سے کے وجود کے ساتھ مرتبط ہے کیونکہ اگر ایسانہ ہوتو پھر تغیر و تبدل کا معنی و مفہوم ہی باقی نہیں مہرایک کا وجود دوسر سے لیے باکل ہی ختم ہو جائے (پورے طور پر معدوم ہوجائے) اور دوسری نے بیس رہتا اور وہ پول کہ اگر دو چیز وں میں سے ایک بالکل ہی ختم ہو جائے (پورے طور پر معدوم ہوجائے) اور دوسری نے بیلی سے تبدیل ہو کرنے وجود میں آئی ہے (بینی پہلی سے تبدیل ہو کرنے وجود میں آئی ہے (بینی پہلی سے تبدیل ہو کرنے وجود میں آئی ہے (بینی پہلی سے تبدیل ہو کرنے وجود میں آئی ہے (بینی ہیلی مورد میں ہوتا ہے جب دوختی ایس جبر دوسری ہے وجود میں سنتقل حیثیت رکھتی ہیں اور کوئی ایک بھی حالتی باہم ایک قدر مشترک رکھتی ہوں اس کی طرف منسوب ان صور اس کی طرف منسوب ان حصوں وحدود کے حوالہ سے ہوئی ہے جن ہیں سے ہرایک اپنی خصوص نسبت کے ماتھ دوتا ہے جب دوختی ہے ماتھ دوسرے سے محتلف ہوتا ہے اس کی طرف منسوب ان حصوں وحدود کے حوالہ سے ہوئی کہ ترکت دراصل اپنی فور پر ایک ذات و حقیقت میں ) ایک ساتھ دوسرے سے علی فیا ہوتا ہے اس تھوں ہوتا ہے جن ہیں ساسلہ سے عبارت ہے اور ای بنیاد پر ہم اسے 'دمطلی'' کہتے ہیں اور اسے اس نام سے موسوم کرتے وقت ہماری تو جہ ہی ساسلہ سے عبارت ہے اور ای بنیاد پر ہم اسے 'دمطلی'' کہتے ہیں اور اسے اس نام سے موسوم کرتے وقت ہماری تو جوت ہماری کے وقت ہماری تو وہ اس نام سے موسوم کرتے وقت ہماری تو وہ تو میں اس نام سے موسوم کرتے وقت ہماری تو وقت ہماری تو وہ تو میں اس نام سے موسوم کرتے وقت ہماری تو وہ تو میں اس نام سے موسوم کرتے وقت ہماری تو وہ تو میں اس کی تو وہ تو میں کی کو تو میں کی کی تو دو تو میں کی کو تو میں کی کی کی کی کی کی کی کو تو تو تھی کی کو کی کی کو کو کو تو تو تو

صرف اس کی ذات وحقیقت پر ہوتی ہاوراس کے حصول و حدود کو ہرگز خاطر میں نہیں لاتے بلکہ ان سب سے قطع نظر کرے اسے 'حرکت مطلقہ'' کے نام سے یا دکرتے ہیں کیونکہ اگر ان حدود وحصول کی نسبت واضافت کے والہ سے دیکھیں تو حرکت کو 'اطلاق'' کی صفت سے متصف نہیں کر سکتے ۔ اس بیان کی روشنی میں واضح ہوجا تا ہے کہ اس 'اطلاق' (ہرشم کی نسبت واضافت سے خالی ہونا) میں اور مفاہیم کے اطلاق میں بہت فرق ہے کیونکہ یہ 'اطلاق' ایک' حقیقت' سے عبارت ہے جو ظاہری وجود کی حامل ہے جبکہ مفاہیم کا 'اطلاق' ایک ایسی صفت سے عبارت ہے جوذ ہمن ہی میں محدود ہاور ذہمن ہی کے دائر سے میں یائی جانے والی چیزوں سے تعلق رکھتی ہے۔

اور بیہ بات بھی ہرطر ت کے شک وشہ سے بالاتر ہے کہ انسان ایک طبیقی و مادی مخلوق ہے جو کہ کئی افراد خصوصیات و صفات رکھتا ہے اور کارخانۂ قدرت نے جے لباس وجود عطا کیا ہے وہ صرف ایک فردانسان ہے نہ کہ تمام افراد کا مجموعہ لینی معاشرہ ۔ مجموعی صورت میں ۔ دست تخلیق کا شاہ کارنہیں بلکہ کا تنات انسانی کے ہرفرد کی بحیثیت ایک فرد کے تخلیق ہوئی ۔ ایک ایک فرد کے وجود میں پائی جانے والی کی کے پیش نظراس کے لیے حصول کمال کو ضروری سمجھا گروہ تنہا ایسانہیں کرسکتا تھا اس لیے خدا نے اسے ایک ظیم تو توں وصلاحیتوں سے مالا مال کردیا جو اسے معاشرہ میں دوسر سے افراد کے ساتھ مل کر حصول کمال کی بابت ضروری تھیں تا کہ وہ ان تو توں وصلاحیتوں اور وسائل کے ذریعے معاشرہ میں ان کمالات کو پانے میں کا ممیاب ہوجائے جواس کے وجود کی تعمیل و بقاء کے لیے ضروری ہیں ۔ بنابرایں سب سے پہلے صرف ایک فردانسان کی تخلیق مقصود تھی پھر اس کے بعد معاشرہ کی تشکیل کا مرحلہ سامنے آیا تو اسے وجود ل گیا۔ کیونکہ معاشرہ ورحقیقت افراد کے مجموعہ تی کا دوسرانام ہے۔ گویا معاشرے کا وجود ثانوی حیثیت رکھتا ہے۔

اب جبکہ بیہ بات واضح ہوگئ کہ نگاہ آفرینش میں فردہی مورد وجقر ارپایا تواب بیددیکھنا ہوگا کہ اس کا اس معاشرہ میں کیا مقام ہے جس کی ضرورت اس کے لیے ایک ناگر برام ہے اور اپنی انسانی طبع کے حوالہ سے وہ اس جانب رواں دواں ہے ؟ تاہم بیہ بات اس وقت صحح ہوگی جب معاشرہ کی بابت طبح انسانی کے اقتضاء اور فطری طور پر اسکی جانب رواں دواں ہونے کو حقیقی معنی میں سیم کیا جائے بعنی اقتضاء وعلیت اور تحرک کا ''معاشرہ'' پراطلاق حقیقی معنی میں سیم کیا جائے بعنی اقتضاء وعلیت اور تحرک کا ''معاشرہ' پراطلاق حقیقی معنی میں سیم ہوتوں سیلے میں ہدکہا جاسکتا ہے کہ ہرانسان جیسا کہ پہلے بیان ہو چوکا ہے اپنے وجود کے لئاظ سے ایک ایس کٹلوق ہے جو ''وصدت'' اور فردی شخص کی جامل ہو اور کمال کی حالت سے دوسری حالت میں بدلتا رہتا ہے اور کمال کی جانب رواں دواں ہے ای وجہ سے اس کی وجود کی حرکت میں رہتا ہے کہ جہ لیے ایک حالت سے دوسری حالت میں بدلتا رہتا ہے اور کمال کی جانب رواں دواں ہے ای وجہ سے اس کی وجود کی حرکت میں رہتا ہے کہ جہ دوسرے حصہ وجزء میں تبدیل ہونے کے ساتھ ساتھ الیک دوسرے سے مختلف ہوتا ہے اور بھی کی وجود تو تو تو تو اللہ و تناسل (تولید نسل) کے متبع میں تمام افرادانسان میں اور جودو کو کو خات کے دوجود کا تام دیا جا اور وہ تمام افرادانسان میں اپنی وحدت کے ساتھ دیکھا جا تا ہے اگر چواس میں تمام افراددائی طور پر تغیر و تبدل سے دو چودو کا تام دیا جا تا ہے اور وہ تمام افراددائی طور پر تغیر و تبدل سے دوچا در ہے ہیں لیکن اس انسان میں اپنی وحدت کے ساتھ دیکھا جا تا ہے اگر چواس میں تمام افراددائی طور پر تغیر و تبدل سے دوچا در ہے ہیں لیکن اس

کی نوعی وصدت ہرفردی وصدت کے باوجودای طرح کمال کی جانب رواں رواں رہتی ہے جس طرح تمام افرادا پنے وجود میں فردی تشخص کے ساتھ ساتھ کمال کی جانب متوجہ ورواں رواں ہوتے ہیں ۔لہذا بیہ بات مقرون بہ صحت ہے کہ دونوں فردی ونوع طبیعتیں ) بہ سوئے کمال حرکت میں رہتی ہیں تاہم ان دونوں میں بیفرق پایا جاتا ہے کہ ہرفردا ہنے دجودی شخص و صدت کے ساتھ فردی کمال کی جانب بڑھتار ہتا ہے جبکہ نوع انسانی اپنے ''اطلاق'' (فردیت کی قیدسے آزادی) کے ساتھ ممال کی جانب رواں درواں ہوتی ہے۔بنا ہرای جس طرح فرد کے کمال کی جانب رواں درواں رہنے کا مسئلہ تا قابل انکار ہمال کی جانب رواں درواں رہنے کا مسئلہ تا قابل انکار ہمال کی جانب رواں درواں ہوتی ہے۔بنا ہرای جس طرح فرد کے کمال کی جانب رواں درواں رہنے کا مسئلہ تا قابل انکار کیا جانب رواں درواں ہوتی ہوئے گئے انسان کی کا کمال کی جانب بڑھنا تھی ایک مسلمہ حقیقت ہے اور نظام طبیعت میں اسے ہرگز نظر انداز نہیں کیا جاسکا اور یہی وہود میں آبا ہے کہ نوع انسان کی جانب رواں درواں ہے اور بید کہ آج کا انسان زمانہ وقد یم کے انسان سے زیادہ ترقی یا فال اور لیحہ بلی تغیر وتبدل کے ذریعے اعلی وجود پانے کا مفروضہ ذکر کمال اور لیحہ بلی تغیر وتبدل کے ذریعے اعلی وجود پانے کا مفروضہ ذکر کیا جاتا ہے) بہر حال طبیعت نوعیہ ہی تمام امور میں مورد تو جہ کہ سے جو کہ افراد یا انواع میں محفوظ ہوتی ہے ورنہ اگراسے نظر انداز کرد یا جائے اوراس کے موجود ہونے کو تسلیم نہ کیا جائے تو پھر جود ہونے کو تسلیم نہ کیا جائے ہے تو پھر اس سلیم میں ذکر ہوا ہے با بیان کیا جاتا ہے وہ سب خیالی باتوں اور شاعرانہ تصور اسے کھور کے ذریع اور کیا تھا وراس کے موجود ہونے کو تسلیم نہ کیا جائے ہوگا۔

سيقوبانسان کی فردی ونوعی حيثيت کا بيان، پې صورت حال معاشره کی بابت بھی ہے کيونکہ معاشره کی دو قسميں ہيں: ايک وہ معاشره جن کا وجود کی خاص قوم وقبيلہ کا فراد يا زماند يا علاقہ سے وابستہ ہے اور دو مراوہ معاشرہ جو تمام بی نوع انسان سے تعلق رکھتا ہے کہ جونوع انسانی کی بابت تغير و تبدل کے ساتھ ساتھ بقا اور تغير و تبدل پا تار ہتا ہے، البت بيد بات اس صورت ميں سيح و درست ہو گي جب معاشرہ کی بابت تغير و تبدل کی نسبت ای طرح درست ہو گي جب معاشرہ کی بابت تغير و تبدل کی نسبت ای طرح درست ہو جيسے انسان کی بابت ورست ہو گي جب معاشرہ کی بابت تغير و تبدل کی نسبت ای طرح درست ہو جيسے انسان کی بابت ہو تار ہو تار کی معاشرہ کی بابت جو انفرادی و نوعی حيثيت انسان کے بارے ميں تصور کی جاتی ہو تی ہوتی ہو تبدل ہو تار ہو تار ہو تار کی معاشرہ کی بابت جو انفرادی و نوعی حيثيت انسان کے بارے ميں تصور کی جاتی ہوتی ہو تبدل اس معاشرہ ایک ایس حقیقت سے عبارت ہے جو انسان کی حرکت اور تغیر و تبدل اس کے ساتھ ساتھ حمل کے اجزاء کے حوالہ سے بایا جاتا ہے کہا گراس کی حدود کو تحقیق و متعدد کے ساتھ ساتھ حمل کی اس خیاب اس کی طرف ہوتا ہے۔ اور ایسان سے جو بینا ستعقل شخص رکھتا ہے اور افراد معاشرہ کا استفاد اپنے وجود میں افراد انسان کی طرف ہوتا ہے۔ اور ایسان کی طرف ہوتا ہے است کی طرف ہوتا ہے کہا تا ہے کہا تا ہوتا ہے جار کی مرد وضاحت ہوتا ہے۔ البتہ بہاں مطلق تکم سے ہاری مراد گی افکام نہیں کونکہ تھم کے اطلاق سے منہوی اطلاق کے حال ہونے کی وجہ سے مطلق کہا تا ہے۔ البتہ بہاں مطلق تکم سے ہاری مراد گی افکام نہیں کونکہ تھم کے اطلاق سے منہوی اطلاق کے حال میں کی مربد وضاحت اس کی مربد وضاحت اس کی مربد وضاحت اس طرح سے ساتی کی مربد وضاحت اس کی مربد وضاحت اس کی مربد وضاحت اس طرح سے ساتی کی مربد وضاحت اس کی مربد وضاحت اس مطلق تکم سے ہاری مراد گی افکام نہیں کونکہ تھی اس اس کی مربد وضاحت اس کونک کے موالہ کی اس کی مربد وضاحت کی اس کی مربد و ساتھ کی مربد و ساتھ کی موسا

سے پیش کی جاتی ہے کہ یہ بات ہر طرح کے شک وشہہ سے بالاتر ہے کہ ہر فردانسان اپنی ایک منفر دوخصوص حیثیت وشخصیت رکھتا ہے اس سے اس کی بیچان ہوتی ہے اوراس کی بیچان ہوتی ہے اس کا سبب اس کی طبع انسانی میں پیدا ہونے والی تبدیلیوں کے سوا پھنہیں مثلاً اس کا کھانا وجرد کینا، اپنے ارادہ سے کام کاج کرتا 'احساس ونظر وغیرہ ایسے امور ہیں جو ہمیشہ اس کے ساتھ موجود ہوتا ہے اوران سب میں جو تبدیلی بھی واقع کے ساتھ وابستہ ہیں، جب تک وہ خود موجود ہوتا ہے اوران سب میں جو تبدیلی بھی واقع ہوتی ہے وہ اس کے اپنے وجود میں بیدا ہونے والی تبدیلیوں کی وجہ سے ہوتی ہے، یہی حال مطلق انسان کا ہے کہ جو اپنے افراد کے وجود کے ساتھ موجود ہوتا ہے دوری وابستگی رکھتا ہے۔

مذکورہ مطالب کے بیان کے بعداب ہم اس حقیقت کو بیان کرتے ہیں کہ ہرفر دانسان اپنے وجوداوراپی بقاء میں ان کمالات وفوائد کی احتیاج رکھتا ہے جن کا حصول اس کی بنیا دی ضرورت ہے تا کہ وہ ان سے بھر پوراستفادہ کرتے ہوئے اپنی وجودی حیثیت کا شخط اوراپی بقاکی راہ ہموار کرسکے اس کی دلیل بیہ ہے کہ وہ اپنے وجود وہستی کے لحاظ سے سرا پااحتیاج ہے اوراس کی تخلیق ہی اس طرح ہوئی ہے کہ اسے ایسی قوتوں وصلاحیتوں سے مالا مال کر دیا گیا ہے جن کے ذریعے وہ حصول

کمالات وفوائدگی این بنیادی ضرورت کو پورا کرسکتا ہے مثلا خالق نے اسے کھانے پینے اور افزائش نسل کے لیے مخصوص نظام
کی حامل صلاحیتوں سے نواز اہے تواب اس کا فرض ہے کہ ان قو توں و دسائل کے ذریعے اپنی بنیادی ضرورت کو پورا کرنے
کے لیے عملی اقدام کر ہے اور ان کی بابت افراط و تفریط سے ہرگز کام نہ لے یعنی ان وسائل وقو توں کے استعال میں نہ تو صد
سے بڑھ جائے یعنی کھانے پینے میں اس قدر زیادتی نہ کرے کہ مرجائے یا پیار ہوجائے یا دوسری قو توں سے استفادہ کرنے کی صلاحیت ہی کھو بیٹے اس طرح ان سے استفادہ کرنے میں کو تا ہی و کا بلی بھی نہ برتے ورنہ حصول کمالات و فوائد کی بنیادی ضرورت کو پورا کرنے سے قاصر رہے گا بلکہ اس کے لیے ضروری ولا زم ہے کہ حصول کمالات و فوائد کے لیے در میانی راستہ اختیار کرے اور اعتدال سے کام لے ، اس در میانی راستہ کو ما خلاق کے ماہرین نے عفت و پاکدامتی سے موسوم کیا ہے اور اس کے دونوں جانبوں یعنی افراط و تفریط کو '' در میانی راستہ کو کما ہیں کے سے تو رہ کی باریں نے عفت و پاکدامتی سے موسوم کیا ہے اور اس کے دونوں جانبوں یعنی افراط و تفریط کو '' و '' کا بلی '' سے تعیر کیا ہے۔

ہیں ہے حصول کمالات وفوائد کی بابت وجودی وسائل وصلاحیتوں اور تو توں و توانا ئیوں سے استفادہ کرنے سے مربوط مسئلۂ اس کے علاوہ بیام بھی ایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ ہر فردانسان کواینے وجود اور اپنی بقاء کے حوالہ سے ایسے امور کاسامنا بھی کرنا پڑتا ہے جو ہیشداس کے لیے خطرات کی صورت میں ہوتے ہیں اوراس کے وجود و بقاء کونا بودی وہلاکت میں بدلنے کے دریے ہوتے ہیں لہذااس کے لیے ضروری ولازم ہوتا ہے کدان کامقابلہ کرے اورایے آپ کوان کے حملوں سے بچائے تا کہامن وسکون اور بھر پوراطمینان کے ساتھ زندگی بسر کرسکے چنانچہ قدرت نے اسے ان خطرات سے بچاؤ کے لیے بھی قوتوں وصلاحیتوں اور وسائل سے آ راستہ کر دیا ہے تا کہ ان کے ذریعے اپنے آپ کو نابودی وہلا کت سے محفوظ رکھ سے اور پھران قوتوں کے استعال میں ندافراط (زیادتی) سے کام لے اور ند تفریط (کوتا ہی وکا بلی) برتے بلکہ معتدل راستہ اختیار کرے کیونکداگر افراط سے کام لے تواپنے وجود میں پائی جانے والی دیگر تو توں سے استفادہ کرنے کی صلاحیت کھو دے گا اور اگر تفریط برتے گا تو نداسینے اندریائی جانے والی دفاعی صلاحیتوں ووسائل سے استفادہ کرنے میں کامیاب ہوگا اور نہ ہی اپنے اندریائی جانے والی دفاعی صلاحیتوں ووسائل سے استفادہ کرنے کاحق ادا کرے گالہذا ضروری ہے کہ درمیانی صورت اپنائے کہ جے علم اخلاق کی لغت میں دشجاعت '' کہاجاتا ہے اوراس کے دوجانبوں افراط اور تفریط کوتہور وجذباتیت اور درن "ستعبيركيا جاتاب (افراط: تهور تفريط: بزدلی) بعينه يهي صورت حال علم و حكمت اوراس كرد جانب (افراط وتفریط) یعنی چالاکی اورابله بین کی ہے اس طرح ''عدالت' اوراس کے دوجانبوں افراط وتفریط یعن ظلم اورظلم سہنے کا حال ہے یعن علم و حکمت درمیانی راستہ ہے جبکہ اس کا افراطی پہلو' جالا گ''اور تفریط کا پہلوابلہ پن (کودن ہونا) کہلاتا ہے اس طرح ''عدالت'' درمیانی حدہے جبکہاس کی افراطی جانب' مظلم وزیادتی کرنا'' اورتفریطی جانب' طلم کےسامنے سرتسلیم خم کر ویٹاہے۔

بنابرایں میہ چاروں پا گیزہ صلاحیتیں اور بلند پاریصفات واخلاق کی بنیادیں لیعنی عفت شجاعت ' حکمت عدالت ہی وہ فضیاتیں ہیں جو انسان کی طبع فردی جو کہ ان فضیاتوں کے وسائل سے آ راستہ ہے۔ کے حقیقی تقاضے ہیں اور بیرسب ''حسن' (اچھ) ہیں کیونکہ اچھا ہونے کا معیارہی ہے ہے کہ وہ اصلی غرض وغایت اور وجود کے حقیقی مقصد ہے ہمر نگ ہوں اور اان صفات میں انسان کی فردی سعادت و کمال اور وجود کی غرض وہدف سے ہمہ جہت ہمر گلی وموز و نیت پائی جاتی ہے، البذا انہیں'' صفات حسنہ' کہا جائیگا جبکہ ان کی نقطء مقابل صفات کو'' صفات قبیحہ'' (بری صفتوں) کا تام دیا جائے گا کیونکہ وہ انسان کی اصلی غرض خلقت سے ہمر نگ نہیں البذاوہ'' فتیج'' ہیں۔ اب جبکہ یہ بات واضح ہوگئی ہے کہ انسان اپنی فردی حیثیت اور انفرادی طبح وجود کے لحاظ سے ایسا ہے تو پھر اجتماع و معاشرہ میں بھی وہ ایسا ہی ہوگا اور یہ کیونکہ معاشرہ کا وجود خود طبح انسانی اور خقیقی و بنیا دی تقاضوں کی نفی کرد سے کیونکہ معاشرہ کا اور انسان ہی کے وجود کی تقاضوں میں سے ایک ہے تو کیا وہ طبح انسانی کے دیگر تقاضوں کی نفی کر سکتا ہے؟ ہرگز نہیں ، اس لیے کہاگر ایسا ہوتو سے بات سے وجود کی تقاضوں میں ہے وجود کی تقاضوں میں وجود کی تقاضوں کے وہود کے وہود کی تبیان اور حقیق ممکن ہے جو کہ ہرگز درست نہیں اور معاشرہ میں ہوگا ہے کہ وہود کے لیے ایک معاشرے کا وجود در حقیقت افراد کو باہمی تعاون کے ذریعے ان کے بدف تخلیق اور حقیق کمال تک پہنچانے نے کے لیے ایک معاشرے کی تبینے کا وسلہ ہو وہ وہ وہ کے لیے ایک وسلہ کی حیثیت رکھتا ہے لہذا یہ بات کی طرح درست ہو سکتی ہے کہ جو چیز ہدف تخلیق تک چہنچنے کا وسلہ ہو وہ وہ وہ کے لیے ایک وسلہ کی حیثیت رکھتا ہے لہذا یہ بات کی طرح درست ہو سکتی ہے کہ جو چیز ہدف تخلیق تک چہنچنے کا وسلہ ہو وہ وہ وہ کے ایک تھون کی کھی کا سبب بن جائے؟ ایسا ہرگزئیں ہوسکتا۔

اب جبکہ فرداور معاشرہ کی بابت مذکورہ مطالب سے بیہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ حصول کمالات وفوائد ہر فردکی فطری ضرورت ہے تاکہ وہ وہ وہ میں پائی جانے والی تو توں و و سائل اور صلاحیتوں کے استعال میں افراط و تفریط سے پی کر درمیانی راستہ اختیار کر کے ہدفتی تاتی کو پانے میں کامیا ہو سکتو بھی حال نوع انسانی کا ہے کہ اپنوئی معاشرہ میں اپنی وجودی تشخص کے بنیا دی تقاضوں کو پورا کر ہے یعنی ہر فردکی ما نندنوع انسانی کے لیے بھی ضروری ہے کہ ہر فضیلت میں افراط و تفریک تشخص کے بنیا دی تقاضوں کو پورا کر رمیانی راستہ حداعتدال را بنائے گئی اپنے وجودی تشخص کے تحفظ کے لیے عفت مختر ہوا عت مام و حکمت اور عدالت کی فضیلتوں سے آراستہ ہوا پی آپ کو ہر اس خطرہ سے بچائے جس سے اس کی وجودی حیثیت ختم ہوسکتی ہواور ہر اس کمال اور فائد کے کوحاصل کر ہے جس سے اس کی بچپان وابستہ ہو علم و حکمت کی دولت سے اس قدر بی مالا مال ہو کہ جس کے بغیراس کے وجود کو بقاء سے محروم ہوجانے کا خطرہ لائن ہو عدل وانصاف میں ایس دوش اپنائے کہ ہر حقدار کواس کا حق بی بڑھی کرنے نہو کو کئی بھی پڑھی کر سے اور نہ بی کو کی طام سے سرتسلیم تم کرنے پر مجبور ہو۔

بنابرایں بیر کہنا ہے جانہ ہوگا کہ بیہ چار بنیادی اصول معاشرتی اخلاق کی فضیکتیں ہیں جومطلق معاشرہ کے وجودی تشخص و بقاء کی ضامن ہیں اور انسانی معاشرہ میں آئیس حسن (اچھا ہونے کی صفت) کا حال سمجھا جاتا ہے جبکہ ان کے نقطہ مقابل امور کو نتیج قرار دیا جاتا ہے (قبح سے متصف کیا جاتا ہے) للہذا بیہ بات ثابت ہوجاتی ہے کہ انسانی معاشرہ میں 'حسن' اور 'فقع ''کا وجود ہے اور وہ دونوں ہمیشہ اس میں موجود ہوتے ہیں اور بیر حقیقت بھی واضح ہوجاتی ہے کہ میہ چارا خلاقی اصول ہمیشہ اپنے حسن کے ساتھ فضیلت کی صفت کے حال ہوتے ہیں (فضائل حسنہ) ۔جبکہ ان کے نقطہ مقابل امور وصفات ہمیشہ فتیج کہلاتی ہیں (رذائل قبیجہ)۔ان کے حسن وقبح پر حوادث روزگار اور تغیرات زمانہ اثر انداز نہیں ہوتے بلکہ معاشرتی طبح

انیانی بمیشہ ان کے حسن وقتے کے بارے میں یہی فیصلہ کرتی ہے کہ ان کا حسن وقتے ذاتی ہے جو بمیشہ ان کے ساتھ ہوتا ہے اور یہاں کی خروالہ سے پہپانی جاتی ہیں جال ان کی فروعات کا ہے کہ وہ بھی ان اصولوں ۔ بنیادوں ۔ کی ما نند حسن وقتے سے مصف ہوتی ہیں یعنی جب ہم ان بنیادی فضیلتوں کود مکھتے ہیں اور پھر ان صفات وافعال کود مکھتے ہیں جو تجزید وتحلیل کے بعد انہی کی طرف لوشتے ہیں تو ہمارے سامنے یہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ ان دونوں (اصول وفروع) میں حسن وقتے سے مصف ہونے کی صلاحیت میاں ہے اورا گرکوئی تبدیلی ان کی جزئیات ومصادیق میں نظر آتی ہے تواس کی وجدان کی تطبیق کی کیفیت کے سوا پھنہیں ہوتی ورنہ ایسانہیں ہوسکتی ۔ کی کیفیت کے سوا پھنہیں ہوئی ورنہ ایسانہیں ہوسکتی ۔ کو کو کو ان کی اصل حقیقت میں کوئی تغیر و تبدل واقع ہوتا ہے' ان کی اصل' ثابت' و محفوظ ہوتی ہے اس میں کوئی تندیلی پیدانہیں ہوسکتی ۔

اب تک ہم نے جومطالب ذکر کئے ہیں ان سے اس نظر پیرکی نا درسی ثابت ہوجاتی ہے جوعلم اخلاق میں اصلاح کی بابت دمخصوص ''مسلک و کمتب فکر کے طور پر بیان کیا جا چکا ہے ، تفصیل ملاحظہ ہو:

(۱) وہ کہتے ہیں کہ دنیا میں مطلق حسن وقتی نام کی کوئی چیز وجوہ ہی نہیں رکھتی بلکہ وہ دونوں حسن وقتی ہمیشہ نسبت واضافت کے حال ہوتے ہیں اور دونوں میں زمان و مکان اور معاشروں کے مختلف ہونے کی وجہ سے تغیر و تبدل پیدا ہوت ہونے کی وجہ سے تغیر و تبدل پیدا خطا ملط سے پیدا ہوا ہے (مفہوی اطلاق سے مراد کلی مفہوم ہے جو ذبن کے دائر ہے میں ہوتا ہے اور وجود کی اطلاق سے مراد طاہر کی وجود کا اطلاق سے مراد طاہر کی وجود کا استرار ہے) بنا برایں بید درست ہے کہ حسن و فیج عالم خارج میں مطلق اور کلی ہونے کی صفت کے ساتھ کا اہر کی وجود کی اساتھ کے دورہ بھی اور کلی صورت میں بھی عالم خارج میں وجود نہیں لیا جاسکتا کہ وہ بھی اور کسی صورت میں بھی عالم خارج میں وجود نہیں کی طرح مطلق محاشرے کی الم خارج میں ہوجود ہیں توجس کی جود کی استھ ساتھ موجود ہیں توجس کی اس وجود نہیں ان وجود کے ساتھ ساتھ موجود ہیں توجس میں وقتی بھی اس کے ساتھ ساتھ ساتھ ہوتا ہے کہ وکئی محاشرے کا اصل بدف و مقصد نوح اس ان کی سعادت ہیں ان کا وجود محاشرہ کی طبح وجود کے ساتھ ساتھ موجود ہیں تو اس کے ساتھ ساتھ ہوتوں کی سعادت ہیں ہی ان کی محادث میں اس کے ساتھ ساتھ موجود ہیں توجس کی سعادت ہورہ کی ان کی محادث میں تھی اس کے ساتھ ساتھ کی سعادت ہورہ کی ان کی کہ موجود کی اس کے ساتھ ساتھ کی کوئی امکان ہے کہ جو کا متجی انجی ان ان کی کہ موجود کی سیار کی کہ ہونے اور نہ بیٹ اس بیا سی متصادم ہوتے ہیں البذا آئی کی سعادت بی کہ تو کا وجود میں ہوتے ہیں البذا آئی کی سعادت ہیں ہی ہوتے ہیں البذا آئی کی حوالہ سے حسن وقتی کا وجود میں ہوتے ہیں البذا آئی کے حوالہ سے حسن وقتی کا وجود میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں کہ تو کا وجود میں ہیں ہیں اور نہ ہی ہیں اور نہ ہوتے ہیں البذا آئی کی حوالہ سے حسن وقتی کا وجود میں ہیں ہیں اور کی ہیں ہیں اور نہ ہی ہی ہیں اور نہ ہوتے ہیں البذا آئی کے حوالہ سے حسن وقتی کا وجود میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں کی کوئی نہ کی کوئی در وہوں تھی ہیں ہیں اور نہ ہی ہی ہی ہیں ہیں کی کوئی نہ کی کوئی در میں ہیں ہیں ہی گی کا نام ہی جس اور نہ ہیں ہیں کی کوئی نہ کی کوئی در میں ہوتے ہیں اور نہ ہی ہی ہی کی کوئی نہ کوئی ہیں کی کوئی نہ کی کوئی در میں ہیں کی کوئی کی کوئی در بھی ہیں کی کوئی کی کوئی کی کوئی نہ کی کوئی کی کوئی

بنابرایں یہ کیونکرمکن ہے کہ اجھا کی ومعاشر تی عدل کی پاسداری ضروری نہیں بھتے یعنی وہ بیضروری نہیں بھتے کہ ہر حقدار کواس کاحق و یا جانا چاہیے یا یہ کہ زندگی کی ضرور توں کو پورا کرنے کے لئے فوائد و کمالات کا حاصل کرنا ضروری ہے یا یہ 

- (۱) حقدار كواس كاحق ملناجيايي
- (۲) اجتماً عی مصلحتوں اورمعاشرتی فوائد و کمالات حاصل کرنے چاہیں۔
  - (m) اجتماعی مصلحتوں کا تحفظ ہونا جاہیے۔
- (۴) علم حاصل کرنا چاہیے کیونکہ علم ہی نوع انسانی کی مصلحتوں وفوائد کی تشخیص کا ذریعہ ہے۔

یہ ہے معاشر تی فضیاتوں کا حال کی حال ان کے نقطہ ہائے مقابل اوصاف کا ہے کہ کوئی معاشرہ ان کے نقطہ ہائے کے مقابل اوصاف (فتیج امور) سے ہونے سے انکارٹین کرتا کیونکہ ممکن بی ٹبیل کہ کی معاشرہ میں فضیاتوں کے نقطہ ہائے کے مقابل اوصاف (فتیج امور) سے اجتفاب ضروری نہ بچھا جا تا ہو اور نازیبا حرکتوں کے تعلم کھلا ارتکاب سے دوری اختیاری کرنے کولازی امر قرار نہ دیاجا تا ہو ای کو حیا کہتے ہیں جو کہ عفت و پا دری کی پامالی پر غضب ناک ہونے اور عملی احتجاج کی تقدس اور معاشر تی حقوق کی پامالی پر غضب ناک ہونے اور عملی احتجاج کرنے کو ضروری نہ بچھا جا تا ہوائی کو غیرت کہتے ہیں جو کہ شجاعت و بہادری کی ایک قسم ہے۔ یا یہ کہ قاعت کو ضروری نہ بچھتا ہو جو کہ اپنی معاشر تی مزلت و مقام کی حدود میں رہتے ہوئے تکبر و بڑائی اور ۔ یا یہ کہ انکساری و'' تواضع'' کو ضروری نہ بچھتا ہو جو کہ اپنی معاشر تی مزلت و مقام کی حدود میں رہتے ہوئے تکبر و بڑائی اور ۔ یا یہ کہ انکساری و'' تواضع'' کو ضروری نہ بچھتا ہو جو کہ اپنی معاشر تی مزلت و مقام کی حدود میں رہتے ہوئے تکبر و بڑائی اور بلند ۔ یا بہ کہ انکساری و نیاز کورہ چار بنیا دی اصولوں اور بلند کوئی بین کہ ان کی بابت معاشرہ حسن کا عقیدہ رکھتا ہے اور ان کے نقطہ بائے مقابل کے نتیج ہونے کا قائل ہے۔

 اسے اس کا مصداق سمجھ لیکن اس حوالہ سے اختلاف رائے کا مطلب نیٹیں کہ اصول و بنیادی بی مختلف ہیں لیخی ایک معاشرہ توفضیاتوں کو اپنانے اور صفات قبیحہ سے دورر ہنے کو اچھا اور ضروری سمجھے جبکہ دو سرا معاشرہ ضروری نہ سمجھ الیما ہرگر ممکن نہیں مثلاً تاریخ کی ایسے معاشروں کی نشا ندہی بھی کرتی ہے جن سے استبدادی حکومتیں قائم تھیں اور لوگ بادشاہ کو ہر چیز میں کمل طور پر صاحب اختیار سمجھتے تھے کہ وہ جو چاہے انجام دے اور جیسا چاہے فرمان جاری کرے۔ گویا اسے حاکم مطلق اور فعال مایشاء قرار دیتے تھے تو اس کا مطلب بینیں کہ وہ اجتماعی عدل ومعاشرتی انصاف کو اچھا نہیں سمجھتے تھے بلکہ حقیقت میں وہ اسے ہی عدل وانصاف سمجھتے تھے کیونکہ وہ اسے حاکم وقت کے مسلمہ حقوق میں شامل سمجھتے تھے اور بادشاہ کو اس طرح کے اختیار است کا مطاب پنے لئے حاکم کے حقوق کو پورا کرنے سے تعبیر کرتے تھے ، نہ یہ کہ اسے صرف ظلم وزیادی قرار نہ دیتے جھے بلکہ مال سمجھتا اپنے لئے حاکم کے حقوق کو پورا کرنے سے تعبیر کرتے تھے ، نہ یہ کہ اسے صرف ظلم وزیادی قرار نہ دیتے تھے بلکہ اس کے برخلاف کی جو تھے جو کچھ تھا وہ ان موات کے مصادیق کی تشخیص میں فرق کی طرف سے تطبیق اور مصداق کی تشخیص میں فلمی تھی ضرف اسے میں فرق کی باعث تھا۔

اسی طرح بعض معاشروں مثلاً قرون وسطی کی فرانسیسوی قوموں کے بارے میں ذکر کیا جاتا ہے کہ وہ اپنے بادشاہوں کے لیے علم وحکمت کا حصول معیوب سمجھتے تھے تواس سے ریہ بات ثابت نہیں ہوتی کہ وہ حقیقت میں علم وحکمت کو حقارت کی نظر سے دیکھتے تھے اور اس کی فضیلت کے قائل نہ تھے بلکہ وہ ریم گمان کرتے تھے کہ سیاسی باریکیوں سے آگائی اور انظامی امور وحکومتی معاملات میں مہارت حاصل کرنے کے لیے تعلیمی مصروفیات بادشاہ کے سلطنتی کا موں میں رکاوٹ بنتی ہیں اس لیے ریکام اسے نہیں کرنا چاہیے۔

ہمرنگ وہم آ ہنگ ہونا یا نہ ہونا ہے، لہذا جو چیز اجتماعی ترقی ومعاشرتی وقومی ارتقاء و کمال کا ذریعہ ہووہ اچھی ( فضیلت ) اور جو چیز معاشرہ کے جمود و تنزلی کا سب ہووہ برائی (رزیلت) ہے، یہ بات بھی ایک واضح مغالطہ وغلط فہی کا نتیجہ ہے کیونکہ ان حضرات کو''معاشرہ' کے معنی میں غلط فہی ہوئی ہے۔''معاشرہ''اصل میں ان قوانین وضوابط پرعمل کرنے سے حاصل ہونے والی حالت وصورت کا نام ہے جنہیں طبع انسانی نے فطری طور پر افراد معاشرہ کے لیے مقرر کر دیا ہے تو ظاہر ہے کہ ایسا معاشرہ اپنے افرادکوسعادت وخوش بختی کی منزل تک پہنچاسکتا ہے بشرطیکہ اس میں بے ظمی مرج ومرج نہ ہواور فطری قوانین ے عملی نفاذ میں کوئی رکاوٹ پیدانہ ہو کیونکہ معاشرہ ،فطری تقاضوں کی تکمیل کی ایک عملی صورت ہے جس کی بنیادیں بھی تغیرو تبديل سے دوچارنہيں ہوتيں۔اور بيربات بھی ہرقشم كے شك وشبه سے بالاتر ہے كہ معاشرہ ميں حسن وقتح اور فضيلت ور فيلت (اچھائی وبرائی) کے پچھاصول ہیں جو ہمیشہ معاشرہ کے ساتھ ساتھ ہوتے ہیں بھی اس سے جدانہیں ہوتے لیکن جہاں تک اجمّاعی اہداف و معاشرتی اغراض ومقاصد کاتعلق ہے تووہ ایسے تصوراتی امور ہیں جنہیں معاشرہ کوایک نٹی شکل وصورت میں وهالنے کے لیےفرض کرلیا جاتا ہے تا کہ افراد معاشرہ کوان کا پابند کردیا جائے گویا معاشرہ اور چیز ہے اور معاشرتی اغراض و مقاصد دوسری چیزان دونوں میں فعلت و قوت کا فرق ہے یعنی معاشرہ فطرت کے مقررہ اصولوں پر ممل پیرا ہونے سے پیدا ہونے والی ایک صورت سے عبارت ہے جبکہ معاشرتی اہداف مخصوص فرضی امور ہیں جن کا وجود ابھی تک عالم تصورات ہے باہر نہیں آیا الی صورت میں یہ کیونکر ممکن ہے کہ ان دونوں کو ایک ہی نظر سے دیکھا جائے کیونکہ اول الذکر یعنی معاشرہ ایک نا قابل انکار واضح وجودی حقیقت ہے جبکہ مؤخر الذکر یعنی معاشرتی اہداف ایک تخیلاتی منصوبہ سے عبارت ہے جوابھی وجودي حقيقت كروپ مين نهيس و هلي، تو دونوں ميں حقيقي وجود اور فرضي وتصوراتي وجود حبيبا فرق يايا جاتا ہے البذاوه دونوں ایک جیسے کیونکر ہوسکتے ہیں اور پھر یہ کیونکر درست قرار دیا جاسکتا ہے کہ حسن وقتح اور فضیلت ور ذیلت کے جومعیار و اصول عام انسانی معاشره پرفطرت کےحوالہ سے حکم فرما ہیں وہ فرضی وتخیلاتی اہداف اورتصوراتی اغراض ومقاصد سے ہمرنگ وہم آ جنگ ہوجا تیں ممکن ہے کوئی شخص پر کہے کہ عام معاشرہ فطر قاسی تنین کوئی معیار واصول نہیں رکھتا جو پچھ بھی ہوتا ہے وہ انہی اہداف اوراغراض ومقاصد کے حوالہ سے ہوتا ہے جومعاشرے کی تشکیل کی بنیادیں قراریاتے ہیں بالخصوص جبکہ وہ اغراض ومقاصد افرادمعاشرہ کی سعادت سے ہمرنگ بھی ہوں تواس کے جواب میں ہم سیہیں گے کہ ہم نے جومطالب آغاز بحث میں حسن وقبح اور فضیلت ور ذیلت کے معیاروں کی بابت ذکر کئے ہیں ان سے میہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ بیرسب پچھرج انسانی کے فطری تقاضے و فیصلے اور معیار واصول ہیں جو ہمیشہ'' ثابت'' وغیر متغیر سیتے ہیں۔

ان تمام مطالب کے علاوہ زیر بحث کمتب فکر ونقطۂ نظر کو درست وضح تسلیم کرنے سے ایک نہایت پیچیدہ صورت حال پیدا ہوئتی ہے اور وہ یہ کہ گرحسن وقتے 'فضائل ور ذائل اور دیگر معاشرتی واجتماعی معیاروں واصولوں کو اجتماعی ومعاشرتی اہدا نے اور اغراض ومقاصد کے تابع قرار دیا جائے تو عالم ستی میں معیاروں واصولوں کے حوالہ سے ایک لامتمائی جنگ شروع ہوجائے گی کیونکہ عین ممکن ہے بلکہ امر واقعہ ہے کہ دنیا میں گونا گوں اغراض ومقاصد اور ایک دوسرے سے بکسر مختلف اہداف و

اطوار پائے جاتے ہیں اور ان سب کا پے خصوص تقاضے و معیار ہیں جو ایک دومرے سے مختلف ہیں ، اس صورت حال میں کوئی معاشرہ دوسرے معاشرہ کو مورد تنقید قر ار نہیں دے سکتا اور کوئی ایک ، دوسرے معیاروں واصولوں کے مقابلہ میں اپنے معیاروں واصولوں کو حج و دست ثابت نہیں کرسکتا جس کے نتیجہ میں کوئی ایسا معیارود لیں اور اصول نہیں پایا جائے گا جوسب کے لیے قائل قبول ہواور تمام معاشرے عمومی طور پراسے تسلیم کریں اور پھراپنے موقف و نقطہ و نظریا معیارواصول کو صحیح تسلیم کروانے کے لیے قائل قبول ہواور تمام معاشرے کے استعال کے سواکوئی چارہ کار باقی ندرہ گااور عقلی و ملکی و لائل کی بجائے زور بازو میں استعار کیا جائے گا۔ کیا یہ بات تسلیم کی جاسکتی ہے کہ طبح انسانی اپنے افراوکوالی اجتماعی زندگی کی طرف لے جائے تہیں میں نہتو کوئی ایسا جامع و مشترک معیار ہو جو سب کے لیے قائل قبول ہواور نہ ہی تمام افراد کے درمیان کسی بھی حوالہ سے قری ہم آجنگی پائی جائے بلکہ صرف ایک ہی در بید ہو کہ جس سے وہ ایک دوسرے کواپنے نقطہ بائے نظر کر صبحے ہونے کا قائل کر سکی بھی خات کا ستعال جو کہ معاشرہ کی تباہی کے سوائیجہ بخش ثابت نہیں ہوسکتا! آبیا یہ بات فطرت کے معیاروں اور کر سکی وہود کی تقاضوں کے درمیان تضاد پیرائیس کر تا ہی ہودی تقاضوں کے درمیان تضاد پیرائیس کر تی ہیں۔

## اخلاق كےحوالہ ہے روایات پرایک اور نظر

مجاہد کے دواجر

حضرت امام محمہ باقر علیہ السلام سے منقول ہے کہ آپ نے ارشاد فر مایا: ایک شخص حضرت پیغیبراسلام سلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی مجھے جہاد کا بہت شوق ہے اور بیشوق ہمیشہ میرے دل میں موجز ن رہتا ہے۔ آنحضرت کے ارشاد فر مایا اگر توجہاد کا مشاق ہے تو پھر اللہ کی راہ میں جہاد کر کہا گر تجھے تل کردیا گیا تو تو خدا کے پاس زندہ ہوگا اور رزق پائے گا اور اگر اس دور ان طبعی موت تجھ پر آگئ تو تیرا اجر خدا پر ہوگا۔

اس صدیث مبارک میں حضرت پیغیبراسلام " کابیار شادگرامی که "اگراس دوران طبعی موت تجھ پرآگئی تو تیرااجرخدا کے ذمہ ہوگا'' دراصل اس آیت مبار کہ کی طرف اشارہ ہے:

سوره ءنساء آيت • • 1:

O وَ مَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَ مَسُولِهِ ثُمَّ يُكُمِ لُهُ الْمَوْتُ فَقَلُ وَ قَعَ اَجُرُهُ عَلَى اللهِ وَ مَسُولِهِ ثُمَّ يُكُمِ لُهُ الْمَوْتُ فَقَلُ وَقَعَ اَجُرُهُ عَلَى اللهِ وَ مَنْ يَخْرُبُ مِنْ لَهُ وَاللهِ مِنْ اللهُ وَهُو اللهِ وَهُو اللهِ عِنْ اللهِ وَهُو اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَهُو اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ وَهُو اللهِ اللهِ وَهُو اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

موت آ جائے تو یقینااس کا اجرخدا کے ذمہ ہوگا)۔

ہر حال زیر نظر حدیث مبارک سے بیر حقیقت واضح ہوتی ہے کہ جہاد کی غرض سے گھر سے نکلنا در حقیقت خدا اور رسول خدا کی طرف جمرت کرنے سے عبارت ہے۔

#### صادق الوعد كاايك مصداق

کافی میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے حضرت اساعیل کے بارے میں پوچھا گیا کہ خداوند عالم فے انہیں صادق الوعد سپے وعدہ کرنے والا۔ (وعدہ کوچیح نبھانے والا) کے نام سے موسوم کیا اس کا کیا سبب ہے؟ امام نے ارشاد فرمایا: خداوند عالم نے انہیں اس لیے اس مقدس نام (صادق الوعد) سے موسوم فرمایا کہ ایک مرتبہ انہوں نے ایک محض سے وعدہ کیا کہ فلاں جگہ اس سے ملاقات کریں گے چنا نچہ تا نجناب اس محض کے اقتظار میں ایک سال تک وہاں رہے لہذا خدانے انہیں صادق الوعد کا نام عطافر مایا اس کے بعدوہ فحض وہاں آیا تو حضرت اساعیل نے اس سے فرمایا کہ میں انجی کئی تیرے انتظار میں بیٹھا ہوں۔

عین ممکن ہے کہ عام لوگ حضرت اساعیل کے اس ممل کو معقول نہ مجھیں بلکداسے افراط کہیں اور اعتدال سے دور قرار دیں جبکہ خداوند عالم نے اسے آنجناب کے لیے ایک نضیلت قرار و یا اور اس کی قدر وانی کے طور پرقر آن مجید میں ان کا ذکران الفاظ میں فرمایا:

#### سوره ءمريم ،آيت ۵۵:

وَاذْكُمْ فِى الْكِتْبِ اِسْلِعِيْلَ ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ مَسُوْلًا نَّبِيَّا ﴿ وَكَانَ يَامُرُاهُلَهُ السَّلُوةِ وَالذَّكُوةِ \* وَكَانَ يَامُرُاهُلَهُ بِالصَّلُوةِ وَالذَّكُوةِ \* وَكَانَ عِنْدَى مَ بِهِ مَرْضِيًّا • • • ،

(اور یا دکر وقر آن میں اساعیل کووہ صادق الوعد تھے اور رسول و نبی تھے اور وہ اپنے اہل وعیال کونماز وزکوۃ کا تھم دیتے تھے اور وہ خدا کے نز دیک نہایت پسند ہدہ تھے )۔

ال کی وجدیہ کہ خداوند عالم نے جس معیار شرف پر حضرت اساعیل کے لی کودیکھا ہے وہ اس معیار سے بہت مختلف ہے جو عام صاحبان علی کے بال مورد توجہ ہوتا ہے، خدا کا معیار فضیلت اور ہے اور بندوں کا پھی اور عام علی اخلاق و فضیلتوں کو اپنی تا ئید کے حوالہ سے دیکھتا فضیلتوں کو اپنی تا ئید کے حوالہ سے دیکھتا فضیلتوں کو اپنی تا ئید کے حوالہ سے دیکھتا ہے اللہ اور نوں کا معیاروں میں بنیاوی فرق پایا جاتا ہے اور 'دکلمۃ اللہ بی العلیا'' کے مصدات خدا کا معیار یقینا بلند ہے، حضرت اساعیل کے واقعہ کی گی مثالیں حضرت پینی ہر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آئے طاهری واولیاء اللی کے بارے میں بھی موجود ہیں۔

یہاں ایک سوال ممکن ہے اوروہ یہ کہ عقل جن امور میں فیصلہ کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے آیا ان میں شریعت اس

کے برعکس فیصلہ کرسکتی ہے؟ جبکہ شریعت وعقل کے درمیان بنیادی تضاد نہیں یا یا جاتا۔

اس کا جواب میہ کہ ہیں بات درست ہے کہ جن امور میں عقل فیصلہ کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے ان میں اس کا فیصلہ وقیصلہ جاری ہو سکے ۔

اس سلطے میں ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ اخلاقیات کے باب میں تیسر ہے مسلک و کمت فکر کی بنیاد پر احکام عقلیہ کے باب میں تیسر ہے مسلک و کمت فکر کی بنیاد پر احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معارف الہید سے تعلق رکھتا ہے ، واقعہ موضوع ہی نہیں ہے اور حضرت اساعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معارف الہید سے تعلق رکھتا ہے ، واقعہ پول ہے کہ حضرت اساعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معارف الہید سے تعلق رکھتا ہے ، واقعہ بیل ہے کہ حضرت اساعیل کا واقعہ احکام عقلیہ کے باب سے نہیں بلکہ معارف الہید سے تعلق رکھتا ہے ، واقعہ بیل ہے کہ حضرت اساعیل کی اس الی نہیا ہونے انہی اسے نہیں کہ تو میرے پاس والیس نہ آ جائے الی کو وعدہ خلافی اور چھوٹے وعدہ کی تہمت سے بچانے اور اسپنے اس باطنی بیان میں وقت کی قیمہ و کر کہا گیا ہے کہ وعدہ خلافی اور چھوٹے وعدہ کی تہمت سے بچانے اور اسپنے اس باطنی مقدس احساس کی الان رکھنے کے لیے وہ کہ وعدہ خلافی اور چھوٹے وعدہ کی تہمت سے بچانے اور اسپنے اس باطنی ان بیان میں اوالی آنے تک وہیں انظار کرتے رہے۔ اس طرح کا زبان سے بھی کر دیا تھا، اسپنے دوست کی ملاقات کے لیے اس کے والیس آنے تک وہیں انظار کرتے رہے۔ اس طرح کا ایک واقعہ الیک والیس آنے تک وہیں انظار کرتے رہے۔ اس کہ والیس آ جائے گا اور اور شخصرت کے بھی اس سے وعدہ فر مالیک کہ اس کے والیس آنے تک اس کا انظار کریں گے، وہ صحابی اپنے کا مرت کی قیام پند پررہے بال آخراس شخص کا گزروہاں سے ہوا تو اس کے دو ایس آنے دیکا وی دوخرت پنجرا کرم اس کے انظار میں پیٹھے ہیں وہ آپ سے کیا ہوا وعدہ بھول چکا تھا۔

تک منتظر رہنے کا وعدہ فرما ہو تھے تھے لہذا اس کے وہ میں دن تک تیام پند پررہے بال آخراس شخص کا گزروہاں سے ہوا تو اس کے دو کہا گیا دور حضرت پنجرا کرم اس کے انظار میں پیٹھے ہیں وہ آپ سے کیا وہ وعدہ کول چکا تھا۔

إِنَّالِلهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ لِم جِعُونَ كَامْعَى

کتاب الخصائص میں سیدرضی نے ذکر کیا ہے کہ حضرت امیر الموثین علیہ السلام نے سٹا کہ ایک محض کہدہا تھا:
اِنَّا لِلْیَٰہِ وَ اِنَّا اِلْیُہِ الْمِحِیُونَ، آپ نے اس سے ارشاوفر مایا: بیرجوہم کہتے ہیں ' اِنَّا لِلْیہ ' تواس کا مطلب بیہ ہے کہ ہم اقرار کرتے ہیں کہ ہم اداما لک اللہ ہے، ہم اس کی ملکیت ہیں۔ اور ہمارا بیکہنا ' وَ اِنَّا اِلْیَٰہِ لِلْہِ عِنُونَ '' اس بات کا اقرار ہے کہ ہم فنا یا عیں گے (مرجا عیں گے)۔

سابقہ بیانات سے اس صدیث کامعنی و مقصود واضح ہوچکا ہے اور کتاب کافی میں بیصدیث تفصیل کے ساتھ ذکر کی گئے ہے۔ گئی ہے۔

تين خدائي عطيول كاتذكره

كافى مين اسحاق بن عمار اور عبدالله بن سنان كے حواله سے منقول ہے كه حضرت امام جعفر صادق عليه السلام في

فرمایا كه حضرت پنجبراسلام ففرمایا بكه خداوندعالم ف ارشاوفرمایا:

(انى جعلَت الدنيا بين عبادى قرضاً أفن اقرضنى فيها قرضاً اعطيه بكل واحدة عشراً الى سبعة ماة ضعف ومن لمر يقرضنى قرضاً واخذت منه شيئاً قسراً اعطيته ثلاث خصال لو اعطيت واحدة منهن ملائكتي لرضوا به عني)

میں نے دنیا کواپنے بندوں کے پاس قرض کے طور پر رکھا ہے جو شخص اس میں سے پچھ جھے بطور قرض دے گاتو میں اسے ایک کے بدلے دس گنا سے سات سوگنا تک عطا کروں گالیکن جو شخص جھے قرض نہ دے گا اور میں جبر آ اس سے پچھ لے لوں گاتواس کے بدلے اسے تین چیزیں دوں گا کہ اگران تین چیزوں میں سے ایک بھی میں اپنے فرشتوں کوعطا کروں تو وہ مجھ سے بے صدخوش ہوں گے )۔

اس کے بعد امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشادفر مایا: خداوند عالم کا بیفر مان؛ "الَّذِیْنَ إِذَآ اَصَابَتُهُمُ مُصِیْبَةٌ اَقَالُوَّا اِنَّا لِلْہِ وَ إِنَّا اِلْدُهِمُ حِنُونَ اَلَٰ اَلْہِ مُونَا اَلَٰ اِلْہِ وَ اِنَّا اِلْہُ اِلْہِ مُونَا اللّٰ اِللّٰهِ مُعْدُنَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ الل

یردوایت اسی مضمون و مندرجات سے ہمرنگ مطالب کے ساتھ دیگراسناد کے ساتھ مجمی بیان کی گئی ہے۔

صلوة کے تین معانی

کتاب معانی الاخبار میں شخصدوق نے حضرت امام جعفر صادق علیا اسلام کا بیار شادگرامی ذکر کیا ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا: (الصلوق من الله رحمة، و من البلائكة و من البلائكة التزكیة، و من الناس حمراد تزکیہ نفس حصاء) اگر ' صلوات' کی نسبت خداکی طرف ہوتو اس سے مراد رحمت' فرشتوں کی طرف ہوتو اس سے مراد تزکیہ نفس الوگوں کے لیے خدا سے ان کے تزکیہ نفس وطلب مغفرت کی دعا کرنا۔ اورا گرلوگوں کی طرف ہو تو اس سے مراد دعا ہے ای مضمون و مطلب پر شتمل دیگر روایات بھی ذکر کی گئی ہیں کیکن بظاہر مذکورہ بالا دوروایتوں میں ایک دوسر سے تضاد کا شہر ہوتا ہے کیونکہ پہلی روایت میں ' صلوات' کی تغییر رحمت کے ساتھ نہیں کی گئی جبکہ دوسری روایت میں ' صلوات' کی تغییر رحمت کے ساتھ نہیں کی گئی جبکہ دوسری روایت میں ' دسلوات' کی تغییر رحمت کے ساتھ نہیں گئی جبکہ دوسری روایت میں کیونکہ '' رحمۃ' کو '' صلوات' کی تغییر رحمت کے ساتھ نہیں الفاظ و ترتیب سے بھی ہوتی ہے کیونکہ دوسرے سے محلوف اور صلوات معطوف علیہ ہے جس سے صاف ظاہر ہے کہ بید دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک قضون اور صلوات معطوف علیہ ہے جس سے صاف ظاہر ہے کہ بید دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں تا ہم ان دونوں ایک میں جومطالب ہیلیا ذکر کئے جا بھی ہیں ان میں غور کرنے سے تضاد کا شہر میں جومطالب ہیلیا ذکر کئے جا بھی ہیں ان میں غور کرنے سے تضاد کا شہر میں جومطالب ہیلیا ذکر کئے جا بھی ہیں ان میں غور کی سے تصاد کی کہ میں دور ہوجا تا ہے۔

### آيت،۱۵۸

إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُولَةَ مِن شَعَا بِرِ اللهِ فَمَن حَجَّ الْبَيْتَ آ وِاعْتَمَرَ فَلا جُنَاحَ
 عَلَيْهِ اَنْ يَطَّوَّ فَ بِهِمَا لَو مَن تَطَوَّعَ خَيْرًا لَ فَإِنَّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيْمٌ ﴿

#### تزجمه

O (صفا اور مروہ خدا کی نشانیوں میں سے ہیں جو شخص تج بیت اللہ اور عمرہ بجالائے تواس کے لیے کوئی حرج نہیں کہ وہ ان دو (صفاو مروہ) کا طواف کرے اور جو شخص اپنی چاہت کے ساتھ کوئی نیک عمل انجام دیتو خدایقینا شکر گزار (اس کے مل کوقدر کی نگاہ سے دیکھنے والا) اور دانا (دل کے داز کو جانے والا) ہے)

# تفسيروبيان

صفاا ورمروہ مکہ مکرمہ میں واقع دو پہاڑیاں ہیں جن کے درمیان تجاج کرام ''سعی'' کاعمل انجام دیتے ہیں، ان دونوں کے درمیان فاصلے کے بارے میں کہا گیاہے کہ سات سوساڑھے ساٹھ (۲۱۱/۲) ذراع (بازو) کا فاصلہ ہے۔ تقریبا ۸۳۰ میٹر۔۔۔، اب صفاء مروہ، شعائر، جج اور عمرہ وغیرہ کے لغوی معانی ملاحظہ کریں:

- (۱) لغت مین 'صفا''کامعنی سخت اور صاف پتھر ہے۔
  - (۲) "مروه" کامعنی شخت پتھر ہے۔
- (۳) ''شعائر''جمع کا صیغہ ہے اس کا مفرو'' شعیرہ''ہے جس کا متن علامت ونشانی ہے، اس سے مشعر کا لفظ بنا ہے، (مشعر، مکہ کے مشرق میں واقع وہ مقام ہے جہاں حجاج کرام اعمال حج کے طور پر قیام کرتے ہیں) اور اس معنے ک مناسبت سے یوں کہاجاتا ہے: ''اکشعر المھاسی'' (اس نے اپنی قربانی پرنشانی لگادی)
- (۷) جج کامعنی بار بارقصد واراده کرناہے،البتہ شریعت کی اصطلاح میں جج ان مخصوص اعمال کے مجموعہ کا نام ہے جنہیں اہل اسلام مکہ کرمہ میں انجام دیتے ہیں۔
- (۵) اعتار کامعنی زیارت کرنا ہے اور بیر (اعتار) ﴿ عِمَالَةٌ اللّٰ ﴿ عِهِ كَامُعَنَى ﴿ آ بِادَكُرَنَا ۗ 'ہے كيونكه زیارت (ویدار) و ملاقات كرنا ہى گھروں وشہروں كوآبادكرنے كاموجب بنتا ہے، شریعت كی اصطلاح میں بیہ بیت اللّٰدكی ایک مخصوص زیارت كانام ہے۔ جسے وعمرہ ' كہاجاتا ہے۔
- (٢) جناح كامعنى حق وعدل سے منہ موڑنا ہے اور اس سے مراد'' گناؤ' ليا جاتا ہے للذا آيت ميں "لاجناح" (كوئى گناہ نہيں) كامفہوم بيہ وگاكه''جائز ہے' (گناہ كی نفی جواز كا ثبوت ہے)
- (2) "تطوف"، طواف ہے ہے جس کا معنیٰ کی چیز کے اردگر دچکر لگانا ہے ، طواف دراصل ایک طرح کے "خواف دراصل ایک طرح کے "خواف" کو کہتے ہیں ایسے چلنا کہ جہاں سے ابتداء ہوئی واپس آئی جگہ آ جائیں (اس طرح آ نا جانا (٥ ٥) بنابر ایس میں یہ بات ضروری نہیں کہ کسی چیز کے اردگر دگھو ما جائے بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ ایک جگہ سے چل کر دوسری جگہ جائیں اور پھرای راستہ سے واپس پہلی جگہ پر آ جائیں البذائسی چیز کے اردگر د چکرلگانا چونکہ اس طرح کے آنے جانے کا واضح مصدات ہے اس لئے اسے "طواف" کہا جاتا ہے، آیت مبارکہ میں بھی اس کا واضح مصدات ہے اس لئے

اسے 'طواف' کہاجا تا ہے، آیت مبارکہ میں بھی اس کا اصلی معنی اس طرح آنا جانا (٥ ٥) مرادلیا گیا ہے کیونکہ صفا اور مروہ کے درمیان''طواف' کرنے سے مرادان دونوں پہاڑوں کے درمیان پے در پے سات مرتبہ چلنا (آنا جانا) ہے جسے 'سعی' کہا جاتا ہے۔

(۸) "الطوع"، طوع سے ہے جس کامعن" اطاعت 'ہے، اس کی بابت ریکی کہا گیا ہے کہ یدا طاعت سے مختلف معنی رکھتا ہے کیونکہ اس لفظ (تطوع) کا استعال مستحب اعمال میں ہوتا ہے جبکہ "اطاعت" مستحب عمل کامعنی نہیں دیتی، اگریدرائے سیح ہو تو اس کی تاویل یوں کی جائے گی کہ جو عمل واجب ہواس کا انجام وینا بہرصورت ضرور کی ہوتا ہے۔ (خواہ دل چاہے یا نہ چاہے) گویا وہ طوعاً انجام دیا جانے والاعمل ہوگا جبکہ مستحب عمل یقیناً طوعاً واختیاراً انجام پذیر ہوتا ہے (کیونکہ اس میں ضدا کے حکم کی ادائیگی میں بندے کا تعمل اختیار کارفر ما ہوتا ہے خدا کی طرف سے اس کا انجام دینا لازی و ضروری نہیں ہوتا) تا ہم جہاں تک لفظ" طوع" کے اصل معنی کا تعلق ہے تو اس میں عمل کے" لازی وضروری" ہونے کی صفت سے دوری کا کوئی پہلونظر نہیں آتا بلکہ حقیقت یہ ہے کہ اسے (لفظ طوع کو) " لازی وضروری" کے مفاہل میں ذکر کرنا گیا ہوازی طور پر ہے جس کی وجہ بیان ہو چکی ہے ورنہ لغت میں لفظ" طوع" کراہت (تا لپندیدگی) کے مقابل میں ذکر کرنا گیا ہے اور اس میں" لازی وضروری" ہونے کی فی کا کوئی اشارہ نہیں ماتا، قرآن مجید میں بھی ارشاد حق تعالی ہے:

سوره ءفصلت،آیت ۱۱:

٥" نَقَالَ لَهَاوَلِلْا رُمْضِ اثْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرُهًا ....

(اس (آسان) سے اور زمین سے کہا کہ طوعاً یا کرھاً (چاہتے ہوئے یا نہ چاہتے ہوئے) آؤ ......)

اس آیت میں (طوع) کو (کرہ)۔۔ تا پندیدگی۔۔ کے مقابل ذکر کیا گیا ہے، یا در ہے کہ ' تطوع' تفعل کے باب سے ہے اور یہ باب کی چیز کو اپنے لئے لے لینے (پند کر لینے) کے معنے میں آتا ہے۔ مثلاً: قَمَّیزَ (اس نے اپنے لئے اللّک کرلیا)۔ تعلیم الشہٰی (اس نے اس چیز کاعلم حاصل کرلیا)۔ تطوع خیراً (اس نے نیک عمل کو طوعاً۔ اپنی چاہت و افتیار کے ساتھ۔ انجام دیا)۔ تو اس میں لغت کے لحاظ سے کوئی ایسا ثبوت نظر نہیں آتا جس کی بناء پر کہا جائے کہ لفظ مقال موتا ای حوالہ سے محجے ومکن ہوگا جوذکر کیا جا

صفااورمروه:الله كي دونشانيان!

O" إِنَّ الصَّفَاوَ الْمَرُو قَامِن شَعَا بِرِ اللهِ .....

اس آیت مبارکہ میں حق تعالیٰ نے ارشادفر مایا کہ صفااور مروہ دوالیے مقامات ہیں جن پڑ' خدا کی نشانی'' ہونا ٹبٹ کردیا گیاہے، وہ دونوں خدا کی نشانیاں ہیں، وہ خدا کی یا دولا تی ہیں، ان کا دیدار خدا کی یا د تا زہ کردیتا ہے،۔ یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے اس آیت مبار کہ میں صفاومروہ کواپٹی نشانیاں کیوں کہا ہے جبکہ پوری کا ئنات اور ہرمخلوق خدا کی نشانی اور خدا کی یا دولا تی ہے؟

خلاصہ کلام ہے کہ اس آیت کا معنی و مفہوم ہے ہے کہ 'چونکہ صفا اور مروہ دوعباوت گاہیں ہیں جوخدا کی عبادت بجا لان نے کے لئے مقرر کی گئی ہیں لہٰذا کوئی حرج نہیں کہتم وہاں خدا کی عبادت بجالاؤ'' یہ انداز بیان در حقیقت لازی وجو بی 'خکم'' جاری کرنے میں اختیار کیا جا تا ہے نہ کہ متعلقہ عمل کے متحب ہوئے کے بیان میں!،اگراس سے عمل سعی کا استجاب بیان کرنا مقصود ہوتا تو اس طرح کہا جا تا ''صفا اور مروہ چونکہ شعائر اللہ میں سے ہیں الہٰذا خدا ان کے در میان سعی کرنے کو پہند کرتا ہے۔' چنا نچو آن مجید میں متعدد ایسے مقامات موجود ہیں جہاں صرف اس طرح کے انداز بیان سے وجو بی تھم کا شہوت نہیں ملکا بلکہ ان سے وجو بی تھم کا استفادہ کرنے کے لئے دیگر دلائل کی ضرورت ہوتی ہے مثلاً جہاد کی بابت یوں ارشاد ہوا: سروہ عصف آیت اا:

'' ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ-، \_\_يتمهارے لئے بہتر ہے۔۔۔۔' اورروزہ کی بابت یوں ارشاوفر مایا:

سوره و بقره ، آیت ۱۸۴:

" وَ أَنُ تَضُوْ مُوَاخَيْرٌ لَكُمْ " (اورتم دوزه ركھوتو تمہارے لئے بہتر ہے۔)

اور نمازقصرکے بارے میں یوں ارشادفر مایا: سورہ ءنساء، آیت! • ا:

' فَكَيْسَ عَكَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُ وَامِنَ الصَّلُوةِ " (جبتم سفر میں بوتوتم پرکوئی گناه نہیں کتم نماز کوتھ کرو۔)

نیک عمل کانیک صله

° وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ " (اورجواجِعامل كرت توالله شاكراور آگاه ي)

اگراس جملے کو پہلے جملہ ''فکنُ حَجَّ الْبَیْتَ اَواعْتَکَ '' پرعطف قراردیں توبیہ جملہ (وَ مَنْ تَطَوَّعَ خَیْرًا · · · )
صفاوم روہ کے درمیان عمل سعی کے وجو بی محمل کی دوسری علت وسبب ہوگا البتہ یہ اس محملی پہلی علت وسبب بین جملہ '' اِنَّ الصَّفَا
وَ الْمَرُووَ وَ مَنْ شَعَا بِوِ اللّٰهِ '' سے بول مختلف ہوگا کہ پہلی علت، خاص (اس محمل سے مخصوص) اور یہ دوسری علت، عام قرار
پائے گی۔ (کہ جے اس محمل اور اس کے علاوہ ویگر احکام کی علت بھی قرار دیا جاسکتا ہے) اس صورت میں '' تطوع'' سے مطلق
اطاعت مراد لی جائے گی نہ کہ متحب عمل کا انجام وینا۔

ال کے علاوہ بی جمی ممکن ہے کہ اس جملہ (وَ مَنْ نَطَوَّعَ خَیْرًا) کو جملہ مست اُنفہ (نیامستقل جملہ) قرار دیا جائے اور اسے آیت مبارکہ کے ابتدائی فقر بے پرعطف کیا جائے تو اس صورت میں صفاومروہ کے درمیان عمل سی کے اچھا اور ''خیو'' ہونے کا بیان مقصود ہوگا بشر طیکہ'' تطوع'' سے ''سعی'' مرادلیا جائے اور اگر اس سے جج وعمرہ مرادلیا جائے تو یوں کہنا پڑے گا کہ یہ جملہ جج وعمرہ کے اچھا و خیر ہونے کا بیان میں ہے۔

(مصنف کے بیان) کا خلاصہ بیہ کہ جملہ ''وَ مَنْ تَطَوَّعَ خَیْراً'' کے بارے میں دوسور تیں ممکن ہیں: ایک بید کہ اسے ''فَکَنْ حَجَّ الْبَیْتَ اَ وَاعْتَکرَ ۔۔۔۔'' پرعطف قرار دیا جائے اور دوسری بیکہ اسے جملہ عاطفہ کی بجائے جملہ متانقہ قرار دیا جائے اور دوسور تیں ممکن ہیں: ایک بیک '' تطوع'' سے مراد صفا قرار دیے کر ابتدائے آیت سے مراد طح وعرہ ہو۔ پہلی صورت میں نتیجہ بیہ وگا کہ آیت مبار کمل سعی کے اچھا و ومروہ کے درمیان سعی ہودوسری بیکہ اس سے مراد جج وعمرہ ہو۔ پہلی صورت میں نتیجہ بیہ وگا کہ آیت مبارکہ کی میں کہ ہونے کو پیندیدہ عمل ہونے کو بیان کرتی ہے اور دوسری صورت میں نتیجہ بیہ وگا کہ آیت مبارکہ جج وعمرہ کے اچھا و پیندیدہ عمل ہونے کو بیان کرتی ہے اور دوسری یا مستحب ہوں یا دو مستحب ہوں یا مس

شا کرولیم: خداکے دومقدس نام! ° فَإِنَّا اللهِ شَاكِرٌ عَلِيْهٌ " (بِ شِک الله شاکراور آگاه ہے)

شاکرولیم،خداوندعالم کے اساء حنیٰ میں سے دونام ہیں، شکرکامعنی بیہے کہ جس شخص کوکوئی نعت دی گئی ہویا اس پر احسان کیا گیا ہو ۔ احسان کیا گیا ہو وہ نعت عطا کرنے والے اور احسان کرنے والے کے ممل کی قدر دانی کے طور پر اس کا اظہار زبانی یا عملی صورت میں کرے مثلاً جس شخص کو پھے مال دیا گیا ہووہ مال دینے والے کا شکر بید دوصور توں میں اوا کر سکتا ہے: ایک بید کہ اس کی تعریف ایسے الفاظ میں کرے جس سنے اس کے اس نیک عمل کا اظہار ہواور اس کے احسان کا تذکرہ جمیل ہو، دوسری بید کہ اس مال کوا یسے امور میں خرج کرے جن سے وہ خوش ہوتا ہواور اس کے عطید واحسان کا اظہار بھی ہوجائے۔

سوره ءرحمان ، آیت ۲۰:

قل جَزَآءُالْإحْسَانِ اللَّالْإحْسَانُ "…»
 (آیاحان کابدلداحیان کے سوا کھے ہے؟)

سوره ء د بر، آیت ۲۲:

0'' اِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَآءً وَ كَانَ سَعْيُكُمْ مَّشَكُوْ رًا-''···، (بیسب کچی تمهاری جزاہاور تمهاری کوششیں شکریہ کی ستی ہیں) بنابرایں خداوندعالم کو'نثاکر'' کہناشکر کے هیقی معنی کی بنیاد پر ہےنہ کہ مجازی معنی کے طور پر!

# روايات پرايك نظر

سعى كاوجو ني تظم

تفرد العیاقی میں مذکور ہے کہ مارے ایک ساتھی نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام ہے پوچھا: آیا صفاو مروہ کے درمیان سمی کرنا واجب ہے یام سخب؟ امام علیہ السلام نے جواب دیا: واجب ہے، پھراس نے پوچھا: کہ خداوند عالم نے اس (عمل سمی) کے بارے میں تو بول ارشا و فرمایا ہے: '' فَلاَ جُنَا اَحْ عَلَیْهِ اَنْ یَقَطَوْفَ بِهِمَا'' کراس پرکوئی گناہ منیں کہ دوہ ان دونوں کا طواف (سمی) کرے؟ امام " نے فرمایا: یہ تھم'' عمر قال قضاء'' کے بارے میں ہے کیونکہ حضرت پیٹی کہ دوہ ان دونوں کا طواف (سمی) کرے؟ امام " نے فرمایا: یہ تھم'' عمر قال قضاء'' کے بارے میں ہے کیونکہ حضرت پیٹی اللہ علیہ واللہ والم اسلام نے کفار مکہ پرشرط رکھ دی تھی (ان سے وعدہ لے لیاتھا) کہ وہ بتوں کو اٹھ ایک کے ایک صحابی نے سمی شروع بھی کی تھی کہ بتوں کو دوبارہ سے صفاوم وہ پر سے اللہ اس واقعہ پر بہ آیت اتری۔'' اِنَّ الصَّفَا وَالْمَدُو وَاَ مِنْ شَعَا بِوِ اللّٰهِ \* فَمَنْ حَجَّ الْبَیْتَ اَوا عُتَسَدَ فَلَا جُمَا اَحْ عَلَیْهِ اَنْ قَدِ بِر بہ آیت اتری۔'' اِنَّ الصَّفَا وَالْمَدُو وَاَ مِنْ شَعَا بِو اللّٰهِ \* فَمَنْ حَجَّ الْبَیْتَ اَوا عُتَسَدَ فَلَا جُمَا اَحْ عَلَیْهِ اَنْ قَدِ بِر بہ آیت اتری۔'' اِنَّ الصَّفَا وَالْمَدُو وَاَ مِنْ شَعَا بِو اللّٰهِ \* فَمَنْ حَجَّ الْبَیْتَ اَوا عُتَسَدَ فَلَا جُمَا اللهُ عَلَیْهِ اَنْ یَقْ بَوں کے موجود ہوتے ہوئے ہی سی کوئی گناہ (حرج) نہیں۔

یکھو قب بورے انہ موجود ہوتے ہوئے ہی سی کی گناہ (حرج) نہیں۔

(یا در ہے کہ''عمرۃ القصنا'' کے در القاراکیا گیا اور اسے عمرہ اس لئے کہاجا تا ہے کہ جس سال (۲ ھ) کفار مکہ نے پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وہ آلہ وسلم اور آپ کے اصحاب کو عمرہ اوا کرنے سے منع کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وہ آلہ وسلم اس کی قضا کے لئے جنگ خیبر سے واپسی پرمسلمانوں کی کثیر تعداد کے ساتھ مل کر ذیقعد کے مہینے میں ستر اونٹوں کی قربانیاں لے کر مکہ روانہ ہوئے اور عمرہ کی قضا بجالائی )۔

كافى ميں بھى اى طرح كى ايك روايت ذكر كى كئ ہے۔

پیغیبراسلام کےادائے جج کاحوالہ

" إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُولَةَ مِنْ شَعَآ بِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ آوِاعْتَمَرَ فَلَا جُمَّاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوَّ فَ بِيهِمَا" (صفاومروه خداكى نشانيوں ميں سے بيں لَهٰذا جو فض جج بيت الله ياعمره بجالاتے اس پركوئى حرج نبيس كدوه ان

دونوں کا طواف ....معی ....کرے\_)

واضح ہے کہ ذکورہ بالا دوروایتوں میں شانِ نزول کے حوالہ سے کوئی تضاد نہیں یا یا جاتا ، اور آنحضرت کا پیفر مانا کہ''میں بھی و ہاں سے شروع کرتا ہوں جہاں سے خدانے ابتداء کی ہے۔'' دراصل سعی کے تلم کی حقیقی بنیا دومعیار کی وضاحت کے باب سے ہے۔حضرت ہاجرہ وحضرت اساعیل کے واقعہ میں بیہ بات بیان ہو چکی ہے کہ حضرت ہاجرہ نے صفاوم وہ کے درمیان سات مرتبہ تیز قدموں کے ساتھ چکرلگائے اور آنجناب کا بیٹمل شریعت میں جج کا ایک حصة قرار پاگیا (جے عمل سعی کہا جاتا ہے)

صفادمروه پرر کھے ہوئے دو بتوں کی کہانی

تفییر ' در منتور' میں عامر شعبی کے حوالہ سے مذکورہ ہے کہ دور جاہیت میں ایک بت کوہ صفا پر رکھا ہوا تھا جے ' اِساف' کہا جاتا تھا مروہ پر رکھا ہوا تھا۔ اس دور کے لوگ جب خانہ وخدا کا طواف کرتے تو صفاوم وہ کے درمیان سی بھی کرتے اور اپنے آپ کوان دو بتوں سے مس کرتے تھے، جب آنحضرت ' تشریف لائے تو لوگوں نے وض کی یارسول اللہ ' ! صفا اور مروہ کے درمیان عملِ سی ان دو بتوں کی وجہ سے تھا تو بیطواف تو شعائر اللہ میں سے نہیں! اس وقت بیر آیت نازل ہوئی: ' اِنَّ الصَّفَا وَالْمَدُو وَ قَصِیْ شَعَا بِواللهِ ' ' (صفا اور مروہ شعائر اللہ میں سے نہیں! اس وقت بیر آیت نازل ہوئی: ' اِنَّ الصَّفَا وَالْمَدُو وَ قَصِیْ شَعَا بِواللهِ ' ' (صفا اور مروہ شعائر اللہ میں سے نہیں! اس وقت بیر آیت نازل ہوئی: ' اِنَّ الصَّفَا وَالْمَدُو وَ قَصِیْ شَعَا بِواللہِ ' ' (صفا اور مروہ شعائر اللہ میں سے نہوان پر رکھے ہوئے تھے تاکہ لوگوں کے ذہنوں سے دور کر دیا جاتے اور نہیں آگاہ کہ اور ان بتوں کی وجہ سے واجب کیا گیا ہے اسے ان کے ذہنوں سے دور کر دیا جاتے اور انہیں آگاہ کیا جائے کہ ان بتوں کے ہوئے میں ہوئی ترج و گناہ نہیں ۔ اور نہیں اس میں کی تعلیم کی تعلیم کی تو ہوئے کیا ہیں ہور اور نہیں ۔ اور نہی اس میل کی تعلیم کی تعل

اس مضمون کی متعددروا بات فریقین (شیعدوئی) کی کتب میں اپنے اویوں کے حوالہ سے ذکر کی گئی ہیں،
اور ان سب سے مجموعی طور پر ہیات ثابت ہوتی ہے کہ ہیآ بت مبار کہ ممل سعی کے علم کے ساتھ اس سال نازل ہوئی جب مسلمانوں نے کج اداکیا۔ (فریضہ و کج اداکر نے مکہ مکر مہ آئے) حالانکہ ہیآ بت سورہ بقرہ میں ہے جو کہ مدینہ منورہ میں نازل ہونے والی سب سے پہلی سورت ہے لہٰذا ہیآ بت ان آیات سے مختلف اندازی حامل ہے جواس سے پہلے قبلہ کی بابت ذکر ہو محل ہیں اور سیاتی کے حوالہ سے ان سے ہم رنگ نہیں، کیونکہ وہ آیات جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے ہجرت کے دوسرے سال میں نازل ہوئیں، اور اس طرح ان آیات سے بھی مختلف اندازی حامل ہے جو ابتدائے سورہ میں ذکر ہو چکی ہیں کیونکہ وہ ہجرت کے پہلے سال میں نازل ہوئیں، بنابرایں ہیا مرواضح ہوجا تا ہے کہ ان تمام آیات کا سیات و طرز بیان اور مورد دخن ہجرت کے پہلے سال میں نازل ہوئیں، بنابرایں ہیا مرواضح ہے کیونکہ سب کے موارد وشان نزول اور زبان و مکان نزول و کنف ہیں۔۔،

### المات ١٥٩ عدا

- إِنَّ الَّذِيْنَ يَكْتُنُونَ مَا اَنْزَلْنَامِنَ الْبَيِّنْتِ وَالْهُلْى مِنْ بَعْلِ مَا بَيَّتُهُ لِللَّاسِ فِالْكِتْبِ اُولِيَكَ يَكْعُنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ فَى
   لِلتَّاسِ فِي الْكِتْبِ الْولَيْكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ فَى
- الله الذي الله المنافعة المسلك المنافعة المسلك الله الله المنافعة المسلك الله المنافعة المسلك المنافعة المسلك المنافعة المسلك المنافعة المسلك المنافعة المسلك المنافعة المسلك الم
- إِنَّا الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَمَا تُوْا وَهُمْ كُفَّامٌ أُولِيْكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللهِ وَالْمَلَيْكَةِ وَ
   النَّاسِ اَجْمَعِيْنَ شَ
  - · خلِدِيْنَ فِيهَا لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَنَابُ وَلَاهُمُ يُنْظُرُونَ ﴿

#### تزجمه

۰ (۱۹۹) من الله المورس المان المورس المورس

# تفسيروبيان

حقائق اوران پرده ڈینے والے لوگ

O" إِنَّالَّذِيْنَ يَكُتُنُونَ مَا الْنَوْلَنَامِنِ الْبَيِّلْتِ وَالْهُلَى"

(جولوگ چھیاتے ہیں اس کوجوہم نے واضح نشانیاں ودلائل اور ہدایت نازل کی۔۔)

اس آیت مبارکہ میں 'بینات' اور ' ھلائ ' کا تذکرہ ہوا ہے ان کے حقیقی معانی تو خدا خود بہتر جاتا ہے لیکن بظاہر 'ھدی' ' سے مرادد بن الہی کے وہ تمام احکام ومعارف ہیں جن پرعمل کرنے سے سعادت وخوش بختی کی پاکیزہ رہنمائی عاصل ہوتی ہے ، اور' بینات' سے مراد وہ دلائل وشواہد ہیں جن سے حق وحقیقت اور دینی معارف واحکام کا ثبوت ماتا ہے لہذا قرآن مجید میں جہاں بھی لفظ ' بینات' ' خرہوا ہے اس سے مراد آبیات البیہ ہیں جوذات حق تعالیٰ نے تازل فرمائی ہیں ۔ اور ' کتمان' سے مراد مُخلق و پوشیدہ کرنا ہے خواہ اصل آبیات کو چھپا یا اور لوگوں کے سامنے انہیں ظاہر نہ کیا جائے یات اُو یلیں کرکے ان کے معانی ظاہر نہ ہونے دیئے جائیں، دونوں صور توں میں ' کہتمان' ' سے چھپانا ۔ کہلا کے گا جیسا کہ علاء یہود حضرت پنجیبراسلام صلی اللہ علیہ والم ہوئی ہیں کرتے سے حضرت پنجیبراسلام صلی اللہ علیہ والم ہوئی ہیں کرتے سے جن سے لوگ نا آگاہ ہے اور جن باتوں سے لوگ آگاہ ہوتے اور جن باتوں سے لوگ آگاہ ہوتے اور جن باتوں سے لوگ آگاہ ہوتے اور کی تا توں کی توں سے لوگ آگاہ ہوتے اور جن باتوں سے لوگ آگاہ ہوتے سے لائے کا توں کی توں سے لوگ آگاہ ہوتے اور جن باتوں سے لوگ آگا کا معلور تا آگاہ تھے اور جن باتوں سے لوگ آگاہ ہوتے سے لوگ تا آگاہ تھے اور جن باتوں سے لوگ آگاہ ہوتے سے لوگ تا آگاہ تھے اور جن باتوں سے لوگ آگاہ کے تھے کہاں سے مراد آخے خضرت ' نہیں ہیں۔

علم وآگاہی کے بعدا نکار O" حِنُ بَعْدِ مَابَيَّنْهُ لِلنَّاسِ

اس جملے میں خداونگر عالم نے واضح طور پرار شاوفر مایا ہے کہ علماء یہود کا بینات آور ھلاکی کوچھپاٹا اس کے بعد تھا کہ ہم نے تمام لوگوں کے سامنے ان (واضح نشانیوں اور راہ ہدایت) کو واضح کر دیا تھا نہ کہ صرف علماء یہود کے لئے! تمام لوگوں کے سامنے واضح طور پر بیان کر دینے سے مراد رہیں کہ خدانے ایک ایک فردکوان تھائق سے آگاہ کیا کیونکہ ایسا ہوتا اس عالم طبیعت (مادی جہان) کے مقررہ ومروجہ نظام میں عام طور پر (بندوں کی وجودی حیثیت کی بناء پر) ممکن ہی نہیں نہ صرف وقی کے طور پراور شعام اعلان کی صورت ہیں، بلکہ عمومی طریقۂ کاریہ ہے کہ بعض لوگوں کو بلاواسطرۃ گاہ کر دیاجا تا ہے پھران کے ذریعے درمروں کو مطلع کیاجا تا ہے ہوگاں جو دومروں انہیں آگاہ کر کے ان کے ذریعے غیرموجود لوگوں تک بات پہنچائی جاتی ہے بیا گام کے ذریعے جائل (جائے والے کے ذریعے نہ جائے والے ) کو آگاہ و مطلع کیاجا تا ہے گویا عالم ذریعہ وہ بی ہے کہ وہ مافی النعمیر کے اظہار کا ذریعہ ہوتی ہے عالم ذریعہ وہ ایسائے ہوتی ہے دومروں کو آگاہ کر کے کا ذریعہ ہوتا ہے اوراس کی ذمدداری ہوتی ہے کہ وہ دومروں کو آگاہ کر کے کا ذریعہ ہوتا ہے اوراس کی ذمدداری ہوتی ہے کہ وہ دومروں کو آگاہ کر کے کا ذریعہ ہوتا ہے اوراس کی ذمدداری ہوتی ہے کہ وہ دومروں کو آگاہ کر کے کا موجانا ایک سے بیجہ ویٹات ہے گویا جائے کا کا موجانا کہ اور کو تھا کت ہے گئاہ کو جائے ہوگاہ کو کہو ہوگاہ کو کہو ہوگاہ کو کہو ہوگاہ کا ہوجانا کہ کا تا کا ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کا انظہار نہ کر ہوگا کہ تا گاہ ہوجانا ہوگاہ کا ہوگاہ کی ہوگاہ کو کہو کہ کہوگاہ کو کہوگاہ کا ہوگاہ کو ہوگاہ کو کہوگاہ کو ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کو کہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کو ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کو ہوگاہ کو ہوگاہ کو ہوگاہ کو ہوگاہ کو ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کو ہوگاہ کو ہوگاہ کو ہوگاہ کو ہوگاہ کو ہوگاہ کا ہوگاہ کا ہوگاہ کو ہوگا

° فَاقِمْ وَجُهَكَ لِللَّهِ يُنِ حَنِيْقًا ﴿ فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ۗ لا تَبْدِيْلَ لِخَلْقِ اللهِ ۗ لَا لَكُونَ لَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

(اپنا رَخْ خالص دین کی طرف کرلوکه وہی فطرت اللی ہے کہ جس پر خدانے لوگوں کو پیدا کیا ہے، خدا کی تخلیق میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی، یہی مضبوط دین ہے کیکن اکثر لوگ نا آگاہ ہیں )



ا کثرلوگ علم نہیں رکھتے )

ایک اور مقام پر یون ارشاد موا:

سوره ء بقره ، آیت ۱۲۳:

"و اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا اخْتَكَفُوا فِيْهِ وَمَا اخْتَكَفَ فِيهِ اِلَّا الَّنِ يُنَ النَّاسِ فِيْمَا اخْتَكَفُوا فِيْهِ وَمَا اخْتَكَفَ فِيهِ اِلَّا الَّنِ يَنَ اللَّاسِ فِيْمَا اخْتَكَفُوا فِيهِ إِلَّا الَّنِ يَنَ اللَّاسِ فِيْمَا اخْتَكُمُ الْمِيَّالُ فَيْهِ اِلَّا الَّنِ يَنَ اللَّاسِ فِيْمَا اخْتَكُمُ الْمِيَّالُ فَيْهِ الْحَالَ اللَّهِ اللَّاسِ فِيْمَا اخْتَكُمُ الْمِيَّالُ فَيْهِ الْحَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلَقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللللْمُ اللللْمُ الللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْم

(اورہم نے نازل کی ان (پیغیبروں) کے ساتھ کتاب حق ، تا کہ وہ لوگوں کے درمیان اس امر کے بارے میں فیصلہ کر ہے جس کی بابت وہ آپس میں اختلاف رکھتے ہیں اور اس میں کسی نے اختلاف نہیں کیا سوائے ان لوگوں کے کہ جنہیں کتاب عطاکی گئی تھی اور وہ بھی اس وفت جبکہ ان کے پاس واضح نشانیاں وٹھوس دلائل آپھے ہیں۔ان کا ایسا کرنا آپس میں حسد کرنے کی بنیا د پر تھا ۔۔۔۔)

اس بیان سے بیٹا بت ہوا کہ دین تھا کُل ومعارف کی بابت لوگوں کے درمیان اختلاف وتفرقہ اور انحراف ان علماء ودانشوروں کے باہمی حسد وخیانت کا نتیجہ ہے جو کتب ساویہ کے علم کے حامل اور انہیں لوگوں تک پہنچانے کے ذمہ دار ہوتے ہیں، وہی آیات اللہ یہ کولوگوں سے پوشیرہ کرنے اور غلط و بیجا تاویلیوں وتحریفات کے ذریعے عوام الناس کوئل کے سیدھے راستہ سے دور کر دیتے ہیں، ان کا ایسا کرنا دراصل عامۃ الناس پر بہت بڑاظلم ہے چنانچہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں ان کے ایسا کرنے (آیات اللہ کے اخفاء اور ان کی غلط و بیجا تاویلیں کرنے) کو دظلم' سے تعبیر کیا ہے۔ملاحظہ ہو:

سوره ءاعراف،آیت ۴۵:

َ "فَاَذَّنَ مُوَّذِّنَ كَا مُثَاثِمُ مَا لَكَ لَكُنَةُ اللهِ عَلَى الظّلِمِينَ ﴿ الَّذِينَ ﴿ فَاوَنَ عَنَ سَمِيلِ اللهِ وَيَبْغُونَهَا عَوْمَ اللهِ عَنْ الطّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عَلَى اللَّهِ وَيَعْمَلُوا اللَّهِ وَيَعْمَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَيَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

(اور ایک اعلان کرنے والے نے ان کے درمیان اعلان کیا کہ خدا کی لعنت ہوظلم کرنے والوں پر ، وہ کہ جوخدا کے داستہ سے روکتے ہیں اوراسے ٹیڑھا ظاہر کرنا چاہتے ہیں)

اس طرح کی آیات قرآن مجید میں کثرت سے پائی جاتی ہیں۔

جومطالب اب تك ذكر كئے جائے ہيں ان سے بخو بی واضح ہوتا ہے كەزىر بحث آیت مباركه (إِنَّ الَّنِ يُنَّ يَكُنُّهُ وَنَ مَا اَنْ يَكُنُّهُ وَنَ اللهُ اللهُ

وُ اللَّالُ النَّاسُ المَّةَ وَاحِدَةً " فَبَعَثَ اللهُ النَّيِدِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِي مِنْ وَ اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا اخْتَلَفُوْا فِيلِهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِيثَ اُوْتُوهُ مِنَ بَعْلِ مَا جَآتَهُمُ الْمَيِّلْتُ بِالْحَقِّ لِيَحْلُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا اخْتَلَفُوْا فِيلِهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهُ وَلَيْهِ إِلَّا الَّذِيثَ اُوْتُوهُ مِنْ بَعْلِ مَا جَآءَتُهُمُ الْمَيِّلْتُ

رچگاروپرو "' بعیابیهم "……

در المالين المرابع الم

لعنت کے حقدار لوگ

°° أُولَلِكَيَلُعَنُّهُمُ اللهُ وَيَلْعَنُّهُمُ اللَّعِنُونَ

(وبی بیں کہجن پراللہ لعنت کرتا ہے اور لعنت کرنے والے ان پرلعنت کرتے ہیں)

اس جملے میں ان لوگوں کے کیفر کردار کا ذکر ہے جنہوں نے حق دحقیقت کو چھپا یا اور آیات و بینات الہیہ واحکام و معارف دینیہ کا کتمان کیا، ان کی سزایہ ہے کہ ان پراللہ کی لعنت اور تمام لعنت کرنے والوں کی لعنت ہے، آیت مبار کہ میں دو مرتبہ لفظ '' ذکر ہوا ہے ایک مرتبہ (یلُعنُهُمُ اللّٰهُ ) کہا گیا اور دوسری مرتبہ (یلُعنُهُمُ اللّٰهِ نُونَ) کہا گیا، اس کی وجہ سے کہ ہرایک کامعنی الگ وستقل اور دوسرے سے مختلف ہے، کیونکہ 'اللہ کی لعنت' سے مرادیہ ہے کہ وہ اللہ تعالی سے اس بات کی استدعا رحمت وسعادت کو دور کر دیتا ہے۔ اور 'دلعنت کرنے والوں کی لعنت' سے مرادیہ ہے کہ وہ اللہ تعالی سے اس بات کی استدعا کرتے ہیں کہ ان لوگوں (حق کا کمتان کرنے والوں) کو دھت وسعادت سے محروم کردے۔

یہاں میہ بات قابل ذکر ہے کہ آیت شریفہ میں ''لعنت' اور ''لعنت کرنے والوں'' کاذکر مطلق صورت میں ہوا ہے لیمنی کئی قید وشرط یا خاص صورت و مخصوص افراد سے مختص کرکے ذکر نہیں ہوا جس سے ثابت ہوتا ہے کہ ''لعنت' سے مراد ہر طرح کی لعنت ونفرین اور بیزاری ونفرت کا اظہار ہے اور ''لعنت کرنے والوں' سے مراد ہر لعنت کرنے والا ہے لہذا معلوم ہوا کہ ہر طرح کی لعنت اور ہرایک کی لعنت ان کے لئے ہے جوجن وحقیقت پر پردے ڈالتے ہیں، اور ایسا کیوں نہ ہو جبکہ ہر لعنت کرنے والا ان کے لئے سے جوجن وحقیقت سے دوری کا خواہاں ہوتا ہے اور حقیقی سعادت صرف دین طور پر سعادت

C3-MASSING STATES

توبداوراصلاح نفس كرنے والے افراد!

°' إِلَّا الَّذِينَ تَابُوْا وَ أَصْلَحُوْا وَ بَيَّنُوْا''

(جن لوگوں نے توبہ کی اوراصلاح نفس کی اور واضح طور پربیان کیا۔۔)

اس آیت میں سابقہ بھم سے استثناء کا ذکر ہے لینی اس میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ بھی وحقیقت کا کتمان کرنے والوں کے لئے جو سزا لعنت کی صورت میں مقرر کی گئی ہے اس سے صرف وہی لوگ ہے سکتے ہیں جو تو بہ کریں اور صرف بہی نہیں کہ تنہائی میں بیٹے کر تو بہ کر لیں بلکہ ضروری ہے کہ اپنی تو بہ کولوگوں کے سامنے ظاہر کریں تا کہ لوگ ان کے مل کتمان اور پھر اس بیٹی کو بہ کرتے ہیں نائیڈوا، اَصْلَحُوُّا، بَیْنُوْا، بِیْنُوْا، بِیْنُوا، کی تو بہ کی اور بیان ووضاحت کی ہوئے ہیں: تَابُوْا، اَصْلَحُوْا، بَیْنُوا، لینی تو بہ کی ،اس کے بعد اصلاح احوال کی اور بیان ووضاحت کی ہوییاں تو بہ کے ساتھ بیان ووضاحت کی تو یہاں تو بہ کہ بیان ووضاحت کی قورباں تو بہ کرلی ہوئی اگر وہ الیا اور الیان اور بیان موجائے گا، بہلا کتمان کی تو بہلا کتمان کی وحقیقت پر پردہ ڈالنا اور نہیں تو ان کی تو بہول بی کا تو بہول کے گئے کہ کہ دوسرا کتمان ہوجائے گا، بہلا کتمان جی وحقیقت پر پردہ ڈالنا اور

دوسرا کتمان اپنے عمل حق پوشی کا کتمان ، جبکہ تو ہو پشیمانی کے بعداس کی کوئی وجہ باقی نہیں رہتی۔ کفر کی حالت میں مرنے والے لوگ!

> ° إِنَّ الَّذِينِ كَفَنُ وُاوَ مَا تُتُوْاوَهُمُ كُفَّالٌ '' (جن لوگوں نے تفراختیار کیا اور کا فرہونے کی حالت میں مرگئے )

اس آیت میں ''و کا اُٹو او کھٹم گفگاگ'' کے الفاظ سے یہ مقصود ہے کہ جولوگ کفر اختیار کرنے کے بعد تادم مرگ اپنے کفر پر قائم رہیں یعنی عناد و ڈھٹائی سے تن کوسلیم نہ کرنے پر ڈٹے رہیں ان پر اللہ کی لعنت اور فرشتوں و تہام انسانوں کی لعنت ہے، گویا ہے آیت کنا پیغ اس امر کو ذکر کرنا چاہٹی ہے کہ لعنت کی سزا کے مستحق وہ کا فر ہیں جواز روئے عناد و دشمنی اپنے کفر اور تن کوسلیم نہ کرنے پر ڈٹے رہیں کیونکہ وہی حقیقی معنی میں کا فر ہیں ور نہ جو شخص کا کا انکار عناد وو شمنی اور تک ہو وہ منظ اپنے کفر اور تن کوسلیم نہ کرنے پر ڈٹے رہیں کیونکہ وہی حقیقی معنی میں کا فر ہیں ور نہ جو شخص کا انکار عناد وو شمنی اور تک کو جہ سے تن دھٹائی سے نہ کرتا ہو بلکہ اس کے نفر وا نکار کی وجہ سے تن معرفت منہ ہونے کی وجہ سے تن کی معرفت حاصل نہ کر سکا ہو۔ بے چارہ ، نا تواں ۔ ) ایسے شخص کا معاملہ خدا کے سپر دہ وہ خود بہتر جانتا ہے کہ اس کے کہ معرفت حاصل نہ کر سکا ہو۔ بے چارہ ، نا تواں ۔ ) ایسے شخص کا معاملہ خدا کے سپر دہ وہ خود بہتر جانتا ہے کہ اس کے مساتھ کیا سلوک کر ہے ، چنا نچہ اس کی نفید این ان تمام آ بیات جن میں حضرت آ دم علیہ السلام کے زمین پر انز نے کے واقعہ کا تذکرہ ہے کیونکہ وہ سب سے پہلی آیا ہو بی نوع انسان کے لئے خدا کی طرف سے صادر ہونے والے سب سے پہلے احکامات پر مشتمل ہیں۔ ملاحظہ ہو:

سوره ء بقره ، آیات ۳۹،۳۸:

(ہم نے کہاتم سب اس (بہشت) سے اتر جاؤ ہیں جب تمہارے پاس میری طرف سے کوئی ہادی آئے تو جو شخص میری ہدایت کی پیروی کرے گا کیسے افر ادنہ تو فی کھا کیں گے اور نہ ہی جن ن قم کا شکار ہوں گے، اور جولوگ کفر اختیار کریں۔ میری ہدایت کا انکار کردیں ، ، ، ، اور ہماری آیات کی تکذیب کریں وہی جہنی ہیں اور وہ ہمیشداس میں رہیں گے۔ ) بنا برایں زیر بحث آیات مبار کہ میں ''الی ن گفُرُوُا '' سے مرادوہی افراد ہیں جو از روئے عنادی کا انکار کرتے ہیں اور آیات اللی کی تکذیب کرتے ہیں (جو خداوند عالم نے نازل فرمایا ہے اسے چھیاتے ہیں، اس کا کہنان کرتے ہیں اور آیات اللی کی تکذیب کرتے ہیں (جو خداوند عالم نے نازل فرمایا ہے اسے چھیاتے ہیں، اس کا کہنان کرتے

سورهءا نفال،آبیت ۲۳:

° لِيَسِيْزَاللَّهُ الْخَيِيْتَ مِنَ الطَّيِّبِ وَيَجْعَلَ الْخَيِيْثَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ فَيَوْكُمَهُ جَيِيْعًا فَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَّهُ "

(تا كەخداوند عالم پليدكوپاك سے عليحده كردے اورايك پليدكودوس بليد پرركھدے كدده سب يكوا بهوجائيں پھرانہيں جہنم میں ڈالے)

> جہنم کا دائی عذاب ° خلیب نین فیڈھا" (وہ اس میں ہمیشدر ہیں گے)

انسانوں کی لعنت ہے اوراس آیت میں کہا گیا کہ وہ اس میں ہمیشدر ہیں گے اور ان پرعذاب میں کی نہیں کی جائے گی تو ثابت ہوا کہ لعنت ہی عذاب بن جائے گی اور وہ ہمیشہ اس میں مبتلار ہیں گے۔

### ایک اہم نکتہ!

اس مقام پرایک اہم کلتہ قابل توجہ ہے کہ زیر بحث آیات شریفہ (۱۵۹ تا ۱۹۲۱) میں تین مقامات پرطرز بیان و انداز گفتگو میں مخصوص تبدیلی ملحوظ ہے اور وہ پول کہ پہلی آیت میں (ابتداء میں اور درمیان میں) جمع متکلم کا صیغہ استعال موا" أَنْدَلْنَا" (مم نے نازل کیا) "بَیّنه " (مم نے اس کی وضاحت کی۔۔واضح طور پربیان کیا۔۔)لیکن اس كے بعد فعل مضارع غائب كا صيغه استعال بوا "أوليِّك يَلْعَنُّهُمُ اللهُ" (الله ان پر لعنت كرتا ہے) يعنى بجائے اس کے کہ یوں کہاجاتا: ''جم ان پرلعنت کرتے ہیں' ، یوں کہا گیا ہے: ''اللہ ان پرلعنت کرتا ہے''۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ مقام ناراضگی کی شدت کے اظہار کا مقام ہے ایسے مقامات میں اگر ناراض ہونے والے مخص کا نام لیا جائے تواس سے غصہ و ناراضگی کی انتہائی شدت کا ثبوت ملتا ہے خاص طور پر جبکہ و پخض بزرگ و باعظمت ہواور ظاہر ہے کہ خداوند عالم سے زياده باعظمت وبزرگ كون بوسكتا ب، للذاخدا كاسم كرامي كاذكر غيض وغضب اور غصه وناراهنگي كي شدت اور خت ترين لعنت کا ثبوت ہے، دوسری آیات میں توب کرنے والوں کی بابت رحم وکرم کو بیان کرتے ہوئے غائب کے صیغہ کوچھوڑ کر دوباره واحد متكلم كاصيغه استعال كيا مما يا اوريول كها مما : فَأُولَيْكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ فَوَ أَنَا التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ "(انهى لوگوں کی توبہ میں قبول کرتا ہوں اور میں بڑا توبہ قبول کرنے والانہایت مہر بان ہوں ) اس کی وجدیہ ہے کہ بیہ مقام رحم وکرم اور نرمی وعنایت کرنے کا ہے اس لئے رحم کرنے والے کا نام یا اس کی صفات کے ذکر کے بجائے خود اس کا اپنا بیان زیادہ موزوں ہے یعنی (''خدا ان کی توبہ قبول کرتا ہے'' ) یا ('ان کارب ان کی توبہ قبول کرتا ہے' ) کی بجائے (''میں ان کی توبہ قبول کرتا ہوں'') کے الفاظ رحم وکرم اور عنایت ومہر پانی کی اہمیت بڑھا دیتے ہیں اور ان میں خدا کی طرف سے تو بہ کرنے والوں پراحسان واظہار محبت ومہر بانی نہایت مناسب ودکش ہے، پھر تیسری آیت میں واحد متکلم کے صیغہ کوچھوڑ کرغائب كلجيديس بات ك كى اور يول كما كيا بي أوليِّكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللهِ " (انبي يرالله كالعنت ب) تواس ميس وبي راز پوشیدہ ہے جو پہلی آیات میں ذکر ہو چکا ہے کہ ناراضگی وغصہ کی شدت کا اظہار مقصود ہے۔ (یادر ہے کہ اس طرح کے اہم نکات کلام البی کی بےمثال فصاحت وبلاغت اورعظمت کامنہ بولتا ثبوت ہیں ان سے قرآنی مطالب ومعانی اورمفاہیم کے نقلیں واعجازاً میز حیثیت کے واضح شواید ملتے ہیں)

# روايات پرايك نظر

### تتمان کرنے والوں کے مختلف مصادیق

تفیر''العیاش' میں بعض اصحاب کے حوالہ سے مذکور ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ آیت مبارکہ'' اِنَّ الَّن یُنْ یَکُٹیکُونَ ، ، '' سے کون لوگ مراد ہیں؟ امامؓ نے ارشاد فرمایا: ہم اس سے بیمراد لیتے ہیں کہ جب ہم میں سے کسی ایک کو مقام ولایت ظاہری حاصل ہوجائے تو ہر صورت میں ضروری ہوجاتا ہے کہ دہ اپنے بعد آنے والے امام کا تعارف لوگوں سے کروادے۔

حضرت امام محمد باقر عليه السلام سے اس آيت كي تفير ميں ايك روايت مذكور ہے آپ نے ارشاوفر مايا: (آيت ميں 'مَنَ أَنْ زُلْنَامِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُلْ ى ''كہ جے لوگ چھپاتے ہيں) اس سے مراد ' ہم' ہيں۔ خدا ہمارى مددكر ہے!

ايك اور روايت محمد بن سلم كے حوالہ سے مذكور ہے كہ امام محمد باقر نے فرما يا: اس سے مرادا الى كتاب ہيں۔

يہ تمام روايات تطبق كى ايك صورت ہے لينى آيت كے منى كو مختلف موارد پر منظبق كرنے كے اطوار و انداز ہيں ورث آيت ميں 'إطلاق' پايا جاتا ہے، اس ميں كوئى قيدوشر طموجو دہيں كہ جس كى وجہ سے اس كے معنى كوايك سے زيادہ موارد پر منظبق ن كيا جاسكتا ہو۔

ب بعض روایات میں حضرت امیر المونین سے منقول ہے آپ نے اس کی تفسیر یوں کی ہے کہ ان سے مرادوہ اہل علم ودائش ہیں جوراہ تق سے نخرف ہوجا نمیں۔

آيت كي تفسير مين فرمان رسول

تفیر "مجمع البیان" میں اس آیت کی تفیر میں حضرت پنجمبر اسلام صلی الله علیه وآله وسلم کاار شادگرامی فدکور ہے آپئے فرمایا: جب کسی سے کوئی بات پوچھی جائے کہ جس کاوہ علم رکھتا ہو اوروہ اسے چھپائے تو قیامت کے دن اس کے منہ میں آگ کی لگام ڈالی جائے گی، اس کے بارے میں خدائے ارشا وفر مایا ہے "اُولِیِّكَ بَلْعَنْهُمُ اللَّهِ مُونَ " كمان پر الله لعنت كرتا ہے اور سب لعنت كرنے والے لعنت كرتے ہیں۔ نذکورہ بالا دونوں روایتوں سے ای مطلب کی تصدیق ہوتی ہیں جوہم ذکر کر چکے ہیں۔ کہ آیت میں 'اطلاق' پایا جاتا ہے کوئی قیدوشرط موجود نہیں لہذا اسے کسی ایک مورد سے مخصوص نہیں کیا جاسکتا ہے۔ بلکہ اس سلسلے میں جس قدر روایات ذکر ہوئی ہیں وہ معنی ومفہوم آیست کو کسی ایک مورد پر منطبق کرنے کے باب سے ہیں (جسے اصطلاح میں ' باب جری قطیق' ' کہتے ہیں)

لعنت كرنے والے افراد

تفیر''العیاثی'' میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے 'و کیکُعنُهُمُ اللَّعِنُوْنَ '' کی تفییر میں منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: لعنت کرنے والوں سے مرادہم ہیں (یعنی ہم ہیں جوان پرلعنت کرتے ہیں)۔ جبکہ لوگ کہتے ہیں کہ اس سے مراد حشرات الارض ہیں۔

يردوايت درج ذيل آيت من فركورمطلب كى طرف اشاره كرتى ہے:

سورهء مود، آیت ۱۸:

### NETHELT

وَ إِللَّهُ كُمُ إِلَّهُ وَّاحِدٌ ۚ لَا إِلَّهُ إِلَّاهُ وَالرَّحْلُ الرَّحِيْمُ ﴿

إِنَّ فِي حَلْقِ السَّلُوتِ وَالْآئُ صِ وَاخْتِلافِ النَّيْلِ وَالنَّهَامِ وَالْفُلُكِ الَّتِي تَجْدِئ فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَحُ النَّاسَ وَمَا اَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَّا فِفَا حُيَابِهِ الْاَئْمَ ضَ بَعْدَ الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَحُ النَّاسَ وَمَا اَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَّا فِفَا حُيَابِهِ الْاَئْمَ ضَلَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا وَالسَّمَا وَالسَّمَ وَالسَّمَا وَالْوَالْوَالْ اللَّهُ وَالسَّمَا وَالسَّمَا وَالْكُولُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَالْمَالَ مِنْ اللَّهُ الْمَالَالِ لَيْلُولُ وَالْمَالَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمَالِ اللَّهُ الْمَالَمُ عَلَى اللَّهُ فِي اللَّهُ مَا السَّمَاءِ وَالْمَالَ مَا اللَّهُ مَا السَّمَاءِ وَالْمَالَ مَا السَّمَاءِ وَالْمَالِي السَّمَاءِ وَالْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالَالِ اللَّهُ الْمَالِقُ السَّلَالِي السَلْمَالَالِ اللَّهُ الْمَالِقُ السَّلَالِي السَّلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَى السَلَّمِ السَلْمُ السَّمَاءِ وَالْمُعْلَى السَلْمُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ السَلْمُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ السَلْمُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ السَلَّمُ الْمَالِقُ الْمَالَالُولُولُ اللَّلَّ السَّلَالِ السَلَّالِ السَلَّمُ الْمَالِمُ الْمَالِقُ السَلَّالِي السَلَّالِي السَلَّالِي السَلَّالِ

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَّتَّخِذُ مِن دُوْنِ اللهِ ٱلْدَادَادَّ التَّحِبُّونَهُمْ كُحُبِّ اللهِ وَالَّذِينَ امَنُوَا اَشَدُّ حُبَّا لِللهِ \* وَلَوْيَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوَّا اِذْيَرَوْنَ الْعَنَابَ \* اَنَّ الْقُوَّةَ بِلهِ جَبِيعًا \* وَ اَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعَنَابِ @

اِذْ تَكِرًا الَّذِيْنَ التَّبِعُوا مِنَ الَّذِيْنَ التَّبَعُوا وَمَاوُا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتُ بِهِمُ الْأَسْبَاكِ

وقالَ الَّذِينَ النَّبَعُوْ الوَّ اَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوْ امِنَّا لَكُ لِك يُرِيهِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَالَهُمْ حَمَّالُهُمْ حَمَّالُهُمْ حَمَّالُهُمْ حَمَّالُهُمْ حَمَّالُهُمْ حَمَّالُهُمْ حَمَّالُهُمْ فَمَاهُمْ بِخْرِجِيْنَ مِنَ التَّامِ هَ

#### تزجمه

| '' اورتمهارامعبود خدائے بکتاہے اس کے سواکوئی معبود نہیں وہی رحم کرنے والا، نہایت مہربان | 0           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| (144")                                                                                  | ہے۔         |
| '' یقینا آسانوں اور زمین کی تخلیق میں، گردش کیل و نہار میں، اس کشتی میں جو لوگوں        | 0           |
| ا كدے كے لئے دريا ميں چلتى ہے، اس پانى ميں جے خداوند عالم نے آسان سے تازل كيا           | <u> </u>    |
| س کے ذریعے مردہ زمین کو دوبارہ زندگی عطا کی اور ہر جاندار کو اس میں جگہ دی، جواؤں       | اور آ'      |
| چلنے میں اور آسان وزمین کے درمیان مسخر ومعلق کئے ہوئے بادل میں عقمندلوگوں کے            | 2           |
| واضح نشانیال موجود بین "                                                                | لتق         |
| " کچھلوگ خدا کے علاوہ معبود بناتے ہیں ان سے اتن محبت رکھتے ہیں جیسے خدا سے محبت رکھنی   | 0           |
| یے اور جوالل ایمان بیں وہ ان سے بھی زیادہ خدا سے محبت رکھتے ہیں، کاش پیظالم (مشرکین)    | <u>چا ټ</u> |
| عذاب کودیکھیں تو یہ یقین کرلیں کہ ہرطرح کی طاقت صرف خدا کے پاس ہے اور خدا سخت           | ·<br>جب     |
| بكرنے والا ہے۔"                                                                         | عذار        |
| "اس وقت وہ لوگ کہ جن کی پیروی کی گئی اپنے پیروکاروں سے اظہار لاتعلقی کریں گے اور        | 0           |
| ب كامثابده كري كاوران سے تمام اسباب منقطع بوجائيں گے۔"                                  | عذار        |
| "اورجنبوں نے پیروی کی وہ کہیں گے کاش ہم ایک بار پھردنیا میں واپس جاتے توان لوگوں        | 0           |
| ای طرح لاتعلقی کا اظہار کرتے جس طرح انہوں نے ہم سے اظہار لاتعلقی کیا ہے، اس طرح خدا     |             |
| ان کے حسرت دلانے والے اعمال دکھائے گا اور وہ مجھی دوزخ کی آگ سے نگل نہ سکیں             | انہیر       |
| (112)                                                                                   | گے.         |

# تفسيرو بيإن

یہ پانچوں آیات مبارکہ ایک نہایت مرتب و مظلم سلسلۂ کلام کے ساتھ ایک ہی پاکیزہ حقیقت کو بیان کرتی ہیں۔ ( یعنی توحید ) اور خدا کی وحدانیت پر مخصوص انداز میں ولائل بھی پیش کرتی ہیں، اس کے ساتھ ساتھ شرک اور اس کے وحشت ناک انجام کی یاد بھی ولاتی ہیں۔

معبودكي وحدانيت

O"وَ إِللهُكُمْ إِللهُّوَّاحِدٌ"

(اورتمهارامعبود، یکتامعبودہے)

مورہ فاتحہ کی تغییر میں سب سے پہلی آیت یعنی 'پیسم الله الرّحلن الرّحیلیم ''کونیل میں'' إله'' کامغنی بیان ہو چکا ہے لہذا یہاں دوبارہ اسے ذکر کرنے کی ضرورت نہیں، اور جہاں تک' وحدت' کا تعلق ہے تو اس کا مفہوم نہایت واضح ہے کہ وہ ایسے مفاجیم میں سے ہے جو بدیبی (روش دواضح اور سلم الثبوت و نا قابل انکار) ہیں کہ جن کے سیمھنے یا ان کا تصور کرنے کے لئے کسی سمجھانے والے اور پہچان کروانے والے کی ضرورت ہی نہیں لیکن جہاں تک کسی چیز کے وحدت کی صفت کے والہ کے دوست کی وصف وصفت کے والہ کے وحدت کی صف وصفت کے والہ سے اسے واحد کہا جا تا ہے، دونوں کی صفاحت ہے۔ ورفوں کی وضاحت ہے۔

(۱) وصف وصفت کے حوالہ سے وحدت سے متصف کرنا، مثلاً جب یوں کہا جاتا ہے: 'ایک مرد' ''ایک عالم' '' 'ایک شاع' ، تواس سے میڈا بت ہوتا ہے کہ اس شخص میں پائی جانے والی صفت اس کے ساتھ مخص ہے کہ وہ رواس میں شریک نہیں اور نہ ہی وہ صفت کثرت کی متحمل ہے مثلاً زید کا مرد ہونا (ایک مرد) الی صفت ہے جواس کے ساتھ مخصوص میں شریک نہیں اور نہ ہی اس کی اس صفت کواس کے اور کسی دوسرے کے اس کی اس صفت کواس کے اور کسی دوسرے کے اس کی اس صفت کواس کے اور کسی دوسرے کے

ے معنی کی بابت تفصیلی مطالب ذکر کئے جائیں گے۔

بهرحال ووالهُكُمْ إللهُ وَاحِلٌ "كالفاظ مجموى طور برخدائة قدوس كى الوهيت ويكتائي كوثابت كرت بين اور الوہیت کے ذات کردگار کے ساتھ مخصوص ہونے کو بیان کرتے ہیں اورجس وحدت و یکنائی کا خداوند عالم کے لئے اثبات کرتے ہیں وہ وہی وحدت ہے جواس کی مقدس و پا کیزہ ڈات کے شایانِ شان ہے کیونکہ لفظ ''واحد'' سے عام طور پر وحدت کاعام وسیع مفہوم سمجھاجا تاہے کہ جس کااطلاق وحدت کی مختلف قسموں پر ہوسکتا ہے کہ جن میں سے پچھتو خداوند عالم کی ذاتِ اقدی کی بابت درست ہیں اور بچھ بالکل ہی درست نہیں۔مثلاً وحدت کی بیرتین شمیں:عددی وحدت،نوی وحدت،جنسی وحدت ذات کردگار کے لئے ہرگز درست نہیں ہر شخص ان تمام قسموں کے معنی اپنے ذوق فہم کے مطابق کرتا ہے اور ''واحد'' (ایک) کے وسیح مفہوم کو اپنے نظریہ وعقیدہ کی روشن میں دیکھتا ہے۔ للذا اگر بیکھا جاتا ' والله الله واحل (الله ایک معبود ہے) تو اس سے تو حید فیدا کی وحدانیت ..... ثابت نہیں ہوتی کیونکہ مشرکین بھی خدا کواپنے دیگر معبودوں کی طرح ایک معبود بیچیتے ہیں۔ (بیعددی وحدت کی مثال ہے۔)ای طرح اگر بیکہاجاتا: ''والھ کھروا حس'' (تمہارا معبود ایک ہے) تب بھی توحید وخدا کی میکائی ثابت ندہوتی کیونکداس سے بیمرادلیا جانامکن ہوجاتا کہ وہ اپنی نوع کے لحاظ سے واحد ہے یعنی الوہیت میں ایک نوع کی طرح ہے کہ جس کے متعدد افراد ہوتے ہیں۔جیبا کہ حیوان کی مختلف قسموں کی تعداد ك بارے ميں كهاجا تا ہے۔ "ايك محور اہے" ايك فچرہے" تواس ميں ان كي نوع ذكر كى جاتى ہے جبكه ان ميں سے ہرايك، تعداد کے لحاظ سے آیک سے زیادہ افراد رکھتا ہے لہذا نوعی وحدت بھی خداوند عالم کے لئے درست نہیں اس لئے جملہ "وَ اللَّهُ لَّمُ اللَّهُ وَّاحِدٌ" وَكُركيا ميا جس كامعنى بيب: "تمهارامعبودصرف ايكمعبودب" اس سية ثابت بوتاب كه دويا زیادہ معبود نہیں بلکہ ایک برحق معبود ہے اور یہال' الله گئم'' کے لفظ سے خصوصیت کے ساتھ تو حید کا ثبوت ماتا ہے کیونکہ اس میں الوہیت کی حقیقت کو صرف ایک ذات کے ساتھ مختص کیا گیا ہے۔

> نفی اور اثبات کا خوبصورت انداز O''لآ الله اِللهُوَ" (نہیں ہے کوئی معبود، مگروہ!)

اس جملے میں اس مطلب کا تا کیدی بیان مقصود ہے جواس سے پہلے جملے میں واضح طور پر ذکر کیا جا چکا ہے لیمنی توحید، تا کہ سابقہ جملہ کی بابت کسی شم کی تاویل کی تخوائش باتی ندر ہے۔ اور حرف 'لگ ''نفی جنس کے لئے ہے بینی الوہیت کی اصل حقیقت و ذات کی نفی مقصود ہے اس کے کسی ایک وصف وصف کی فی مقصود نہیں۔'' واللہ '' سے مراد حقیقی معبود ہے لیتی وہ ذات کہ خیر حقیقی معنی میں معبود کہا جا سکتا ہو، لہذا او بی لحاظ سے حرف 'لگ'' کی خبر محذوف مانی جائے گی اور جملہ یوں تصور کیا جائے گا اُل کا گن '' کی خبر محذوف باور' حقیقا کوئی معبود نہیں۔''اور چونکہ کیا جائے گا لگر اللہ کا گن '' کی خبر محذود نہیں۔''اور دونکہ

'' إِلَّا'' كَ بِعَرْضِيرُ' هُوْ' ذَكَرِ مُونَى ہِ جُوكُم مُوفِع ہاس لِئے'' إِلَّا'' الله كى صفت ہے اور' نَفَيو'' كے معنى ميں ہے۔ بنابر اين 'لا إِللهَ إِلَّاهُو'' كامعنى يه مُوگا' لا الله غير الله بموجود'' (الله كَ علاوه كُونَ فَيْقَ معبودين )

ان مطالب سے بیاہم کلتہ جی واضح ہوتا ہے کہ جملہ دکر الله اِلّا ہُو ' صرف مشرکین کے خیالی وباطل معبودوں کی ان مطالب سے بیاہم کلتہ جی واضح ہوتا ہے کہ جملہ دکر الله اِلَّا ہُو ہُو ' صرف مشرکین کے خیالی وباطل معبودوں کی نئی کرتا ہے نہ یہ خیرخدا کی الوہیت کی نئی کے ساتھ ساتھ خدا کے وجود کو بھی ثابت کرتا ہے جیسا کہ اکثر حضرات گمان کرتے ہیں ، (۱) خیالی وباطل خداوں کی نئی ، (۲) اللہ تعالی کے وجود کا اثبات ، لیکن ان حضرات کا نظر بید درست نہیں بلکہ حقیقت بیہ ہے کہ اس جملے وباطل خداوں کی نئی مقصود ہے اس کی دلیل ہیہ ہے کہ مقام بیان بی مشرکین کے باطل خداوں کی نئی کا متقاضی ہے۔

تاکہ ان کو نئی سے خدا کی وحدانیت ثابت ہو جو دکا اثبات ہو جاتی کی ورخدا کی وحدانیت کا اثبات دونوں کی جاتم مقصود ہوں کو نگہ ان کی فئی اور خدا کی وحدانیت کا اثبات دونوں کی جاتم ہوں کے حدود کو بدیکی مزید ثورت واثبات کی ضرورت باتی باخصوص کہ حرف 'دائی' ' استثناء کے معند ہیں نہیں بلکہ صفت کے طور پر ہے۔ اس کے علاوہ قرآن مجید خداوند عالم کے وجود کو بدیکی درور مسلم الثبوت و نا قائل انکار حقیقت ) قرار دیتا ہے کہ جس کے لئے کسی دلیان وثبوت پیش کرنے کی ضرورت بی نہیں اور اس میں خدا کے بارے ہیں جو کھی کھی ورود کے اثبات کی صفات مثلاً وحدت و یکنائی ، خالقیت ، علم ، قدرت و غیرہ کے اثبات کے باب بے بنہ کہ اصل ذات ووجود کے اثبات کے بابت!

ایک سوال اور دو جواب

اس مقام پرایک سوال ممکن ہے کہ اگر 'لآ اِللهُ اِلَّاهُو'' کے جملہ میں 'لآ' کی خر' موجود' یا'' کائن' وغیرہ ہوتو اس سے خداوند عالم کی توحید و میکائی ثابت نہیں ہوگی کیونکہ اس کا معنی یوں ہوگا:'' خدا کے سواکوئی معبود موجود نہیں' یا'' خدا کے سواکوئی معبود نہیں ہے۔'' یعنی اس میں خدا کے علاوہ دوسرے کسی کے وجود کی نفی ہوگی نہ کہ اس کے مکن ہونے کی نفی الہٰ ندااس بات کا امکان باتی رہے گا کہ وہ کبھی وجود میں آجائے؟

اس کا پہلا جواب سد یا گیا ہے کہ کسی ایسے معبود کا وجود معقول ہی نہیں جوخود تو دممکن الوجود' ہواور کا نئات کی تمام موجودات (جو کہ وجود میں آ چکی ہیں) اپنے وجود اور اپنے تمام امور میں اس سے وابستہ اور اس کی مرہون منت ہوں یعنی جو گلوقات اس وقت وجود کھی ہیں ان کے وجود کا سلسلہ ایسی ذات تک پہنچے جو اپنی ذات میں 'دممکن الوجود' ہے (وجوداور عدم کی نسبت اس کی بابت مساوی ہے) یہ ہر گرممکن نہیں کیونکہ دہ ذات کہ جس پرتمام ممکن الوجود اشیاء کا سلسلہ شتی ہوتا ہے الوجود' ہوتا جا لوجود' ہوتا ہے۔

دوسراجواب يدديا كياب كو لآ إله إلا هُو" أصل مين يون ب الامعبود حق الاهو" (كوئي معبود

برحق نہیں سوائے خداکے) گویااس سے مرادبہ ہے کہ اگر خدا کے سواکسی کو معبود مانا بھی جائے تب بھی وہ برحق معبود نہ ہوگا۔ برحق اور حقیقی معبود صرف خدا ہے۔

> رحمت کے وسیج ودائی ہونے کا بیان O''الرِّحلٰیُ الرَّحِلٰیُ الرَّحِیْمُ''

سورہ فاتحدی سب سے پہلی آیت و پیسم الله الرّحیان الرّحیانی "ک تفسیر میں ان دواساء مبارکہ (رحمن، رحیم)

کے بارے میں تفصیلی مطالب فرکر ہو چکے ہیں، ان دواساء مبارکہ کے اس مقام پر فرکر کرنے سے "ربوبیت" کا محق کمل ہو
جاتا ہے کیونکہ "رحیان" میں رحمانیت سے پوری کا تئات پر ہرطرح کی عنایات کے سلسلہ کا فرات کردگارتک فتنی ہونا ثابت
ہوتا ہے جبکہ "رحیم" میں رحیمیت اہل ایمان پر خداکی خاص عنایتوں اور دنیا میں ہدایت اور آخرت میں سعادت کی فعت عطا
کرنے کو ثابت کرتی ہے، رحمن لیعنی عام مہریان (ہرطرح سے مہریان اور ہرایک پر مہریان) و میں ایمان (ہرطرح سے مہریان اور ہرایک پر مہریان) و میں مہریان (اہلِ
ایمان پر مہریان اور دنیا و آخرت میں مہریان)

## وجودِخالق کي آفاقي نشانياں

O"ان في خلق السلوات والارض ١٠٠٠٠٠٠ كن

جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ بیآ یہ مبارکہ (۱۲۳) پہلی آیت (۱۲۳) کے معنی و مطالب کی دلیل کی حیثیت رکھتی ہے۔ پہلی آیت میں بیذ کر ہوا تھا کہ تہارا ہر تن ایک ہی معبود ہے جور حتوں والا نہایت مہر بان ہے۔ (وَ اللّٰهُ كُمْ اِللّٰهُ وَاللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلّٰ اللّٰهُ الل

میں سے ہرایک کوستقل طور پر خالق وآ فریدگار کے وجود کی دلیل ونٹانی قرار دیا جائے اوراس کے بعد بیٹا بت کیا جائے کہ ان سب کا اورانسان کا خدا ایک بی ہے، وہ یکتا ہے، وہ ی برحق معبود ہے، اوراگراس آیت میں ان سب کے اورانسان کے معبود کے ایک ہونے ایک بی بجائے آیت کے الفاظ یوں معبود کے ایک ہونے کوٹا بت کرنا مقصود خدہوتا تو ' و الله گئم الله وَالله وَلله وَالله وَله وَالله و

اب دیکھنا ہیہے کہاس آیت میں جن چیزوں کوخدا کے وجود اوراس کی یکنائی کی دلیل ونشانی کہا گیا ہے وہ کیونکر ذات کردگار کے وجوداوراس کی یکنائی کی نشانیاں ہیں؟ ہرایک کی بابت اجمالی بیان ملاحظہ ہو:

## (۱): خلقت وآ فرینش کے منفر دشا ہکار!

یہ آسان اپنی منفر دخلیق کے ساتھ کہ جوایک مخصوص حکمت آسیز نظام ور تیت کے ساتھ ہم پر سابی آسی بیر مین کہ جس نے اپنی شگفت انگیز خلقت کے ساتھ ہمارا بو جھ اٹھا یا ہوا ہے، اور عالم ہتی میں پائے جانے والے دیگر جیرت انگیز منظم سلسلے مثلاً گروش لیل و نہار، پانی کے دوش پر سوار کشتیاں جو ہواؤں کے سہار بے پر رواں دوان رہتی ہیں، آسان سے نعت حیات لے کرزمین پر انزنے والی بارشیں، تیز رفتار ہواؤں کے خصوص انداز، فضامیں معلق بادل وغیرہ سب ایسے امور وموجودات ہیں کہ جنہیں خالق و آفریدگار کی ضرورت ہے ان میں سے کوئی بھی خود بخو دوجود میں نہیں آیا بلکہ اسے کسی نے وجود عطاکی ہے اور وہ خدائے کی جاور وہ خدائے کی بہلی دلیل)

## (۲): ستارول وسیارول کے دککش سلسلے!

برابرہے،آپ خودغور کریں کہ بیوسیع وعریض عالم جستی کہ جس کے بعض حصول کے بارے میں سائنسی تحقیقات کے نتائج کی روشنی میں جم وقطراور فاصلوں کی تعداداس قدر زیادہ ہو کہ عقلیں دنگ اور سوچیں جیرت زدہ ہوجا عین اور ان ستاروں و سیاروں کے درمیان مذکورہ بالا فاصلوں کے باوجودوہ روشی، حرارت وکشش کے ذریعے ایک دوسرے سے مرحبط بیں اور ، پس میں موثر ومتاثر کی مانند ہیں (مئوثر یعنی اثر کرنے والا، اپنی قوتیں وصلاحتیں دوسرے تک پہنچانے والا، اورمتاثر یعنی اثر قبول کرنے والا ، قو توں وصلاحیتوں کوجذب کرنے والا) اور اسی سے ' زمانہ'' اور عام حرکت کا نظام وجود میں آتا ہے۔اور بیمام ووسیج (پورے عالم پر چھایا ہوا) نظام ہمیشہ ایک نا قابل تغیروتبدل (ثابت وقائم) قانون وضابطہ کے ماتحت چات ہے، یہاں تک کہ عالم جسمانی میں قانون حرکت کے قابل تغیر وتبدل ہونے کے نظریہ کے حامی بھی اس حقیقت کا اعتراف کئے بغیر نہیں رہ سکے کہ بیسب عام تغیرات وتبدیلیاں بھی ایک ثابت و نا قابل تغیر وتبدل قانون وضابطہ کے تالع ہیں، اور یہاں یہ بات نہایت قابل توجہ ہے کہ بیعام حرکت اور تغیر و تبدل کا سلسلہ عالم جستی کے ہرجز ءوحصہ میں ( کا نئات کے ذرہ ذرہ میں )مخصوص صورت و کیفیت کے ساتھ دکھائی دیتا ہے۔مثلاً منظومہ سمسی: بیمجموعی طور پرحرکت کے عام قانون ونظام کے تالع ہے کہ اس کی حرکت کا دائرہ بہت وسیع ہے چھراس سے چھوٹے دائرے کودیکھیں مثلاً کرؤ ارضی اور اس سے تعلق ر کھنے والے امور و حالات، اور اجرام فلکی مثلاً جائد، رات دن، ہوا عیں، بادل اور بارشیں وغیرہ، پھراس سے چھوٹے دائر ے پرنظر کریں مثلاً زمین سے نکلنے والے معدن، نباتات،حیوانات وغیرہ اور پھران میں سے ہرایک کی انواع واقسام کا ملاحظہ کریں، ای طرح اپنے دائرہ نگاہ کومزید کم کرکے دیکھیں مثلاً جسم کے عناصر واجزاء، پھران اجزاء کے ذرائت، پھران ذرات کے اجزای ' یہاں تک کہ سب سے چھوٹی چیز کہ عصر حاضر میں انسان جس کی بابت وسیع محقیق میں منہک ہے لینی اليكثرون اور پرونون ،اس مين غوركرين توان تمام چيزوں ميں حركت وتغير كاعام قانون ونظام موجود ہے اور ئيرسب اس نظام کے تابع ہیں اوران میں سب سے چیوٹی چیز یعنی الیکٹرون و پروٹون میں بھی وہی نظام موجود ہے جوسب سے بڑی چیز لیتن منظومه سمسي ميں پايا جاتا ہے يعنی جس طرح منظومه سمسي ميں تمام سيارے وستارے ايک برج ميں گھو منتے ہيں اور پھران میں سے ہرایک اپنے مدار کا چکر کاٹ کرسورج اور پھر افلاک وفضا میں مخصوص کیفیت کے ساتھ گھومتے رہتے ہیں اس طرح البکٹرون و پروٹون کے ذرات واجزاء ستاروں وسیاروں کی مانندائیے نقطة مرکزی کے گردچکر کا منت رہتے ہیں اور وہ نقطہ مر کزی ان کی بابت و ہی حیثیت رکھتا ہے جو سورج اپنے منظومہ سے رکھتا ہے، گویا میہ سب ایک ہی نظام وقا فوال کر کرکٹ و تغیر کے تالع ہیں،

بنابرایں اگرانسان ان موجودات اورگونا گول چھوٹے بڑے کوالم کونگاہ تحقیق سے دیکھے تو اس حقیقت سے آگاہ ہو جائے گاکہ ان سب میں ایک عجیب وغریب اور محیرالعقول نظام موجود ہے اور وہ نظام تغیر و تبدل کے وسیع سلسلہ کا حامل ہونے کے باوجودا پنے بنیادی اصول و قانون کے تابع ہے اور اس سے وابستہ و منسلک ہے ، اس سے سنت الہید کا احیاء ہوتا ہے وہ سنت الہید کہ س کے بائبات مجمی ختم نہیں ہوتے اور اس کے عام نظام و بنیادی اصولوں میں کوئی استقانی بیں بایا جاتا

A Commence of the second

بلک کا تئات کی ہرچیز اس کے تابع ہے، کوئی چیز اس کے دائر ہ اثر تھے باہر نہیں اور خدی اس کے جاری نظم ونظام میں کوئی اصولی و بنیا دی تا ہوئی ہوتی ہے، اس کے دریائے اسرار ورموز کا کناراد کھائی نہیں دیتا اور اس کی تہدتک پہنچنا عقل انسانی کے بس میں نہیں، حقیقت تو یہ ہے کہ اگر ہم چھوٹے چھوٹے متعدد محالم کوایک دوسرے کے ساتھ ملا کردیکھیں اور ان میں پائے جانے والے نظام کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ جموع طور پر ایک ہی نظام کے تحت چلنے والا ایک ہی عالم ہے اور سب میں ایک بی تذییر کار فرما ہے، ای طرح آگر اس وسنج کا تئات پر نگاہ کریں اور اس کی وسعتوں پر محیط نظام کو فور سے دیکھیں۔ میں ایک بی تدییر کار فرما ہے، ای طرح آگر اس وسنج کا تئات پر نگاہ کریں اور اس کی وسعتوں پر محیط نظام کو فور سے دیکھیں۔ جیسا کہ جدید بیا خوالم میں خور دینوں کے ذریعے عالم ہی کی باریکیوں سے آگائی حاصل کی ہے۔ تو معلوم ہوجائے گا کہ وہ بی نظام و قانون اس میں حکم فرما ہے جو چھوٹے والم میں بیا بیا جاتے ہور پھر ان تمام چھوٹے برخ سے جو فی چرد یعنی مولیوں میں نظام کے میشیت میں دیکھیں اور اس کی بابت میں ہی وہ کی دی سب سے چھوٹی چرد یعنی مولیوں میں نظر کریں تو معلوم ہوگا کہ اس میں بھی وہ بی نظام و قانون موجود و تھم فرما ہے جو سب سے بڑے عالم ماور پورے عالم اور پورے سے بڑے والا سلسلہ میں کوئی فرق نہیں نظام و قانون موجود و تھم فرما ہے جو بھر ہو ایکھیں اور انفرادی خصوصیات کے بلکہ ان میں پایا جانے والا سلسلہ تد بیر و تظیم ایک ہے جبکہ تمام موجودات ہی اسپنے ذاتی تشخص اور انفرادی خصوصیات کے لئا سے ایک و دس سے محتف ہیں۔

خلاصہ کلام بیک ساراعالم ایک ہی چیز ہے اور ایک ہی نظام وقانون اس پر حکم فرماہے اور اس عالم ستی کے تمام اجزاء وموجودات اپنی کثرت اور انفرادی خصوصیات کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہونے کے باوجود ایک ہی نظام کے تابع ہیں۔ ' وَ عَنَتِ الْوُ جُوْلُا لِلْحَیِّ الْقَیْدُو مِ '' (سبحی خداوند کی وقیوم کے سامنے سرتسلیم نم کئے ہوئے ہیں) (سورہ عطاقیت اال)۔ (سورہ عطاقیت اال)۔

بنابرایں میثابت ہوا کہاس عالم کامعبوداوراہے وجودعطا کرنے والا ایک ہے اور وہی ایک اس پورے عالم ہستی کوچلار ہاہے۔ (بیہ ہے خداکی وحدت ویکنائی کی دوسری دلیل)

## (٣): انسان:خدا كاعظيم شاب كارتخليق

اب جبکہ آسانوں وزمین اور تمام موجودات عالم ستی کے حوالہ سے خداکی کی ٹابت ہو چکی ہے تو انسان کے بارے میں غور کریں ، انسان جو کہ ایک زمین گلوق ہے زمین (کرہ ارضی) میں زندگی بسر کرتا ہے۔ یہیں بیدا ہوااور یہیں اس کاسفر حیات ختم ہوگا۔ اور مرنے کے بعد دوبارہ یہاں ہی لوٹ کر آئے گالہذااسے اپنے وجود و بقاء اور زندگی بسر کرنے کے لئے اس نظام وعام قانون کی ضرورت ہے جو پورے عالم ستی میں جاری و تکم فرما ہے اور سب موجودات اس نظام سے ساتھ وابت ومرحبط ہیں توانسان بھی اس عالم طبیعت کا حصہ ہے کیونکہ بیآ سانی مخلوق ستارے وسیارے سب اسے روشی وگرمی عطا کرتے ہیں اور زمین اپنی مخصوص گردش کیل ونہار، ہواؤں، بادلوں، بارشوں، سبزیوں، پھلوں اور اپنی دیگر مخلوقات کے ساتھ انسان کی غذا اور دوسری ضرور بیات زندگی فراہم کرتی ہے کہ جن پر انسان کی زندگی اور نظام حیات کا انحصار و دار و مدار ہے ۔۔۔۔۔درحقیقت خدابی اس کے پیش منظر و پس منظر میں ہے جو بیسب کھے پیدا کر رہا ہے ۔۔۔۔، بنابرایں وہی ذات احدیت کہ جس نے پورے عالم ستی کو خلق فر مایا ہے اور تمام موجودات عالم اس کے حکم وفر مان کے تالی جی بیں اس نے انسان کو پیدا کر جس نے پورے عالم ہستی کو خلق فر مایا ہے اور تمام موجودات عالم اس کے حکم وفر مان کے تالی کی تیسری دلیل) کیا اور وہی اس کا نظام حیات چلانے والا اس کا بیکا معبود ہے (بیہ ہے خداکی وحدانت و بیک کی تیسری دلیل)

ان تین دلائل سے خدا کی کی گئی ثابت ہوئی، پس وہ معبود کہ جس نے انسان اور سارے جہان کو پیدا کیا ہے وہی سب کو بقائے حیات وسعادت و نیاوا خرت ..... بشرطیکہ وہ اخروی سعادت کا حقد ار ہو .....عطا کرنے والا ہے ای نے انسان کو دنیا میں بھی سعادت پانے کے وسائل و ذرائع عطا کئے اور اخروی سعادت کے حصول کے اسباب بھی مہیا کردیے ہیں۔
کیونکہ آخرت اس دنیا ہی کے انجام کارسے عبارت ہے تو کیونکر ممکن ہے کہ نتیج شل کی تدبیراس کے ہاتھ میں شہوجس کے ہاتھ میں اصل عمل کی تدبیراس کے ہاتھ میں شہوجس کے ہاتھ میں اصل عمل کی تدبیر ہے، (اور یہی ہے خداوند عالم کے دونا مول' رحمان ورجم" کی دلیل)

ان بیانات سے ثابت ہوا کہ دوسری آیت ( یعنی آیت ۱۹۳ ) پہلی آیت ( یعنی آیت ۱۹۳ ) میں ذکور مطالب کی دلیل و ثبوت کی حیثیت رکھتی ہے یعنی ہے بات ثابت ہوگئ کہ آیت ۱۹۳ آیت ۱۹۳ کے مضمون (خدا کی وحدانیت اور رحمان ورجیم ہونا) کی دلیل کے طور پر ذکر ہوئی ہے (واللہ العالم )، بنابرایں جملہ ' اِنَّ فِی خَلْقِ السَّلوٰتِ وَاللهُ مُنِ نَ مِن اوراس میں پائی جانے والی عجیب و غریب دکش و مجرالعقول مخلوقات کی آفرینش اوران میں گونا گول صور تول اور شکلوں کے حوالہ سے مختلف نامول اور انواع واجناس کا پیدا ہونا اوران میں تغیر و تبدل ، کی واضافہ اور تجزیہ و ترکیب کا پایا جانا ثابت ہوتا ہے جیسا کہار شاوئ تعالی ہوا:

سوره ورعده آيت اسم:

° أَوَلَمُ يَرَوُا أَنَّانَأْ قِي الْأَنْ صَنَنَقُصُهَا مِنْ أَطُرَا فِهَا" (آيانهوں نے نیس دیکھا کہ ہم زین کے اطراف وجوائب میں کمی کرتے رہتے ہیں)

سورهءا نبياء، آيت • سا:

آوَلَمْ يَرَالَّذِيْنَ كَفَرُوا آنَّ السَّلُوتِ وَالْوَرْضَ كَانَتَا رَبُقًا فَقَتَقُنْهُمَا وَ جَعَلْنَا
 مِنَ الْبَاّ ءِكُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ......

(آیا کفراختیار کرنے والوں نے نہیں دیکھا کہ آسانوں اور زمین کو جو کہ بنداور ایک دوسرے کے ساتھ جڑے ہوئے ہم نے انہیں کھول دیا اور ہم نے پانی سے ہرزندہ چیز کو پیدا کیا)

## گردش کیل ونہار کا حوالہ

#### 0' وَاخْتِلافِ النَّيْلِ وَالنَّهَايِ..."

یہال''اختلاف' 'سے مراد گھٹٹااور بڑھنا ۔۔۔۔کی وہیثی ۔۔۔۔۔اور لمباوچیوٹا (طویل وقصیر) ہوتا ہے جو کہ ان دونوں (رات اور دن) کودوطبعی اسباب کے بیجا ہونے سے لاحق ہوتا ہے۔اوروہ دواسباب بیر ہیں:

(۱) نین کا ہر روز اپنے مرکز کے گردگومنا، اس سے رات اور دن وجود میں آتے ہیں اور وہ یوں کہ زمین کی اس دائی حرکت اور با قاعدہ طور پر اپنے محور کے گردگھو منے کے نتیجہ میں کرہ ارضی کا نصف یا اس سے کچھزیا وہ حصہ ہمیشہ سور جی سامنے آتا ہے اور اس سے روشی و حرارت حاصل کرتا ہے اس دورانید و'' کہتے ہیں۔ اور دوسری جانب کرہ ارضی کا باقی حصہ خروطی سامنے آتا ہے اور اس کرہ ارضی کو ہمیشہ لاحق حصہ خروطی سامنے کے نیچ آنے کی وجہ سے تاریک رہتا ہے اور اسے" رات'' کہا جاتا ہے اور مید دو حالتیں کرہ ارضی کو ہمیشہ لاحق ہوتی ہیں کیونکہ اس کا اپنے محور کے گردگھومنا دائی طور پر ان حالتوں کو جود میں لاتا رہتا ہے۔

(۲) نین کا پن حرکت کے دوران خط استواء سے تمال وجنوب کی طرف جھکاؤ، یہ حالت سورج کی سمت میں سال کے مختلف اوقات میں بدلتی ہے جس سے موسم وجود میں آتے ہیں چنا نچہ جب شالی کرہ کا سورج کی طرف جھکاؤ ہوتو اس میں گرمی اور شالی کرہ میں سردی ہوتی اس میں گرمی اور شالی کرہ میں سردی ہوتی ہے اور جب جنو بی کرہ سورج کی طرف جھکاتو اس میں گرمی اور شالی کرہ میں سردی ہوتی ہے اور اس میں گرمی اور شالی کرہ میں سردی ہوتی ہے اور اس میں مول کے ، البت دونوں قطبوں میں مکمل شسی سال میں صرف ایک دن اور است ہوتی ہے جن میں سے ہرایک چھ مہینہ طویل ہوتا ہے جب قطب جنو بی میں دن ہوتا ہے تو قطب جنو بی میں دن ہوتا ہے تو قطب جنو بی میں رات ہوتی ہے اور اس کے برعکس جب قطب شالی میں دن ہوتا ہے تو قطب جنو بی میں رات ہوتی ہے ، اس طرح خطا استواء ایک شمسی سال میں تقریباً ۲۵ سون اور رات رکھتا ہے اور وہ تمام (دن اور رات) کمبائی میں مساوی ہوتے ہیں کیکن دوسر سے حصول میں دن اور رات تعداد اور کہ بائی میں خط استواء اور دو تطبوں سے ختیف فاصلوں کی وجہ سے ختیف میں میں گئی ہے)۔ اس فرق کی وجہ سے ختیف فاصلوں کی وجہ سے ختیف حصول میں رشتی و حرارت می تعلق شدت کے ساتھ کی تھی جس کے نتیجہ میں ذمین کی مختلف حالتوں کے ختلف خالی میں وجود میں آتے ہیں اور اس تعداد اور اس خان کرے حاصل کرتا ہے۔

کشتی کی روانی: خدا کی نشانی

O''وَالْفُلُكِ الَّتِيُ تَجْرِئُ فِي الْبَحْرِبِمَا يَنْفَحُ النَّاسَ'' ''فلک'' كامعیٰ شتی وسفینہ ہے، بیلفظ (فلک) واحداور جمع دونوں کے لئے استعال ہوتا ہے۔' فلک'' اور ''فلکة''ایک بی معنی میں آتے ہیں جیئے' تعمو''اور ''تعمو ق''دونوں کا معن'' کھجور''ہے۔ '' پِمَا یَنْفَعُ النَّاس'' سے مراد سازو سامان اور کھانے پینے کی چیزیں ہیں جو کشتیوں کے ذریعے دنیا کے مختلف علاقوں سے ساحل بساحل لائی جاتی ہیں۔

اس مقام پرایک نہایت اہم مطلب تو جرطلب ہے اور وہ یہ کہ اس آیت میں کشی کوجی عالم ہستی کی دیگر موجودات مثلاً آسان وزمین اور طبعی نظم و نظام مثلاً رات اور دن کآنے جانے کہ جس میں انسان کے ارادہ وافتیار کا ہرگز کوئی وفل نہیں کی فہرست میں ذکر کیا گیا ہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اس طرح کے تمام امور کی بازگشت بال آخر خداوند عالم کی قدرت و تخلیق کی طرف موجائے گا کہ انسان کے افعال کی نسبت خوداس کی طرف اس نہیت نہیں رکھتی جوان افعال کی دیگر طبیعی اسباب سے ہوئی ہے اور بیدارادہ وافتیار کہ جس پر انسان انتا فخر ومبابات کرتا ہے اور اس کے حوالہ سے اپنی آئی ہی قاس ہوجائے گا کہ انسان کے اور اس کے حوالہ سے اپنی آئی ہو فاعل می اسباب کا بھی اور وہ وونوں لینی انسان اور طبیعی اسباب خدا کے محتاق اور خدا سے بنیاز نہیں بلکہ وہ دونوں کا محتاج ہے نوفا کی اور طبیعی اسباب کا بھی اور وہ وونوں لینی انسان اور طبیعی اسباب اپنی بین بنا بر این حقیقت میں ان دونوں کے درمیان خدا کا محتاج ہونے کے حوالہ سے کوئی فرق نہیں کیونکہ طبیعی اسباب اپنی مخصوص کیفیتوں اور تجزیہ وہ اس کے درمیان خدا کا محتاج ہونے کے حوالہ سے کوئی فرق نہیں کیونکہ طبیعی اسباب اپنی محصوص کیفیتوں اور تجزیہ وہ بی کوئی استقال کی حاصر کے جو اس اسباب اپنی کی مواد میں اپنی کا رہ آرائیوں کے ذریعے کوئی چیز بنا تا سے اور ایجاد کرتا سے مثلاً کشتی وغیرہ ، جبکہ بیسب اپنی تمام طبیعی مواد میں اپنی کا رہ آرائیوں کے ذریعے کوئی چیز بنا تا سے اور ایجاد کرتا سے مثلاً کشتی وغیرہ ، جبکہ بیسب اپنی تمام افعال مورکات اور ایجاد ات و تخلیقات میں خدا کے حتاج ہیں نہ آئیس اپنی ذات میں کوئی استقال کا صل ہے اور نہ اپنی انہاں میں ۔

لبذا کشتی بھی دیگر طبیعی موجودات و مادی مخلوقات کی طرح اینے اصل وجوداور تدبیر امرونظم ونظام میں خالق کا نئات کی متاج ہے اور اس حوالہ سے اس میں اور دوسری چیزوں میں ذرہ بھر فرق نہیں پایا جاتا، جیسا کدورج ذیل آیت میں اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے:

سوره وصافات ، آيت ۹۲:

٥ "وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعُمَلُونَ"

(خدائة تهيس اورجوكامتم انجام دية مواسي خلق فرماياب)

دراصل یہ بیان حضرت ابراہیم کا ہے جوانہوں نے اپن قوم سے ان بتوں کی بابت کیا جنہیں ان لوگوں نے اپنے ہاتھوں سے بنا کراپے معبود قرار دیا ہوا تھا اور بیہ بات واضح ہے کہ بت بھی کشتی کی طرح انسان ہی کی ایجاد ہے ( توجس طرح انسان اپنے وجود میں خدا کا محتاج ہے ای طرح کشتی بھی اپنے وجود میں خدا کی محتاج ہے ) ایک اور مقام پر ایوں ارشاد ہوا:

سوره *ءرح*ان ،آيت ۲۴:

٥ ' وَلَهُ الْجَوَامِ الْمُنْشَاتُ فِي الْبَحْرِ كَالْاَ غَلَامِ ''

(اورای کے لئے بیں وہ روال دوال کشتیاں جودریا میں پہاڑی طرح کھڑی دکھائی دیت بیں)

اس آیت میں خداوند عالم نے کشتیوں کواپئی ملکیت شار کیا ہے، ایک اور آیت میں ان کی تدبیر امر اور نظم ونظام کو مجمی اپنی طرف منسوب کیا ہے، ملاحظہ ہو:

سوره ءابراتيم ٢٠٠٠:

٥ "وَسَخَّى لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْدِى فِي الْبَحْدِ بِالْمَدِمِ"

(اوراس نے کشتی وتمہارے لئے مخر کرویا تا کہوہ اس کے حکم واذن سے دریا میں روال دوال رہے۔)

انسان کی بنائی ہوئی چیزوں کی خدا کی طرف نسبت کا مسکلہ

اب تک جومطالب و کرکے جا جی ہیں ان سے اجمالی طور پراس حقیقت کا پید چلا ہے کہ جولوگ انسان کی بنائی ہوئی چیز ول کومرف انسان کا کارنامہ کی گلتی بجھتے ہوئے گئتی بلاران اشیاء اور ضداوند عالم کے درمیان کی طرح سے کوئی پیز ولئی چیز ارادہ واختیار سے وجود ہیں آتی ہیں وہ نہایت غلاہی ہیں جتا ہیں اور ربط و تعلق نہیں پایا جا تا بلکہ بیسب انسان کے اپنے ارادہ واختیار سے بچھ حضرات ..... یعنی مادہ کو مرجود تھے والے، ان ہیں سے بچھ حضرات ..... یعنی مادہ کو مرجود تھے والے، خدا کے منظر میں سے بالا ہیں اور خود تھے والے، خدا کے منظر سے بی حضرات .... یعنی مادہ کو مرجود تھے والے، خدا کے منظر میں اور خوالے کے وجود کو السلیم کرنے والوں کی دلیل صرف بیرے کہ انہوں نے مالم طبیعت میں پائی جانے والی نت نئی چیز وں اور تخلوقات کو دیکھا تو ان کی مادی عالم ہیں ہو میا آتی گاہ جی ان کا تھی وجہالت کی وجہ سے اس بات کو جودوات تا کا کہ بین ان کے اس نظر بیکا نتیجہ بیہ اوا کہ موجودات تا کہ کی للہذا ان موجودات کی ایک ہی علت مالم کی علل واسب سے نا آگاہ ہیں ان کے اس نظر بیکا نتیجہ بیہ اوا کہ موجودات کی ایک ہی علت درحققیت ایک مفروضہ اور دو عالم ماور اء المطبیعت میں ہے کہ جے ''خدا' کہا جا تا ہے ، بنابرائی خدات کی ایک ہی علت واقعات اور دو ہے ذیک مفروضہ اور دو عالم ماور اء المطبیعت میں ہے کہ جے ''خدا' کہا جا تا ہے ، بنابرائی زمان خوالی تا کہا ہو ہیں ان کے والے سب سے پہلے افراد بھر ..... ایندائی زماند کے وجود ہیں آنے والے متعد والی کی موجودات کی اسب بے جوکہ اس دنیا میں آنے والے سب سے پہلے افراد بھر ..... ایندائی زمان کی دو وجود ہیں آنے والے متعد والی کی موجودات کی اسب بو طل ابھی تک جد وجود ہیں آنے والے متعد والی کی مادی موجودات کی اسب بوطل ابھی تک جد وحود ہیں آنے والے متعد والی کی مادی موجودات کی اسب بوطل ابھی تک جد یعظوم کے ذریعے بھی معلوم نہیں ہو سکے ان سب سے نا آگاہ کہ شخصات کی تمام مادی موجودات کی بابت ان ایک بوجود کی ابت ان ایک بوجودات کی بابت ان ایک بوجود دیں ان کی موجودات کی بابت ان ایک بوجود دیں گئی مادت کے وہود ہیں آنے دیا کہ طبحت کی تمام مادی موجودات کی بابت ان

کے وجود میں آنے کی علتوں واسباب سے نا آگائی کا مسئلہ طل کردیا ہے اور ان کوڈھونڈ پایا ہے البذا نہ کورہ فرضی نظر میں کا بیا بیادی بنیادی بنی ہوگئی کہ جس میں کہا گیا تھا کہ ' چونکہ عالم طبیعت کی مادی موجودات کی علتیں نامعلوم ہیں اس لئے اس کے سوا کوئی چارہ ء کار باتی نہیں کہ انہیں عالم ماوراء المطبیعت سے منسوب کریں' اب رہی اس کی دوسری بنیاد اور وہ ہیہ کہ روحانی موجودات ووا قعات کی علتیں بھی روحانی اور غیر مادی ہونی چاہیں تو اس کی بابت اگر چوابھی تک ہماری علی وسائنسی ترتی نے حقیقت حال کوواضح نہیں کیا لیکن کیمیاوی مواو کے بارے میں جدید وسیع حقیق کی روشی میں سیتو قع کی جاسکتی ہے کہ بیہ سئلہ جی تی بہت جلد مل ہوجائے گا اور انسان روحانی علتوں سے آگاہ ہی نہیں بلکہ حیاتی جرتو ہے بھی تخلیق کر لے گاجس سے ہرجا ندار چیز کو وجود میں لا نا اور روح سے تعلق رکھنے والی تمام خصوصیات کا ایجاد کرنا آسان ہوجائے گا ، بنا برایں نہ کورہ فرضیہ کی کئی بہت جلاح کا بیان ہوجائے گا کہ عالم طبیعت میں جس جا ندار کوجی چاہے گا اسے ای طرح خلق کر سے گاجس طرح خلق کی ماری اسان اس بات پر تاکیلی کر سے گاجس طرح خلق کی ماری اسلیط میں اس کا جہل و تا آگائی ختم ہو چکی ہے، یہ ہان حضرات کے بیان کا خلاصہ جو خدا کے وجود ہیں اوراء المطبیعت چیز کی طرف و سے کی ضرورت بھی نہیں کیونکہ اب وہ ان اشیاء کی مادی علتوں واسباب سے عالم کی نسبت کی ماورودات کو مادی علتوں کی پیراورات کو مادی علتوں واسباب سے کے مکر ہیں اور عالم میسی کی موجودات کو مادی علتوں کی پیراورات تھے ہیں۔

لیکن اگریہ نا توال و نا دان غفلت و غرور کے نشر سے پچھافا قد پائی تواس حقیقت سے آگاہ ہوجائیں گے کہ خدا کے وجود موجودات عالم کے خالق و آفریدگار سند کے قائل حضرات ابتدائے زماندہی سے (جب سے وہ خدا کے وجود کے وجود کے قائل ہوئے ہیں) اگر چہال کی ابتدائے کی کومعلوم نہیں سند عالم ستی کی تمام موجودات کی بابت اس کے وجود کے قائل ہوں ، وہ سب اسے کا نئات کے وجود کی علت بچھتے ہیں خواہ ان (موجودات عالم) کی مادی علتیں معلوم وواضح ہوں یا مجبول ہوں ، وہ سب کے بارے میں بیے عقیدہ رکھتے ہیں کہ پورے کا پورا عالم اسپے وجود میں ایک الی علت کا ختاج ہے جواس مادی عالم سے باہر ہور اوراء الطبیعت ) ندید کہ وہ صرف انہی موجودات کے بارے میں ایک مادرائے طبیعت چیز کو سند کہ من کی حقیقت معلوم میں اس کی علت بھی ہوں اور صرف اپنے جہل و نا آگائی کی وجہ سے ایک نامعلوم حقیقت کو سلیم کر بیٹھے ہوں ایسا ہرگز نہیں کیونکہ جب وہ پورے عالم کے وجود اور اس میں موجود تمام چیز وں کی علت وموجد کے طور پر ماورائے عالم مادی حقیقت نہیں کہ جن کی علت و کوسب معلوم ہے اور وہ بھی ہیں کہ جن کی علت و کوسب معلوم ہے اور وہ بھی ہیں کہ جن کی علت و مادی سب مجبول و نامعلوم ہیں تو اس صورت میں منکرین خدا کی اعتراض درست ہوتا حبکہ حقیقت حال اس طرح نہیں ۔ بنا برای سے مواور کی اثبات خدا پرست معرات کرتے ہیں وہ بھی اور ہے اور جس کی نفی بیم عکرین خدا کرتے ہیں وہ بھی اور جاور جن کی نفد کی موجول و نامعلوم ہیں تواس صورت میں محکرین خدا کرتے ہیں وہ بچھاور سے اور جس کی نفی بیم عکرین خدا کرتے ہیں وہ بچھاور بے اور جس کی نفی بیم عکرین خدا کرتے ہیں وہ بچھاور سے اور جس کی نفی بیم عکرین خدا کرتے ہیں وہ بچھاور سے اور جس کی نفی بیم عکرین خدا کرتے ہیں وہ بچھاور

ببرحال خدا کے وجود کا اثبات کرنے والے حضرت .....اگرچہ تاری بشریت ابھی تک بیفیملنہیں کرسکی کہوہ

لوگ کب سے انسانی معاشرہ میں ظہور پذیر ہوئے ہیں ..... بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ پورے عالم ہستی کا ایک یا کئی خالق و آ فریدگار ہیں (اگر چیقر آن مجید سے توحید و یکما پرتی کے دین کابت پرتی اورایک سے زیادہ خداؤں جیسے باطل ادیان و نظریات سے مقدم و پہلے ہونا ثابت ہوتا ہے اور رہ بات سنسکرت زبان کے رموز کے ماہر دمیکس مول' ۔۔ جرمن مورخ۔۔ نے بھی تسلیم کی ہے ) اور وہ باوجوداس کے کہ بعض مادی موجودات کی مادی علتوں سے پورے طور پرآگاہ تھے بلکہ ان علتوں کا مشاہدہ کرتے تھے لیکن پورے عالم ہستی کی موجودات کے لئے مجموعی طور پر ایک خالق وموجد کہ جو ماورائے طبیعت ہے کے وجود کو بھی تسلیم کرتے ستھے کیونکہ وہ علت ومعلول کے عام قانون کے حوالہ سے ہر '' موجود'' کو کسی موجد کی تخلیق مجھتے تھے اور اسی عام قانون ونظام علت ومعلول کہ جس پر پورے عالم جستی کا درومدار ہے کی بنیاد پرخداکو مادرائے طبیعت تسلیم کرتے ہوئے اسے موجودات بستی کا موجد بچھتے تھے البذاا بیانہیں تھا کہوہ ان موجودات کی وجہسے خدا کے قائل ہوئے ہوں جن کی مادى علتين انبين معلوم نتصين اوريه كمنع پرمجبور موئ مول كربعض موجودات تواييخ وجود مين خالق وآفريد كاركى محتاج نهين وہ موجودات کہ جن کی مادی علمیں انہیں معلوم ہوئیں) اور بعض موجودات اس کی احتیاج رکھتی ہیں بلکہ حقیقت سے سے کہان ك خدا ك وجود ..... ماورات طبيعت ... كوتسليم كرني كى وجريب كدوه يقين طور براس امر سي آگاه تف كديد عالم جوكه مادی علتوں اور معلولات سے بھر ابوا ہے بلکہ انہی کا مجموعہ مرکب ہے، نہ مجموعی طور پر اور نہ اپنے تیس کسی بھی حوالہ سے ایک الیی علت وسبب سے بے نیاز نہیں جوتمام علل واسباب سے مافوق ہے اور موجودات عالم کا نظام حیات وبقاای سے وابستہ ہے ، کوئی چیز اس کے دائر ہ تخلیق سے باہر نہیں ، وہی سب کا خالق وآ فریدگار ہے۔ بنابرایں اس طرح کی ماورائے طبیعت علت کہ جوتمام علتوں سے مافوق ہو،کوتسلیم کرنے سے اس قانون علت ومعلول کی نفی نہیں ہوتی جواجز ائے عالم میں جاری ونا فذاور تھم فر ماہے اور تمام موجودات ہستی اس کے تابع ہیں اور نہ ہی مادی موجودات کی مادی علتوں کے وجود کوتسلیم کرتا ان موجوات کو مجموعی طور پرکسی مافوق الطبیعت علت سے وابستہ ہونے سے بے نیاز سمجھنے کی دلیل ہے وہ علت کہ جواس عالم مادی سے ماوراء ہے،البتہ ماوراءاور''مادی علتوں کے دائرہ سے باہر' ہونے سے مرادیٹیں کداس نے سب سے پہلی مادی علت کو پیدا کردیااوردیگرموجودات اس پہلی علت کے دربعہ (ایک دوسرے کی علت بن کر) وجودیس آئیں بلکماس سے مراویہ ہے کدوہ علل واسباب کے بورے نظام پر حاوی اور ہر جہت ولحاظ سے ان پر قدرت واختیار رکھتا ہے کوئی علت اس کے دائر ہ اختیار و اقتدارہے باہر ہیں وہ سب میں ''موژ'' ہے۔

منکرین خدائے بیانات میں ایک عجیب تضادیمی پایا جاتا ہے اور وہ یہ کہ ایک طرف تو وہ عالم مادی کی تمام موجودات وحوادث کے بیانات میں ایک عجیب تضادیمی پایا جاتا ہے اور وہ یہ کہ ایک طرف تو وہ عالم مادی کی تمام موجودات وحوادث کے جن میں انسانی افعال بھی شامل ہیں ۔۔۔۔ کہ بارے میں سے ترکام یا چیز اپنی علت کے ساتھ بالجبر وجود میں آتی ہے، اور دوسری طرف انسان کے افعال کے بارے میں کہتے ہیں کہ اس کے تمام افعال خوداس سے مربوط ہیں للندااگروہ کسی انسان کی تخلیق پرقادر ہواور اپنے جیسا ایک انسان خلق کر لتو وہ اس کی تخلوق کہلائے گانہ کہ عالم مادی کی علت اولیہ کی تخلوق، ۔۔۔ بشر طبیکہ عالم مادی کے وجود کوسب سے پہلی علت

کا کارنامہ یخلیق تسلیم کریں .....، یہ واضح تضاوہ، کیونکہ اگر پہلی بات درست تسلیم کی جائے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ انسان کہ جے انسان نے خلق کیا ہے انسان کی مخلوق نہ کہلائے اور اگر دوسری بات تسلیم کی جائے تو ''جر'' کے اس نظریہ کی نفی ہوتی ہے جے وہ خوتسلیم کرتے ہیں۔

بہر حال خدا کے وجود کوتسلیم کرنے والوں کے عقیدہ کی وضاحت میں جو پھے ہم نے بیان کیا ہے۔ اس کی باریکیوں کو سجھنا اگر چہ سادہ لوح افراد اور عوام الناس کی قوت فکر سے بالاتر ہے لیکن اس کی اصل حقیقت اجمالی طور پر ہر شخص کے ذہن و فکر میں موجود ہے لئن سب بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ بیوسیع کا کنات کہ جس میں بے شامِکتیں اور معلولات موجود ہیں ایک معبود و خالق کا شاہ کا کتا تا کہ کا کتا ت

دوسری بات یہ ہے کہ سلمان فلا سفی علت و معلول کے عام قانون ونظام کو سلیم و ثابت کرنے کے باوجود ہزاروں سال پہلے سے اب تک تمام ممکن الوجود علت سے مربوط و وابستہ ہونے کی بابت ہو عقلی ولائل پہلے سے اب تک تمام ممکن الوجود علت سے وابستہ اور اے ظاہر نہیں کیا کہ عالم طبیعت کی موجودات اپنی ممکن الوجود مادی علتوں کے ساتھ واجب الوجود علت سے وابستہ اور اس کا شاہ کا رخلیق ہیں ) ان سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کا نینظر یہ عالم ہستی کی موجودات کی بادی علتوں سے ٹا آگاہی کے سبب وجود میں نہیں آیا اور نہ ہی وہ بعض بادی امور کی بادی علتوں سے ما آگاہی کے سبب وجود میں نہیں آیا اور نہ ہی وہ بعض بادی امور کی بادی علتوں سے ما گاہ عنہ ہونے کی وجہ سے ایک بافوق المادة اور ماور ائے طبیعت علت (خدا) کو تسلیم کرنے کے باوجود کہ جو اس عالم طبیعت پر حکم فر ما ہے اس حقیقت کے قائل ہوئے کہ تمام بادی موجودات اپنی تمام بادی علتوں کے باوجود اور تمام بادی علتوں اپنے تمام بادی معلولات کے ساتھ ایک واجب الوجود علت کا شاہ کا تخلیق اور اس سے وابستہ ہیں جو اس مادی دنیا سے ماوراء و مافوق مادی معلولات کے ساتھ ایک واجب الوجود علت کا شاہ کا تخلیق اور اس سے وابستہ ہیں جو اس مادی دنیا سے ماوراء و مافوق

سوره ءزمر، آیت ۲۲:

0''اَللهُ خَالِقُ كُلِّ شَیْءً۔۔۔'' (خداہر چیز کاخالق ہے) کا کارنامہ تخلیق تسلیم کریں ۔۔۔۔، یہ واضح تصاد ہے، کیونکہ اگر پہلی بات درست تسلیم کی جائے تو اس کا مطلب بیہوگا کہوہ انسان کہ جے انسان نے خلق کیا ہے انسان کی مخلوق نہ کہلائے اور اگر دوسری بات تسلیم کی جائے تو ''جبر'' کے اس نظر میر کی نفی ہوتی ہے جے وہ خود تسلیم کرتے ہیں۔

بہر حال خدائے وجود کوتسلیم کرنے والوں کے عقیدہ کی وضاحت میں جو پچھ ہم نے بیان کیا ہے اس کی باریکیوں کو سمجھنا اگر چرسا دہ لوح افراداور عوام الناس کی قوت فکر سے بالاتر ہے لیکن اس کی اصل حقیقت اجمالی طور پر ہر شخص کے ذہن و فکر میں موجود ہے تین سب بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ بیوسیج کا کنات کہ جس میں بے شار علتیں اور معلولات موجود ہیں ایک معبود و خالق کا شاہ کارتخلیق ہے، بیرا یک بات!

دوسری بات یہ ہے کہ سلمان فلاسفہ علت و معلول کے عام قانون ونظام کو سلیم و ثابت کرنے کے باوجود ہزاروں سال پہلے سے اب تک تمام ممکن الوجود علت سے مربوط و وابستہ ہونے کی بابت جوعقلی دلائل پیلے سے اب تک تمام ممکن الوجود علت سے مربوط و وابستہ ہونے کی بابت جوعقلی دلائل پیش کرتے چلے آ رہے ہیں (اور کسی فلاسفر نے اس میں اختلافات رائے ظاہر نہیں کیا کہ عالم طبیعت کی موجود وات اپنی ممکن الوجود مادی علت و ابستہ او جود علت سے وابستہ اور اس کا شاہ کا رخلیق ہیں )ان سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کا پر نظر یہ عالم ہستی کی موجود وات کی بادی علتوں سے نا آگائی کے سبب و جود میں نہیں آیا اور نہ ہی وہ بعض مادی امور کی مادی علتوں سے آگاہ نہ ہونے کی وجہ سے ایک مافوق الممادة اور ماور ائے طبیعت علت (خدا) کو سلیم کرنے کے باوجود کہ جو اس عالم طبیعت پر عظم فرما ہے اس حقیقت کے قائل ہوئے کہ تمام مادی موجود ات اپنی تمام مادی علتوں کے باوجود اور تمام مادی علتیں اپنے تمام مادی معلولات کے ساتھ ایک واجب الوجود علت کا شاہ کارتخلیق اور اس سے وابستہ ہیں جو اس مادی دنیا سے ماوراء و مافوق مادی معلولات کے ساتھ ایک واجب الوجود علت کا شاہ کارتخلیق اور اس سے وابستہ ہیں جو اس مادی دنیا سے ماوراء و مافوق

تیسری بات ہے کہ قرآن مجید کہ جس میں توحید اور خداکی کیکائی کا اثبات کیا گیا ہے اور متعدد آیات کریمہ میں خدا کے ''ایک'' ہونے کا تذکرہ ہوا ہے اس میں بھی موجودات عالم طبیعت میں علت و معلول کے عام قانون ونظام کے جاری ونا فذ العمل ہونے کی تقد بن کے ساتھ ساتھ ہر چیز کے وجود میں آنے کواس کی مخصوص علت کا عملی نتیج قرار دیا گیا ہے اور اس سلسلے میں عقلی فیصلوں کو بھی صحح تسلیم کیا گیا ہے چٹا مجیداس کتاب الہی میں گئی مقامات پر مادی وطبیعی امور وموجودات کوان کی مادی و طبیعی علتوں سے مر بوط و مستند قرار دے کر ذکر کیا گیا اور انسان کے اختیاری افعال (وہ کام جووہ اپنے ارادہ واختیار کے ساتھ انجام و بتا ہے ) کی نسبت خود اس کی طرف دی گئی ہے، مجران سب کی نسبت ۔۔ کسی استثناء کے بغیر۔۔خداوند عالم کی طرف دی گئی ہے۔ مثلاً:

سوره وزمر، آيت ٢٢:

0''اَ للْهُ خَالِقُ كُلِّ شَىءً----" (خداہرچیز کا خالق ہے)

سوره ءمومن ، آیت ۲۲:

٥' أَوْلِكُمُ اللهُ مَن بُكُمُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءُ مَلَ إِللهُ إِلَّاهُ وَ"،
(ياللهُ تبهارا بروردگار، برچيز كاپيدا كرف والا ب، اس كسواكوتي معبود نيس)

سوره ءاعراف، آیت ۵۴:

٥" اَلالَهُ الْخَالُقُ وَالْاَمْرُ".....

(جو کھا سانوں اورزمین میں ہوده ای کاہے)

بنا برایں جس پر بھی لفظ ' ششنی'' (چیز) کا اطلاق درست ہووہ خدا کی مخلوق اور اسی سے منسوب ہے البتہ الی نسبت سے کہ جوذ ات کردگار کے شایان شان اور اس کے تقدیس و کمال کی آئیندوار ہو۔

یہ ہیں وہ آیات جن میں تمام موجودات عالم کی خلقت و آفرینش کی نسبت خدا کی طرف و کی گئی ہے، اس کے علاوہ کچھ آیات الیں بھی ہیں جن میں دونوں نسبتوں کو ذکر کیا گیا ہے یعنی افعال کی نسبت ان کے فاعل (انجام دینے والوں) اور خداوند عالم دونوں کی طرف یکجا کردی گئی ہے، چنانچے ارشاد ہوا:

سوره عصافات، آیت ۹۲:

0" الله خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ".....،

(خدائے مہیں اور جوتم عمل کرتے ہواسے بیدا کیا)

سورهءانفال،آيت ١٤:

٥ " وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَا لَي اللَّهَ رَا لَي " .....

(اورجب تونے تیر ..... یا پھر ..... پھینکا تو دہ تو نے نہیں بھینکا بلکہ اللہ نے بھینکا)

اس آیت میں خداوندعالم نےلوگوں کےاعمال وافعال کی نسبت خودان کی طرف دی اور پھران کی اپنی تخلیق اور ان کےاعمال کی نسبت کی نفی کر کےاپنی طرف اس کی نسبت دی۔

ذیل میں اس باب سے چیرد مگر آیات بھی ذکر کی جاتی ہیں جن میں دونوں نسبتوں کوعموی طور پر یکجا کر کے ذکر کیا :

سوره ءفر قان ،آیت ۲:

٥ "وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّ مَهُ تَقْدِيرًا ".....

(اوراس نے ہرچیز کو پیداکیا چراس کے لئے اندازے وحدود (اصول وضوابط) مقرر کردیے)

سوره ءقمر،آيت ۵۳:

o " إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَلَى مِن وَكُلُّ صَغِيْرٍ وَ كَبِيْرٍ مُّسْتَطَنَّ " .....،

(ہم نے ہر چیز کواندازے کوساتھ پیدا کیا .....اور ہر چھوٹی، بڑی چیز کھی جا چکی ہے۔) سورہ وطلاق، آیت ۳:

0 " قَنْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءَ قَنْ مَّا "...) (خدانے ہر چیز کے لئے اندازہ (وحدود) مقرر کردیے۔)

موره ءجمر،آیت ۲:

" وَإِنْ مِّنْ شَىٰ هِ اللَّاعِنْ مَنْ نَاخَزُ آبِنُهُ وَمَانُكَزِّ لُنَّ اللَّهِ بِقَدَى مِ مَّعَلُوْمِ "--، (جو پھی ہے، ہر چیز کے خزانے ہمارے پاس ہیں اور ہم پھینا ذل نہیں کرتے مگر معین اندازے کے ساتھ) آن آیات مبارکہ میں 'تقدیر' سے مرادیہ ہے کہ ہر چیز کواس کی مادی علتوں اور زمان و مکان کے مخصوص حالات و قیود کے ساتھ وابستہ کردیا گیا ہے۔

خلاصة کلام ہے کہ بیام ہر طرح کہ مخل وشہ ہے بالاتر ہے کہ قرآن مجید نے فدائے بگتا کے وجود کا اثبات عالم مستی کی تمام موجودات میں پائے جانے والے علت ومعلول کے وسطے وجامع نظام کے اثبات کے حوالہ ہے اور پھران سب کی ایک ہی معبود وموجداور خالق و آفریدگار کی طرف نسبت کے ذریعے کیا ہے کہ جس میں کی بھی پہلو ہے کوئی شک وشہر کی گا ایک ہی معبود وموجداور خالق و آفریدگار کی طرف است ہے خالت کیا اور بعض کی نہیں رہتی ، نہ کہ اس طرح سے جیسے ان حفرات نے کمان کیا اور بعض چیزوں کی نسبت تو خدا کی طرف اور بعض کی معبود مادی علت و اسباب کی طرف دی۔ بہر حال ان معفرات کے راہ حقیقت سے بھٹک جانے اور خدا کی بابت فلانظر پیواعتقاد قائم کرنے کا اصل سبب وہی کم وربحش اور مسئلہ تو حید جیسے اہم ترین موضوعات میں عامیا نہ استدالا لات ہیں خطو افران وانٹوروں کے وہر قرون وسطی میں کلیساؤں کے وہر مسائل اور بھٹی اور وہر سے بھٹک گا وان وانٹوروں کے وہر قرون وسطی میں کھٹا ہوں نے دیئی مسائل وموضوعات بالخصوص خدا کی بابت ذکر کئے جو کہتر نیف شدہ مسائل اور مشترہ مطالب پر شتمل ہیں افران ان حضرات نے جب اپنے سے وہر وہر مداخل کی بابت ذکر کے جو کہتر نیف شدہ مسائل وہر وہر کہتر میان کرا جا باتو اور افران کی جو دیل کے اور وہر کی مطالب کے اور وہر کی مسائل وہر وہر کا کہتر کی جو دور مسائل اور مشائل وہر کی مطالب پر شتمل کی وجہ سے بھٹک گئے اور داخل کے موجود میں کے وہود میں کہتر اور اور کی مطالب کیا وہر کی مطالب کی عامل استقلال کی بابت ان کے وجود میں آنے کی علت معلوم نہتی اور کی مطالب کی اور اسلیلے میں ہم آیت ۲۷ (سورہ بقرہ) ''دُو مَا اَیْضِ لُ بِہَ اِلَا الْفُلِسِ قِدْنُ '' کی علاس کی کھرطالب ذکر کر کے ہیں اور کھرمطالب یہاں ذکر کر سے ہیں اور کھرمطالب یہاں ذکر کر سے ہیں اور کھرمطالب یہاں ذکر کر سے ہیں اور کھرمطالب یہ کہر کا اس ملیلے میں ہم آیت ۲۷ (سورہ بقرہ) ''دُو مَا اَیْضِ لُ بِہَ اِلَا الْفُلِسِ قِدْنُ '' کی میان استقلال کی ہو جود ہیں آئے کی علی میں اور کھرمی اور کھرمی میں اور کھرمی کھرمی میں اور کھرمی کو کھرمی کو میں کہر کے ہیں اور کھرمی کھرمی کھرمی کو کھرمی کی کھرمی کھرمی کھرمی کو کھرمی کھرمی کھرمی کو کھرکھر کے کھرمی کھرمی

بعض محدثین اورظاہر پرست مسلمان متکلمین ودانشوروں اورغیر مسلم علماء نے انسان کے اختیاری افعال کی خداکی طرف نسبت جواس کے مقام ربوبیت کے شایان شان ہے کے تقیق معنی کوشیح طور پرنہ سجھنے کی وجہ سے بینظریة قائم کرلیا کہ

انسان اپنافعال میں برلحاظ سے خود محتار ہے اور خدا کا ان سے برگز کوئی تعلق وربط نہیں بالخصوص وہ چیزیں کہ جن میں خدا کی معصیت کا پہلوموجود ہے مثلاً شراب اور لہوو قمار بازی (جوئے) کے آلات وغیرہ جبکہ خداوند عالم نے خود ہی ارشاو فرمایا ہے کہ ' إِنَّهَا الْخَدُّوُ وَ الْدَّنُو وَ الْدَّنُ فَعَالُ '' (شراب، جوا، بت اور قرعہ کے تیر بیسب نجس شیطانی کام بیں ان سے دور رہو)۔۔سورہ ء ما کدہ ، آیت ، ۹۔۔اس آیت میں خداوند عالم نے مذکورہ کاموں کو شیطان کے کام کہا ہے تو آئیس اللہ کی طرف کیوکرمنسوب کیا جاسکتا ہے؟

اسسلسلمیں ہم اپنے سابقہ بیانات میں اس باطل نظریہ و بے بنیاد عقیدہ کی نفی عقل اور آیات وروایات کے حوالہ سے کر پچکے ہیں، بنابرایں جس طرح سے انسان کے اختیار کی افعال ایک لحاظ سے خدا کی طرف نسبت رکھتے ہیں (ایسی نسبت جوذات احدیت کے ثمایان شان ہے) اس طرح ان افعال سے حاصل ہونے والے نتائج اور وہ چیزیں جوانسان بناتا ہے (اس کی مصنوعات) اور ان کے ذریعے اپنی ضروریات زندگی کو پورا کرتا ہے وہ بھی خدا کی طرف خاص نسبت رکھتی ہیں۔

اس کے علاوہ فذکورہ بالا آیت (ما کدہ ۹) میں 'انساب' کے لفظ سے مرادوہی بت اور تصاویر ہیں جنہیں مشرکین السے اسے شین خداو معبود قرارد ہے کران کی عبادت کرتے ہے انہی کے بارے میں خداوند عالم نے ارشاد فر مایا کہ بیسبال کی علوق ہیں 'والله کے کنٹ کا کہ گافت ہیں اور جو م انجام دیے ہواسے فلق کیا ہے اس لیے تابت ہوتا ہے کان اشیاء و فلوقات میں نسبت کے حوالہ سے کئی پہلو پائے جاتے ہیں اور گوتا گول صینیتوں کی نسبتیں موجود ہیں جن میں سے بعض نسبتیں غداوند عالم کے ساتھ مخصوص ہیں اور وہ عبارت ہیں ان چیز وں کے اصل وجود اور ذات سے ، لیمی ان کا وجود ہیں جن میں اور اسے فلو کی نسبتیں مثلاً معصیت و گاہ کا پہلوتو یہ الگ موضوع ہے اور اصل ذات خدا کا شاہ کارتخلیق ہے کیکن ان میں بائی جانے والی دیگر نسبتیں مثلاً معصیت و گاہ کا پہلوتو یہ الگ موضوع ہے جس کا اس کے اصل وجود و ذات کے فاظ سے ایک اس کی نسبت و سے جس کوئی چیز رکاوٹ نہیں بنی کی جاتے اور اسے خدا کا شاہ کارتخلیق میں انسان کا محل قرارد سے خدا کی طرف منسب میں کہ بین کی جائے اور اسے خدا کا اس کی نسبت و میں کہ کہ ان کا کا کرا دیا جائے کہ کہ ان کے اس کو الد سے اسے ہرگر خدا کی طرف مورد و دات کے خوالہ سے اسے ہرگر خدا کی طرف مورد و دات کے نائی جائی گائی کی جائے اور اسے خدا کا میں بنائی جائے والی چیز وں کے مواد اور ذات و حقیقت کی تخلیق کی نسبت غیر خدا کی طرف دی جائے گئی وال و دوسورتوں میں بنائی جائے والی چیز وں کے مواد اور ذات و حقیقت کی تخلیق کی نسبت غیر خدا کی طرف اور اس سے مختلف شکلوں اور صورتوں میں بنائی جائے والی چیز وں کے حوالہ سے ان کی نسبت غیر خدا کی طرف دی جائے ہیں جائے دوراس سے مختلف شکلوں اور صورتوں میں بنائی جائے والی چیز وں کے حوالہ سے ان کی نسبت غیر خدا کی طرف دی جائے ہیں جائے دوراس ہے و خلالے میں بنائی جائے والی چیز وں کے حوالہ سے ان کی نسبت غیر خدا کی طرف دی جائی ہے۔ اور اسے دورات کی نسبت غیر خدا کی طرف دی جائے دورات سے می خدا کی طرف دی جائی ہے۔ اور اسے خوالی ہے دورات کی نسبت غیر خدا کی طرف دی جائی ہے۔

بہر حال ان تمام مطالب سے یہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ مصنوعات کی نسبت .....ان کے اصل وجود و ذات کی تخلیق کے حوالہ سے ان مطالب سے یہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ مصنوعات کی طرف ہے اور اس حوالہ سے ان میں کوئی فرق نہیں ہوگا ہوتا ہے کہ ان سب کوخدا کی طرف منسوب کرنے میں صرف ان کے وجود وہستی کو طوف الم اجا ہے۔

# یانی سے زمین اور زمین مخلوق کی زندگی کا ذکر

#### مواوُل كاادهرادهرجانا

### °"وَّتَصُرِيۡفِ الرِّيٰحِ

ے دوسری جانب .....نظل ہوجاتی ہے۔اسے ہی ''تصریف الریاح'' ہواؤں کا چانا اور ادھر ادھر جانا کہتے ہیں اس سے گونا گوں فوائد حاصل ہوتے ہیں مثلاً نباتات کی تخم ریزی وزر خیزی، گھاس پھوس اور درختوں کا پھلنا پھولنا، فضائی آلودگی گا دور ہونا، گندے بخارات اور دھو بھی وغیرہ کا دور ہونا، بارش برسانے والے بادلوں کوادھر ادھر لے جانا وغیرہ، بنابرای ہواؤں کا چلنا.....ایک جانب سے دوسری جانب جانا .....نباتات 'حیوانات اور انسانوں کی زندگیوں کی بقاء کے طبیعی عوائل ہیں سے ایک بہت بڑا عامل اور بنیا دی سبب ہے اس سے ان موجودات کی حیات وابستہ

ہوا کامنظم ومرتب طریقہ سے چلنا بذات خود اللہ تعالی کے وجود کا ثبوت ہے اور جب اسے دیگر موجودات عالم کے ساتھ مجموعی طور پردیکھیں تو یہ پوراعالم خدائے بکتا کے وجود کا ثبوت پیش کرتا ہے اور چونکہ ہواؤں کا چلنا انسان کے وجود اور بقاء کی بابت حیاتی عامل کی حیثیت رکھتا ہے لہٰذا اس سے ثابت ہوتا ہے کہ انسان اور غیر انسان سب کا خالق وآ فریدگاراور معبود برحق ایک ہی ہے۔

بادلول كالمسخر كبياجانا

0° وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّبَاءَ وَالْأَثْمِ فَ"
(اوروه بادل جَے آسان وزمین کے درمیان مخرکیا گیاہے)

''سحاب' بعنی بادل سے مرادوہ متراکم و مجمد بخارات ہیں جن سے بارشیں ہوتی ہیں یہ بخارات جب تک زمین پر ہوں تو آئیس'' ضباب'' (کمر، دھند) کہتے ہیں اور جب زمین سے جدا ہوکر ہوامیں بلند ہوں تو آئیس''سحاب'' ''غمام'' آور دغیم'' کہاجا تا ہے یہ تینوں الفاظ ایک ہی معنی رکھتے ہیں۔

ووتنخیر' سے مرادکسی چیز کومغلوب کرنااورا پنے قابویس کرلینا ہے لیتی اس کی ہرحرکت وعمل کواپنے تالیع کرلینا، زیر نظر جملہ میں بادل کی تنخیر سے مرادیہ ہے کہ اس کا چلنااور برودت وہوا کے ساتھ بارش برسانا وغیرہ خدا کے اذن کے ساتھ اس پرمسلط کردیا گیا ہے، ریجی سابقہ ذکر کی گئی اشیاء کی طرح خدا کے وجود ووحدانیت کی ایک دلیل ہے۔

یا در ہے کہ زیر بحث آیت شریفہ میں جن چیزوں کو ذکر کیا گیا ہے یعنی رات اور دن کا آنا جانا ، آسان سے پائی کا گرنا ..... بارش ہونا ..... ہواؤں کا چلنا ، سخر کئے ہوئے بادل ، بیسب نظام تخلیق و آفر نیش اور تمام زینی موجودات و تخلوقات جن میں باتا ت، حیوانات اور انسان شامل ہیں کے عام عوائل ہیں انہی کے ساتھ عالم طبیعت کا سلسلۂ حیات وابستہ ہے، در حقیقت بی آیت سور و فصلت کی ایک آیت کے اجمالی بیان کی وضاحت و قصیل کی حیثیت رکھتی ہے جس میں کہا گیا ہے: سورہ و فصلت ، آیت ۱:

°' وَبِرَكَ فِيهُاوَ قَلَّى َ فِيهُا آقُوا لَهَا فِي اَمُ بَعَةِ اَ يَّالِمِ "سَوَ آعٌ لِّلسَّا ۚ بِلِيْنَ-'' ...... (اوراس نے اس (زمین) میں برکت دی اوراس میں اس کی غذاؤں کو چاردنوں میں مقدر کردیا (اندازہ مقرر کر دیا) کہ جوسب طلب کرنے والوں کے لئے برابرہے)

# عقل ونہم کے حامل لوگ!

O''لإليتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ'

(عقل والول کے لیے نشانیاں ہیں)

"عقل 'عَقَل يَعقِل كا مصدر ب (عَقَلَ: اس نے سجولیا، (یعقل) وہ سجھتا ہے) اس کامعنی کسی چرکا ادراک اوراسے اچھی طرح سجھنا ہے، اس سے لفظ "عقل 'بناہے یعنی وہ حقیقت کہ جس کے ذریعے انسان اچھائی وبرائی کی و باطل اور پچ وجھوٹ کے درمیان تمیز کرتا ہے اوروئی فٹس اور روح انسانی ہے جونہم وادراک رکھتی ہے نہ یہ کہ وہ انسان کی دیگر قوتوں اور فقس کی فروع و "اجزء" مثلاً قوت حافظ وقوت باصرہ وغیرہ کی طرح ایک بدنی وجسمانی قوت ہے۔

#### محبت کے درجات ومراتب

٥" يُحِبُّونَهُم كَصِّ اللهِ وَالَّذِينَ امَنُوَا اَشَدُّ حُبَّالِلهِ"

(وہ ان سے مجت کرتے ہیں جس طرح اللہ سے مجت کی جاتی ہے اور جولوگ ایمان لائے وہ اللہ سے بہت زیادہ محبت کرتے ہیں)

اس جملہ میں لفظ ' پُیجِبُّونَهُمْ ' ذکر کیا گیا ہے اور ضمیر' 'هم ' 'جمع خرکر ذوی العقول کے لئے آتی ہے البذااس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہاں' 'هم ' ' کہ جس کا اشارہ ' انداذ' کی طرف ہے ، سے مراد صرف بت نہیں بلکہ فرضتے اور انسان بھی اس میں شامل ہیں جنہیں خدا کے مقابلے میں معبود بنالیا گیا بلکہ اس سے بالاتر یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ اس میں وہ سب افراد شامل ہیں جن کی اطاعت و پیروی خدا کے اذن واجازت کے بغیر کی جاتی ہے جیسا کہ اس کے بعدوالی آیت (۱۲۲) سے اس کا شبوت ملتا ہے جس میں ارشاد فرمایا:

" أُذْتَكِرَّا الَّذِيْنَ التَّبِعُوْا مِنَ الَّذِيْنَ التَّبَعُوْا مِنَ الَّذِيْنَ التَّبَعُوْا ..... (جبوه لوگ برائت كريں كَجن كى بيروى كى كُنُ ان لوگوں سے جنہوں نے بيروى كى )

اس طرح ديكرمقامات من يون ارشاد بوا:

سوره ءآل عمران ، آیت ۲۴:

٥ "وَلا يَتَّخِنَ بَعْضَا بَعْضًا آمُ بَابًا مِن دُونِ اللهِ ".....،

( ہم میں سے بعض دوسر ہے بعض کوخدا کے علاوہ معبود ورب قر ارتبادیں۔۔)

سوره ءتو به، آيت اسا:

" إِنَّخَالُ وَآا حَبَاسَهُمُ وَسُهُمَانَهُمُ آسُ بَابًا قِنْ دُونِ اللهِ "......
 ( انهول (يهود يول اور نفر انيول) نے اپنے راہول كوخدا كے علاوہ معبودورب بناليا)،

محيت خدا

زیر بحث آیت مبارکہ میں محبت خدا کا تذکرہ ہوا ہاور آیت کے الفاظ سے اس امر کا ثبوت ماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے حقیق معنی میں محبت ہونا ممکن ہے کیونکہ ارشاد ہوا 'و اَلَّن بْنَ اَمَنُوٓ اَ اَشَدُّ حُبّا لِلّٰهِ '' (جومو من ہیں وہ خدا سے بہت زیادہ محبت رکھتے ہیں) البدا ہو حضرات ہیں کہ محبت چونکہ ایک نفسیانی کیفیت وشہوانی وصف وحالت کا نام ہاس لئے وہ صورف جسم وجسمانیات سے بالاتر ومنزہ ہاں لئے اس سے 'محبت' وہ صرف جسم وجسمانیات سے بالاتر ومنزہ ہاس لئے اس سے 'محبت' ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اور جہال بھی خدا سے محبت کا تذکرہ ہوا ہاں سے مراداس کی اطاعت وفر ما نبر داری ہے لیمی اس نے جس کا مکام و بیا اسے انجام دینا اور جس کام سے اس نے روکا اس سے رک جانا ہی اس سے مجبت کرتے سے عبارت ہے، گویا خدا کے حوالہ سے محبت گرتے میں ہوتی ہے جسیا کہ اس نے خودار شاد فر مایا ہے:
سورہ ء آل عمران ، آیت اس:

" قُلُ إِنْ كُنْتُمُ تُحِبُّونَ اللهَ فَالتَّبِعُونِ يُحْدِبْكُمُ اللهُ "......

( كهد يجئ كدا كرتم خدا سے محبت كرتے ہوتو ميرى بيروى كروخداتم سے محبت كرے كا)

ان کا پینظر پیددست نہیں بلکہ زیر بحث آیت ہی ان کے مدعا کی نئی کرتی ہے کیونکہ اس میں ' اُشَدُّ حُبَّالِلّٰہِ ''
کے الفاظ سے ثابت ہوتا ہے کہ مجت خدا کے کئی درج ہیں اور مونین کی خدا ہے ' مجت ' مشرکین کی خدا ہے مجت ہیں اور مونین کی خدا ہے ' مجت کہیں نیادہ ہے ، اگر ' محبت ' سے مراد ' اطاعت و پیروی' ہو جو کہ محبت کا جازی معنی ہے ۔ تو آیت کا معنی یہ ہوگا کہ ' مونین' مشرکین سے زیادہ خدا کی اطاعت کرتے ہیں' گویا مشرکین کے لئے بھی ایک طرح کی اطاعت ثابت ہوجائے گی ' مونین' مشرکین سے نیادہ فو خدا کی اطاعت کرتے ہیں' بین اور ان کی اطاعت خدا کے زدیک اطاعت ہی قرار تہیں پاتی جو کہ ہرگز درست نہیں کیونکہ وہ تو خدا کی اطاعت کرتے ہی نہیں اور ان کی اطاعت خدا کے زدیک اطاعت ہی قرار تہیں پاتی اس لئے اطاعت کا نقابل ہجا ہے اور اس طرح آیت میں لفظ' اُشَدُّ حُبَّا' 'جو کہ زیادہ محبت کے بیان پر مشتمل ہے بے منی ہو جائے گا ۔ بنا برایں یہ ثابت ہوا کہ یہاں محبت خدا سے مراد محبت کا حقیقی معنی ہے نہ کہ بجازی! ، چنا نچہ اس کا ثبوت ایک اور

آيت مين بھي ملتا ہے ملاحظه مو:

سوره ءتوبه، آیت ۲۴:

٥ ' قُلُ إِنَّ كَانَ إِبَّا وُكُمْ وَ آبُنَا وُكُمْ وَ إِخْوَ انْكُمْ وَ اَزُوَ اجُكُمْ وَ عَشِيْرَتُكُمْ وَ اَمُوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَ وَجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضَوْنَهَا آحَبَّ إِلَيْكُمْ مِّنَ اللّٰهِ وَ رَسُولِهِ وَجِهَا ﴿ فِي سَرِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا وَيَحَارَهُ وَتَحَارَةُ لَا يَهُ وَمَ الْفُسِقِينَ '' ......

(کہدو یجئے کداگر تمہارے باپ دادا تمہارے بیٹے واولاد، تمہارے بھائی، تمہاری ازواج ، تمہارا قبیلہ و کنبہ، تمہارے امول جوتم نے کمائے ہیں، تمہارا قبیلہ و کنبہ، تمہارے امول جوتم نے کمائے ہیں، تمہاری تجارت کہ جس میں گھائے کاتم اندیشر کھتے ہواور تمہارے گھر کہ جنہیں تم بہت چاہتے ہو تمہیں خدا، رسول خدا اور خدا کی راہ میں جہاد کرنے سے زیادہ محبوب ہیں توتم منتظر رہو یہاں تک کہ خدا کا تھم آ جائے ، اللہ فاس تو گول کو ہدایت نہیں کرتا)

اس آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ خدا، رسول خدا، باپ دادا، اولاد، بھائی، بیویاں، مال ودولت وغیرہ سب سے "محبت" ہوگئی ہے اوروہ (محبت) ایک بی سنخ ونوع رکھتی ہے ایسانہیں کہ خدا ہے مجبت تو کسی اور معنے میں ہو (مجبت کی دوسرے معنے میں ہو (حقیقی معنے میں!) کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو لفظ 'احب' ذکر نہ کیا جا تا جو کہ نقابل میں اضافہ کے بیان کے لئے آتا ہے اور 'افعل انفضیل' کا صیغہ اس کا متقاضی ہوتا ہے کہ فضل (جے برتری دی گئی ہو) سے اصل معنی میں مشترک ہواور دونوں میں فرق صرف اس صفت کے کم یا زیادہ ہونے کے حوالہ ہے ہو، بنا برایں اگر خدا سے مجبت اور باپ دادا سست وغیرہ سے مجبت اصل معنی اور فوع و تخدیت کے کاظ سے مختلف ہوتی تو آیت میں لفظ 'احب' افعل اسفضیل کا صیغہ سستعال نہ کیا جا تا کیونکہ اس صورت میں تقابل درست نہ ہوتا بلکہ ہرایک کامعنی ستعقل ہوتا یعنی خدا سے مجبت کامعنی اطاعت (جوکہ محبت کامعنی نفسانی وصف (جوکہ محبت کامعنی ستعقل ہوتا یعنی خدا سے محبت کامعنی افداریک کی دوسرے پر برتری کا مدر درسروں سے مجبت کامعنی نفسانی وصف (جوکہ محبت کامعنی معنی ہے) ہوتا کہ جن میں تقابل اورایک کی دوسرے پر برتری کا مسئلہ بی زیر بحث نہ تا جبکہ آیت میں 'ورب ' کے لفظ سے دونوں محبت کامعتی معنی میں استعال ہوتا ثابت ہوتا ہے۔

دوسری بات بہے کراس آیت میار کہ میں خداوند عالم نے پہلے مشرکین کی فدمت کی اور وہ اس لیے کہ انہوں نے خدا کے علاوہ دیگر معبود بنا لئے اور ان سے اسی طرح مجت کرتے ہیں جس طرح خدا سے مجت کرتے ہیں اور اس کے بعد مونین کی تعریف کی کہ وہ مشرکین سے زیادہ خدا سے مجت کرتے ہیں، اس تقابلی تذکرہ سے ثابت ہوتا ہے کہ مشرکین کو اس لئے مور دیڈمت قرار دیا گیا کہ انہوں نے مجت خدا کو دوصوں میں تقسیم کر دیا اور دونوں کو مساوی و برابر حیثیت دی خدا سے کما کو بھی اور اپنے باطل خداؤں کو بھی ۔ تو اس سے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ اگر مشرکین اپنے باطل خداؤں کے بھی اور سے کم اور خدائے کیا سے نیادہ مجت کرتے تو شاید خدا ان کی فدمت نہ کرتا لیکن ایسا ہر گرنہیں اور اس احمال کی نفی آیات کے ذیلی جملوں سے ہوتی ہے جن میں یوں ارشاد ہوا: '' اِ ذُیکر وُنَ الْعَنَ اَبُ اَنَّ الْقُوَّ تَا یِلْدِ جَبِیْیعًا'' (اور جب وہ عذا ہ کودیکھیں جملوں سے ہوتی ہے جن میں یوں ارشاد ہوا: '' اِ ذُیکر وُنَ الْعَنَ اَبُ اَنَّ الْقُوَّ تَا یِلْدِ جَبِیْبِعًا'' (اور جب وہ عذا ہ کودیکھیں

گرد انجیل معلوم ہوجائے گا کہ ہرطرح کی طاقت خدا کے لئے مخصوص ہے) '' اِذْ تَدَبَرُّ اَالَٰذِیْنَ اَنَّبِعُوْ اِمِنَ الَّذِیْنَ اَنْہِعُو اَمِنَ الَّذِیْنَ اَنْہِعُو اَمِنَ الَّذِیْنَ اَنْہِعُو اَمِنَ الَّذِیْنَ اَنْہِعُو اَمِنَ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہِ اللّٰہُ مَسَابِ مُنقطع ہوجا میں گے۔۔۔۔۔) '' کُولُول کے بُرِیمُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ مَسَانِ عَلَیْہِمُ '' (اس طرح التدانہیں ان کے اعال دکھائے گا جن پروہ کف افسوں ملتے رہ جا میں گے ، اس جملے اس امرکا ثبوت فراہم کرتے ہیں کہ ان کی مرح سرف اللہ کا کہ مرح سے کئیراللہ کی محبت کے نتیجہ میں انہوں نے ان کی پیروی کی کیونکہ وہ کمان کرتے ہے کہ غیر اللہ کی محبت کے نتیجہ میں انہوں نے ان کی پیروی کی کیونکہ وہ کمان کرتے ہے کہ غیر اللہ کی محبت کی نتیجہ میں انہوں نے ان کی پیروی کی کیونکہ وہ کمان کرتے ہے کہ غیر اللہ کی محبت کی نتیجہ میں انہوں نے ان کی پیروی کی کیونکہ وہ کمان کرتے ہے کہ وہ فیراللہ کی محبت کی بیکہ کی مدرکہ سکتے ہیں اور انہیں بھی حصول فوا کہ اور وفع ضرر کی قوت حاصل ہے اس وجہ سے انہوں نے حق کی پیروی کو بالکل ہی کی مدرکہ سکتے ہیں اور انہیں بھی حصول فوا کہ اور وفع ضرر کی قوت حاصل ہے اس وجہ سے انہوں نے حق کی پیروی کو بالکل ہی عمل نہ کرے وہ حقیقی پیروکار وفر ما نہر روانہیں ہوسکہ بہتہ ہوا کہ مذکورہ احتال (کہ اگر مشرک ایے خداؤں کی مسبت خدائے کہ سے نیادہ محبت کر تے تو شاید خداان کے مذمت نہ کرتا) درست نہیں اور حقیقت امر ہیہ کہ حقیق محبت خدا کو سیت خدائے کہ مت خدا کو میان کی مدم وقع نے کہ اس کے ہو میں اور خدا سے خالص وحقیق محبت کی شدت وزیادتی ہی اس بات کی متقاضی ہوتی ہے کہ اس کے ہوئم مان کا اتبار کو وہ پروی کی جائے ۔ ای بنیاد پر خداوند عالم نے مونین کی مدم وقع نف کرتے ہوئے ارشاد فرمایا ''کوائن کا استی کہ اُن کا انتہ کی متاب کی ہوئے ارسی خوائن کی مدم وقع نفی کرتے ہوئے ارشاد فرمایا ' کوائن کا استی کہ اُن کا انتکا کو کہا گونگو کی جائے ۔ ای بنیاد پر خداوند عالم نے مونین کی مدم وقع نفید کرتے ہوئے ارشاد فرمایا ' کوائن کا استی کی مقاضی ہوتی ہے کہ اس کے ہوئم میان کا استی کی مقائن کی دور تو ہوئے کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ کو خداوند عالم نے مونیا کی مور سے اس کی مقائن کی دور کر ہوئین خدا سے دور کر ان کا کھون کی میں کو میں کو میں کو میں کو میں کی مور کو کی کو کو کو کی کو ک

مجت خدا کی بحث میں بیبات ثابت ہوگئ کے تعریف اور فدمت کی وجہ مجت کا اثر و نتیجہ لینی اطاعت و پیروی ہے لہذا ضمنا بیر ثابت ہوا کہ اگر غیر خدا سے مجت کا نتیجہ خدا کی اطاعت ہو کیونکہ اس (غیر خدا) کا کام ہی لوگوں کو خدا کی اطاعت اور اس ضمنا بیر ثابت ہوا کہ اگر خیر خدا سے مجت کا نتیجہ خدا کی دعوت دینا ہے تو اس صورت میں وہ محبت قابل فدمت نہیں بلکہ قابل مدح وقعر لیف ہوگی جیسا کہ سورہ تو بدی آیت ۲۲ میں ارشاد ہوا: ''اکب الگیائے میں اللہ و کر سُولے ہوگی جیسا کہ سورہ تو بدی آیت ۲۲ میں ارشاد ہوا: ''اکب الگیائے میں اللہ و کر سُولے ہوگی جیسا کہ سورہ تو بدی آیت ۲۳ میں ارشاد ہوا: ''اکب اللہ و کر سُولے کہ نتیجہ کے دسول کی نسبت ان سے زیادہ محبت ہے) تو اس میں خدا نے اپنی اور اپنے پیغیر گرامی قدر کی محبت کو ایک سماتھ ذکر فر بایا ہو کہ کونکہ آئے خضرت سلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے محبت در حقیقت خدا سے محبت ہوادروہ یوں کہ آئے خضرت کی اطاعت و پیروی ہے جو کہ خدا کی اطاعت ہی کا دوسرانا م ہے اس لئے خداوند عالم نے آئے خضرت کی اطاعت و پیروی کا تھم دیا چنا نچے ارشادی تعالی ہوا:

سوره ونساء آيت ۹۴:

''وَمَا أَنُّ سَلْنَامِنْ مَّ سُوْلِ إِلَّا نَّ عَبِإِذْنِ اللهِ .....، (ہم نے کی پنیمرکونیں بھیجا مگر صرف اس لیے کہ اس کی اطاعت کی جائے خدا کے تھم کے ساتھ اورارشاوفر مایا: ''قُلْ اِنْ گُنْتُمْ تُحِبُّونَ الله قَانَیْعُونِیْ یُحْدِبْکُمُ الله '' (کهدیج کداگرتم الله سے مجت کرتے ہوتو میری پیروی کروخداتم سے مجت کرے گا) یہی بات ان سب کی بابت صادق آتی ہے جن کی پیروی کرنے سے خدا کی اطاعت ہوتی میری پیروی کر این علم کے خدا کی اطاعت ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کا کام بی لوگوں کو خدا کی اطاعت و فرما نیرواری کی دعوت دینا ہے جیسے کوئی عالم اپنے علم کے ذریعے خدا کی اطاعت کی دعوت دیتا ہے یا کوئی آیت اپنے معنی ومفہوم کے ذریعے یا قرآن مجیدا پی تلاوت وقر ائت کرنے کے ذریعے خدا کی اطاعت کی دعوت دیتا ہے توان سب سے مجت کرنا در حقیقت خدا سے مجت کرنا ہوران کی پیروی کرنا خدا کی اطاعت سے عبارت ہے کہ جس سے تقر ہوالی ماصل ہوتا ہے۔

مذكوره تمام مطالب وبيانات سے دو نتیج حاصل ہوتے ہیں:

(۱) جو خفس غیر خداسے اس بنیاد پر مجبت کرے کہ وہ اس کے مسائل و مشکلات کو طلکرنے کی قدرت رکھتا ہے بیاان چیز وں میں اس کی اطاعت و پیروی کرے جن کا خداوند عالم نے اسے تھم نہیں دیا تو گویا اس نے خدا کے ساتھ شرک کیا اور خدا کے مقابلے میں دو سرے خدا بنا لئے لہذا خدا بہت جلداس کے اعمال کا انجام اس پر ظاہر کر دے گا کہ پھر وہ کف افسوس ملتا رہ جائے گا، کیکن مونین وہ ہیں جوخدا کے سواکسی سے جبت نہیں کرتے ، وہ اس کے سواکسی کو تو انا وقدر تمند وطاقتور سے محت بیں کہ جوان کے مسائل حل کر سکے اور نہ اس کے احکام وفر این کے علاوہ کی چیز یا شخص کی پیروی وا تباع کرتے ہیں، کہ یہی ہے خلوص اور سچی مجبت کا تقاضا، ایسے افر اوخدائے کیٹا کے خالص بندے ہیں۔

(۲) جن سے مجت درحقیقت خداہے مجت اور جن کا اتباع بعینہ خدا کا تباع و پیروی ہے مثلاً پیغیبرا کرم اللہ بیت ہے اور ہرگز شرک نہیں کہ جس کی خاصے ، بنابرایں ان سب کا تقرب خدا کا تقرب اور ان کی تعظیم تقوائے اللہ سے عبارت ہے جیسا کہ خدانے ارشاد فرمایا:

سوره و حج ، آیت ۳۲:

'' وَمَنْ يُتَعَظِّمُ شَعَا بِرَاللهِ قِانَهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ · · · '' (جِوْض شعائر الله الله ك نشانيوں سى تعظيم كرتے واس كايم ل دل كا تقوى ہے)

''شعائراللہ' ان علامات ونشانیوں کو کہتے ہیں جوخدا کے وجود کا ثبوت اور اس کی پیچان کا ذریعہ ہوں اور اس آیت میں 'شعائر'' کو کسی خاص چیز کے ساتھ مقیر نہیں کیا گیا جیسا کہ ایک اور آیت میں صفاوم وہ کوشعائر اللہ کہا گیا ہے تو اس سے میں 'شعائر'' کو کسی خاص چیز جوخدا کے وجود کی نشانی وعلامت ہے اور اس کی یا دولانے والی ہے اس کی تعظیم واحر ام ہی دلوں کا تعتق کی کاعملی ثبوت ہے اس لئے قرآن مجید کی وہ تمام آیات جو تقوائے اللی اختیار کرنے کا علم یا ترغیب دلاتی ہیں ان سب میں ان آیات وعلامات کی تعظیم شامل ہے۔

البته ہرصاحب عقل وشعوراس بات سے آگاہ ہے کہ ان شعائر وعلامات اور آیات ونشانیوں کوخدا کے مقابلہ

میں منتقل حیثیت کا حامل سجھنا اور بیعقیدہ ونظر بیر کھنا کہ وہ اپنے یا کسی اور کی بابت نفع ونقصان یا موت وحیات وغیرہ کا مستقل اختیار رکھتی ہیں در حقیقت انہیں شعائر وعلامات ہونے کی حیثیت سے نکال کر الوہیت کے دائر سے میں لائنے کے برابر ہے جو کہ خدا کے ساتھ شرک ہے، خدا جمیں اس شرک سے محفوظ رکھے۔

## طاقت کامحور ومرکز خداکی ذات ہے

°° وَلَوْ يَكِرَى الَّذِيْتَ ظَلَمُوَّا إِذْ يَكِرُوْنَ الْعَنَى الْكَالَةُ وَقَا لِلْهِ جَبِيْعًا ۗ وَ اَنَّ اللَّهُ شَدِيتُ الْعَذَابِ " الْعَذَابِ"

(اورجب ظلم کرنے والے لوگ عذاب کا مشاہدہ کریں گے توانییں معلوم ہوجائے گا کہ تمام طاقت وقدرت خداکے پاس ہے اور خداسخت عذاب کرنے والا ہے )

اس آیت میں بظاہر لفظ اف فعل مضارع " یری" کا معفول ہے ("الّذِن بِّن ظَلَمُواً" فعل یرکی کا فاعل ہے)
اور جملہ " اَن الْقُوّةَ اِللّٰهِ جَبِيْعًا" عذاب کا بيان ہے اور حرف "لُوّ" تمنا اور آردو کے لئے ہے۔ بنابرای آیت کا محق یہ ہے کہ "کا اللّٰه وہ لوگ دنیا ہی میں جب فدا کے عذاب کود کیھتے تو اس بات ہے آگاہ ہوجاتے کہ ہر طرح کی قوت وقدرت فدا کے پاس ہے اور انہوں نے اپنے باطل فداوں کوجس مقام ومرتبہ کا حال سجھاوہ فلط وہ درست ہے اور فدا کا عذاب بہت شخت ہے جو کہ انہیں اس فلط کا من المحال می مرا کا مواج کے ماہ ہوا ہے ۔ لہذا آیت میں " عذاب" سے مرا دو چیزیں ہیں : ایک بیک دوہ اپنی اس عظمی سے اچھی طرح آگاہ ہو جا میں گے کہ انہوں نے فدا کے علاوہ جنہیں مجبود تبلیم کر کے انہیں سرچھمہ قدرت وطاقت سے حرکہ افاوہ ورست نہ قاء دوسری سے کہ وہ انہوں نے فدا کے علاوہ جنہیں مجبود تبلیم کر کے انہیں سرچھمہ قدرت وطاقت سے موتی ہے کہ جن میں اور ارشاد ہوا: (ا) " اِ ذَوْ تَکِیداً اللّٰو بُنِی الّٰہُ عُوْ اُ مِن الّٰہِ بُنِی اللّٰہ کُوا وَ اللّٰہ کَا مُقالِم وَ اللّٰہ کُوا وَ ال

اعمال یعنی غیرخدا سے محبت اوران کی پیروی کا انجام دکھاے گا کہ جس پروہ کف افسوں ملتے رہ جا نمیں گے اور وہ ظالم اپنے اعمال کے نتیجہ میں ہمیشہ جہنم کی آگ میں جلتے رہیں گے جس سے بھی باہر نہ آسکیں گے۔

جنم: ظالمول كالدى طفكانه!

0''وَ مَاهُمُ بِخُرِجِيْنَ مِنَ النَّاسِ'' (اوروه جنهم سيمجي بابرند آسي كي)

یہ جملہ ان حضرات کے نظریہ وعقیدہ کی صرت نفی کرتا ہے جو کہتے ہیں کہ آخرت کا عذاب ہمیشہ باتی ندرہے گا بلکہ ختم ہوجائے گا، اس جملہ میں واضح طور پر بیان کیا گیا ہے کہ شرکین اور غیر خداسے مجت اور ان کی اطاعت کرنے والے بھی آتش جہنم سے نہیں نکل سکیں گے۔

# روایات پرایک نظر

#### جنگ جمل کے دن ، درس توحید

كتاب خصال، توحيداور معانى الاخباريس شرت بن بانى سے منقول ب:

(ان اعرابياً قام يوم الجمل الى امير المومنين عليه السلام فقال يا امير المومنين! اتقول ان الله واحد؛ قال، فحمل الناس عليه فقالوا: يا اعرابي اما ترئ ما فيه امير المومنين من تقسيم القلب؛ فقال امير المومنين: دعوه فأن الذي يريده الاعرابي هو الذي نريده من القوم، ثم قال: يا اعرابي! ان القول في ان الله واحد على اربعة اقسام: فوجهان منها لا يجوز ان على الله تعالى، ووجهان يثبتان فيه، فأما اللذان لا يجوز ان عليه فقول القائل واحديقصد به بأب الاعداد فهذا لا يجوز لان ما لا ثاني له لا يدخل في بأب الاعداد، اما ترئ انه كفر من قال انه ثالث ثلاثة؛ و قول القائل هو واحد من الناس يريد به النوع من الجنس فهذا ما لا يجوز لانه تشبيه و جل ربنا و تعالى عن ذلك، واما الوجهان اللذان يثبتان فقول القائل هو واحد ليس له في

الاشياء شبه كذلك ربنا ، وقول القائل انه عز و جل احدى المعنى يعنى به : انه لا ينقسم في وجود و لاعقل الا وهم كذلك ربنا)

جنگ جمل کے دن ایک اعرائی نے حضرت امیر المؤمنین کے پاس آکر کہا: آیا آپ اس بات کے قائل ہیں کہ ضدا

ایک ہے؟ لوگوں نے اس اعرائی کوڈا ثااور کہا کہ آیا تو اس وقت امام ہے اس طرح کے مسائل ہوچورہا ہے جبکہ آپ میدان

جنگ میں ہیں اور آپ گاذ بن جنگ کے مسائل وامور میں مصروف ہے! عمرامام نے لوگوں سے فرمایا کہا ہے کھے شہو جو بات

وہ پوچورہا ہے یہی تو ہم ان لوگوں (کہ جن ہے ہم جنگ کررہے ہیں) سے چاہتے ہیں اس کے بعدامیر المؤمنین نے فرمایا:

اے اعرائی! یہ کہنا کہ خداایک ہے اس کی چارصور تیں ممکن ہیں، جن میں دوصور تیں خدا کی بابت سے خیر کیر دوسورتیں خدا کی بابت سے خیر کیر دوسورتیں خدا کی بابت سے خیر کے کہ خداایک ہے اور وہ اعداد و شار اور تا کہا کہ کہا دوسورتیں خدا کی بابت سے خیر کے کہ خداایک ہے اور وہ اعداد و شار اور گئی ہیں بیک کہا کہ کہا کہ کہا کہ کہا کہ کہا کہ نہوں کے باب میں نہیں آتا آیا تو نے نہیں دوسری صورت یہ کہوگئی ہے کہ کہ خداایک ہے اور اس سے جن کی ایک نوع مراد وہ تی جو کہا کہ جنوں سے بالاتر ہے کہ اس کہا کہ ''ان ان ثالت ثالث ' ایک نوع مراد وہ تی بیک کہو کہ کہا کہ کہا کہ ''ارد یا کہ بیل کہ دوسری صورت یہ کہوگئی ہے کہ کہ خداایک ہے اور اس سے جن کی ایک نوع مراد وہ تیں ہی کہا کہ ''ارد یا کی بابت درست نہیں کے ونکا در ایس ای بیل ہو گئی جنوں کے کہ خدا ایک ہے کہ خدا ایک ہے کہ خدا ایک ہے اور اس سے بیر درست ہیں وہ یہ ہیں؛ پہلی صورت یہ کہوگئی ہے کہ کہ خدا ایک ہے اور اس سے ہوں وہ در اور عش وشعور کی دنیا میں قامل تقسیم کہوگئی چیز اس کی ہمسرنہیں ، دوسری صورت یہ کہوگئی ہے کہ خدا ایک ہے اور اس سے بیر مراد لے کہ وہ ''اصری المحقیٰ ہے کہ خدا ایک ہے اور اس سے بیر مراد لے کہ وہ ''اصری المحقیٰ ہے کہا تھی وہ وہ دو اور عشل وشعور کی دنیا میں قامل تقسیم خیریں۔۔۔۔۔ بال ہمارا پر وردگار ایسا ہی ہے!

ید دو صورتین جوحفرت امیر المؤمنین نے خدا کی وحدانیت کی بابت سیح و درست قرار دی ہیں بعینہ یہی مطالب آیت '' وَ اللّٰهُ كُنْهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ مَا '' کی تفسیر میں بیان کئے جانچے ہیں )

اس کے علاوہ حضرت امیر المؤمنین علی ، امام رضاً اور دیگر آئمہ اطہار کے بیانات وارشادات میں یہ جملہ بارہا دیکھنے کو ملتا ہے: ''ان ہو احد لا بالعدد'' (وہ ایک۔ یکٹا۔ ہے لیکن گنتی کے باب سے نہیں) اور یہ وہی مطلب ہے جو ذات احدیت کی بابت ذکر ہو چکا ہے کہ وہ یکٹا ہے ، اس کی ذات مطلق ہے اس لیے اسے گنتی میں کسی صورت سے شامل نہیں کیا جا سکتا۔

حضرت امام زین العابدین علیه السلام نے صیفہ کاملہ کی ایک دعامیں بیدالفاظ استعال کئے: 'لے وحدانیة العدد' اس کامعنی بیہ کہ اعداد و شار کا نقطہ و حدت تیرے اختیار و ملکیت میں ہے نہ بید کہ تو عددی ایک ہے کیونکہ عقلی دلائل اور آیات وروایات سے ثابت ہے کہ خدا کا وجود مقدس ہر طرح کی قید و شرط سے ماوراء و منزہ ہے لیتی وہ وجود ہی وجود ہے ، وجود محض ہے، اس کی ذات و حقیقت میں کسی بھی حوالہ سے تعدد و تکرر قابل تصور نہیں، (ممکن ہے ' لے وحد انیة

العدد'' كامعنى يه بوكه 'ايك' بون كي حقيقت تيرے لئے خاص ہاوريا بيكه ' يكائی' 'تجھ سے خصوص وخق ہے كيونكه حرف لاتم كاايك معنی اختصاص ہے، مترجم )

ظالم پیشوااوران کے پیروکار

کتاب "کافی"، "اختصاص" اورتفیر العیاشی می حضرت امام محر با قرعلیه السلام سے آیت وصن الناس من یتخذمن دون الله انداداً" کی تفیر میں منقول ہے آپ نے جابر سے ارشا وفرمایا: اے جابر! خداکی قتم! ان سے مراد ظالم پیشوا اور ان کے پیروکار ہیں، تفیر العیاشی میں ذکورہ روایت کے الفاظ یول ہیں: (والله یا جابر! همر آئمة الظلم و اشیاعهم) قتم بخدا اے جابر! ان سے مراد پیشوایان ظلم اور ان کے پیروکار ہیں۔

اس روایت کامعنی و مقصود سابقد بیانات سے بخولی واضح ہو چکا ہے اور امام کا بیفر مان کدان سے مراد ظالم پیشوا یا پیشوا یا پیشوا یا پیشوا یان ظلم ہیں تو بیز ریحت آیت کے الفاظ ' و کو یکر کی الّن بین ظلم ہیں تو بیز و کی بین کے الفاظ ' و کو یک بنائے ظالم کہا گیا ہے لہذا ان کے پیشوا کہ جن کی انہوں نے بیروی کی ظالم پیشوا یا فالم پیشوا یا فالم پیشوا یا کہ پیشوا کی پیشوا ہیں ، فالم پیشوا یا کہ پیشوا کی پیشوا ہیں ، فالم پیشوا کی پیشوا ہیں ،

بخيل شخص كابراانجام كتاب "كافى" مِن "كَنْ لِكَ يُرِيهِمُ اللهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَوْتٍ عَلَيْهِمْ" كَتَفْسِر مِن منقول بِ كدامام جعفر

صادق عليه السلام في ارشاد فرمايا:

(هو الذي يدع ماله لا ينفعه في طاعة الله بخلاً وَثمر يموت فيدعه لمن يعمل في طاعة الله وآلا في ميزان غيرة حسرة وقد كان طاعة الله الهال له وان كان عمل به في طاعة الله وآلا في ميزان غيرة حسرة وقد كان المال له وان كان عمل به في معصية الله قوالا في ذالك المال حتى عمل به في معصية الله) السيم وادوه فض عبد وابناهال جمع كرتار بهاور خداك راه مين فرج كري ياس كمعصيت مين ابناهال ودولت السياد كون كون كري ياتوده المعصيت مين المعصيت مين وقيامت كدن وه اس مال كودوسرول (ان فرج كري ياس كمعصيت مين وارد كا عمال مين ويكم كري وقوق كري وكله يتواس كامال ها، اورا كروه است خداكى معصيت مين فرج كري والول) كمعميت مين فرج كري وقوق يت بخش تب بحي وه اس بال كرمرت وافسوس كري والول) عمل المن في تنافي المنافي المنافي المنافي المنافي كري والمنافي كري والمنافية كري و

ای طرح کی روایت عیاشی ،صدوق" ،مفید اور طبری نے امام محمد باقر اور امام جعفر صادق علیه السلام کے حوالہ سے ذکر کی ہے، بہر حال کیدروایت ''انداؤ' کے معنی کی وسعت کو بیان کرتی ہے کہ جس کی بابت مربوط مطالب ذکر کئے جانچکے

بير-



## فلسفيانه بحث

''مجت''ایک ایی حقیقت ہے جس کا احساس ہم اپنے باطن و وجدان میں کرتے ہیں جیسا کہ غذا، عورت، مال ودولت، جاہ ووقاراورعلم سے محبت، یہ پانچ چزیں الی ہیں جن کی محبت ہمارے اندر ہمہ وقت موجود ہے اور یہ بات ہر طرح کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ ان تمام موارد میں محبت ایک ہی حقیقت رکھتی ہے، یہ سب ایک ہی حقیقت کی حامل محبت کے مصادیق ہیں، ایسانہیں کہ ان میں سے ہرایک کے ساتھ محبت مستقل معنی رکھتی ہو بلکہ سب میں ایک ہی حقیقت و معنی رکھتی ہے اس لیے کہا جا سکتا ہے کہ ان سب میں محبت مشترک معنوی ہے نہ کہ مشرک لفظی یعنی ایسانہیں کہ صرف لفظ 'محبت' میں ان کا اشتراک ہو بلکہ محبت کے معنے میں ان کا اشتراک ہو بلکہ محبت کے معنے میں ان کا اشتراک ہے۔

اب سوال رہے ہے کہ جب ان سب میں محبت ایک ہی معنی وحقیقت کی حامل ہے تو پھر پیر مختلف مصداق نوعی اعتبار سے قرق رکھتے ہیں پاکسی اور حوالہ ہے؟

اگرہم ان میں سے کی ایک کی بابت محبت کے بارے میں غور کریں۔ مثلاً غذا بھے پھل تو معلوم ہوجائے گا کہ اس (پھل) سے اس لیے ہم محبت کرتے ہیں کہ اس کا تعلق ہمارے بدن میں پائی جانے والی غذائی توت کے مل سے ہاورا گر اس قوت کا بیمل نہ ہوتا اور اس کے ذریعے انسان جسمانی کمال نہ پا تا تو ہر گز پھل سے محبت نہ کرتا اور 'محبت' پیدا ہی نہ ہوتی لہذا حقیقت میں محبت غذا کھانے والی قوت اور اس کے مل اور اس لذت کے سب سے ہواں توقت کے مل سے حاصل ہوتی ہے البتہ لذت سے ہماری مراو ذائقہ کی لذت نہیں کیونکہ قوت ذائقہ خود قوت تغذیبہ کی غلام ہے نہ کہ اس کی اصل، بلکہ لذت سے مراوہ فاص احساس اور خصوص رضاو خوثی ہے جوقوت تغذیبا پڑی مل سے حاصل کرتی ہے، یہی حال عورت سے محبت کی بابت ہے کہ اس میں بھی محبت ڈائوی حیثیت کی حال ہوتی ہے اور ہفتی مل اس قوت کا اثر و نتیجہ ہے جو حیوان میں پائی جاتی ہماری میں ہوتی ہوا کہ ان محبت نا اور محبت ہوا کہ ان وقت کو اللہ ہوتی ہے، بنابرایں بی شابت ہوا کہ ان دونو توں اور ان کے مالی موزی ہوا کہ والہ وقت ہوا کہ ان کے مالے والے در بلا وقت ہوں کہ بنا کہ ان دونو توں اور ان کے مالوہ و دیگر موارد و محب سے سات ان دونو توں اور ان کے مالی میں ہوتی ہوں اور ان کے مالوہ و دیگر موارد و معلی سے ان دونو توں اور ان کے مالی موزی ہوتی توں اور ان کے مالی ہوتی ہوئے ان کی بن ان کے علاوہ و دیگر موارد و معلی مارت ہوئی تورکیا جائے تو خدکورہ و اختمال ہرگز باتی نہیں رہتا اور واضح ہو جائے تو خدکورہ واختمال ہرگز باتی نہیں رہتا اور واضح ہو جائے تو خدکورہ واختمال ہرگز باتی نہیں رہتا اور واضح ہو

بنابرایں یہ مقیقت کھل کرسا منے آجاتی ہے کہ مجت انسان اور اس کے کمال کے درمیان ایک خاص تعلق اور مخصوص شعوری جاذبہ وکشش کا نام ہاور آثار و نتائج سے حاصل ہونے والے تجربات وعمین تحقیقات سے ثابت ہوچکا ہے کہ بیہ جاذبہ وکشش و گیر حیوانات میں بھی پائی جاتی ہے، اس کے ساتھ ساتھ سے تھی واضح ہوجاتی ہے کہ بیہ جاذبہ وکشش دراصل اس تا ثیر یا تاثر (فعل و انفعال) سے پیدا ہوتی ہے جے محب اپنے نعل اور اس کے اثر سے حاصل کرتا ہے اور اس کے نتیجہ میں و گیر امور مثلاً بھل ، عورت و غیرہ سے عجب ہوجاتی ہے، اور یہی کیفیت اگر حیوانات کے علاوہ دیگر موجودات میں پائی جائے لینی ان میں شعور کے ساتھ حصول کمال یا عطائے کمال قابل تصور ہوتو اس صورت پر بھی ' محبت' کا اطلاق ہوگا۔

اس کے علاوہ بیامر بھی قابل توجہ ہے کہ مجت چونکہ محب اور مجبوب کے درمیان ایک خاص وجودی تعلق وارتباط کا نام ہے اس لیے اگر معلول کہ جس کے ساتھ اس کی علت کی محبت وابستہ ہوئی ہے ذی شعور بوتو وہ اپنی علت سے محبت اپنے اندر (روح میں )محسوس کرے گا بشر طیکہ وہ صاحب نفس ہواور استقلال جو ہری رکھتا ہو۔

مذكوره بالاتمام مطالب سے درج ذیل نتائج حاصل ہوتے ہیں:

(۱)۔ محبت ایک خاص وجودی تعلق ومخصوص جاذبہ وکشش ہے جو کمال پیچانے والی علت اور کمال حاصل کرنے والے معلق کے درمیان پائی جاتی ہے (یاان جیسے علت ومعلول کے درمیان موجود ہوتی ہے) ای وجہ ہے ہم اپنے افعال سے محبت کرتے ہیں کہ وہ ہمارے حصول کمال کا ذریعہ ہیں اورائ طرح اپنے افعال سے تعلق رکھنے والی ہر چیز سے بھی معرف محبت کرتے ہیں مثلاً وہ غذا جو ہم تناول کرتے ہیں، یبوی کہ جس سے استمتاع کرتے ہیں، مال ودولت کہ جے اپنے مصرف میں لاتے ہیں، جاہ ومقام کہ جس سے استفادہ کرتے ہیں، اپنے محن کہ جو ہم پراحسان کرتے ہوئے ہیں، کچھ عطا کرتا ہے،

استاد که جوتعلیم دیتا ہے، دہبرور ہنما کہ جو ہماری رہبری کرتا ہے، مددگار ومعاون جو ہماری مددونسرت کرتا ہے، شاگر دکہ جو ہم سے علم حاصل کرتا ہے، خادم کہ جو ہماری خدمت گزاری کرتا ہے یا ہروہ شخص جو کسی بھی حیثیت وصورت میں ہماری اطاعت و فرمانبر داری کرتا ہے، تو ہم ان سب سے عبت کرتے ہیں اور ہرا یک سے عبت ایک مستقل عنوان رکھتی ہے تو ریسب محبت کی مختلف شمیں ہیں جن میں سے بعض فطری طبیعی ، بعض خیالی وتصوارتی اور بعض عقلی ہیں۔

(۲)۔ مجت مختلف مراتب رکھتی ہے کہ ان میں سے بعض شدید اور بعض ضعیف ہیں کیونکہ۔۔جیبا کہ بیان ہو
چکا ہے کہ۔۔ مجت ایک خاص وجودی تعلق وار تباط سے عبارت ہے اور ' وجود' شدت وضعف کے لاظ سے مختلف مراتب
رکھتا ہے، اور یہ بات بھی واضح طور پرمعلوم ہے کہ جو وجودی تعلق علت تامہ اور اس کے معلول کے درمیان پا یا جاتا ہے وہ اس
تعلق سے بہت مختلف ہے جوعلت نا قصہ اور اس کے معلول کے درمیان ہے اور دو مری جانب میر جھی ثابت ہے کہ وہ کمال کہ
جس کے سبب سے مجت پیدا ہوتی ہے اس کی گئشمیں ہیں: پھھٹر وری ولازی اور پھھ غیر ضروری و غیر لازی ہیں، پھھا ہم
وار پھھ غیرا ہم ہیں، پھھ مادی ہیں مثلاً غذا وغیرہ اور پھھ غیر مادی ہیں مثلاً علم ودانش، بنابرایں بینظر بیغلط ہے کہ مجت صرف
مادی امور میں ہوتی ہے غیر مادی امور میں نہیں، اور بیجی غلط ہے۔۔ جیبا کہ بعض حصرات کہتے ہیں۔۔ کہ اصل و اساس غذا ہے اور باتی سب محبتوں کی بازگشت اس کی طرف ہے یا جیبا کہ بعض حصرات کہتے ہیں کہ اس کی اصل جنہ کی اصل و اور باتی اقدام کی بازگشت اس کی طرف ہے۔ یا جیبا کہ بعض حصرات کہتے ہیں کہ اس کی اصل جنہ کی اس کی اور باتی اقدام کی بازگشت اس کی طرف ہے۔ یا جیبا کہ بعض حصرات کہتے ہیں کہ اس کی اصل جنہ عمل ہیں اور باتی اقدام کی بازگشت اس کی طرف ہے۔

(۳)۔ خداوند عالم ہر لحاظ سے قابل محبت ہے کیونکہ وہ ذاتا صاحب کمال ہے، اس کا کمال لا متاہی و لامحدود ہے، اس کے علاوہ جس کمال کا بھی تصور کریں وہ متناہی ومحدود ہے اور بیرواضح حقیقت ہے کہ ہر متناہی اپنے وجود میں لامتناہی ذات سے وابستہ ہے اور یہی امر، دائی ونا قابل زوال محبت کا سرچشمہ ہے اور پھر ذات حق تعالیٰ ہمارا خالق وآفریدگاراور ہمارا محسن ہے، وہ ہمیں لامتناہی و بے شار اور دائی نعتیں عطا کرنے والا ہے اس لیے ہم اس سے محبت کرتے ہیں کیونکہ ہم ہر نعمت عطا کرنے کی وجہ سے مجبت کرتے ہیں۔

(۴)۔ چونکہ مجت ایک وجودی تعلق وربط سے عبارت ہے اور وجودی را بطے اپنے موضوع کے وجود سے باہر نہیں ہوتے بلکہ اس کے وجودی مراتب ودرجات میں شار کئے جاتے ہیں البذارین تیجہ حاصل ہوتا ہے کہ ہر چیز (صاحب وجود) اپنے آپ سے مجت کرتی ہے، اور چونکہ کی چیز سے مجت اس کے متعلقات اور اس سے وابستہ ہر چیز سے مجت کا سبب ہوتی ہے اس لیے وہ اپنے وجودی آثار سے بھی محبت کرتی ہے، بنابرایں میتا بت ہوا کہ خدا اپنی مخلوقات سے محبت کرتیا ہے کیونکہ اسے اپنی ذات سے مجت کرتیا ہے کیونکہ اسے اپنی ذات سے محبت کرتیا ہے کہ اسے اپنی ذات سے مجت کرتیا ہے کہ اسے اپنی ذات سے وابستہ ہیں) اور وہ اپنی مخلوق سے اس لیے بھی محبت کرتیا ہے کہ مخلوق نے اس کے انعامات اور اس کی ہدایت کو قبول و تسلیم کیا ہے۔

(۵)۔ محبت کے باب میں شعور وعلم کی ضرورت اس کے مصداق کی بابت ہوتی ہے در نہ محبت در حقیقت وجودی ارتباط کے سوا کے ختیب جو کہ شعور وعلم سے ماوراء و بے نیاز ہے، بنابرایں بیٹابت ہوا کہ طبیعی قو تیں وصلاحتیں کہ جوشعور وعلم سے

خالى بوقى بين وه بحى البيخ آثار وافعال سے مجت كرتى بين \_

(٢)۔ مذكوره تمام مطالب سے بينتيجه حاصل موتا ہے كەمجىت ايك الىى حقيقت ہے جوتمام موجودات ميں پائى ا جاتى ہے (خداوندعالم اورذى شعوروغيرذى شعورموجودات بھى اس ميں شامل ہيں)،

## دوسرى فلسفيانه بحث

''عذاب'' کے بارے میں اہل تحقیق مختلف آراء ونظریات رکھتے ہیں اور عقلی دلائل وظواھرالفاظ کی روشیٰ میں اس کی بابت دونظریات پائے جاتے ہیں: ایک میدکہ عذاب ہمیشہ رہے گا اور دوسرا میدکہ تم ہوجائے گا۔

لیکن حقیقت امریہ ہے کہ قر آن مجید میں واضح طور پرعذاب کے دائی ہونے کو بیان کیا گیاہے چنانچہ زیر بحث آیت (۱۲۷) میں صرح الفاظ میں ذکر ہوا:

" وَمَاهُمُ بِخُرِجِيْنَ مِنَ النَّاسِ" (وه برگز آتش جَنِم سے بابر نیس آئی گے)

یقرآنی نص ہے، ای طرح آئمداہل بیت علیم السلام کی متعددروایات سے اس کی تائید ملتی ہے کہ عذاب دائی ہوئے ہوئے ہوئے ہوگا، اور اہل بیت علیم السلام کے علاوہ دیگراسناد سے جوروایات اس باب میں وارد ہوئی بیں ان میں عذاب کے منقطع ہوئے اور ختم ہوجانے کا اثبات اور خلود و ہمیشہ باتی رہتے کے نفی ہوئی ہے لیکن چونکہ یہ بات قرآنی نفس وواضح بیان کے صریح خلاف ہے اس لیے ان روایات کی کوئی حیثیت باتی نہیں رہتی ۔

ابرے عقلی دلائل! توان کی بابت ہم آیت مبارکہ: '' وَاتَّقُوْا یَوْ مَالَّا تَجُوْرِیْ نَفْسَ عَنْ نَفْسِ شَیْبًا''
(سورہ ء بقرہ آیت ۴۸) کی تفیر میں بیان کر چکے ہیں کہ معاد کے بارے میں جو پھی شریعت میں بیان کیا گیا ہے اس کی تفصیلات اور جز کیات کو عقلی استدلال اور دلائل و براہین سے ثابت نہیں کیا جا سکتا کیونکہ ہماری عقل جڑ کیات اور معاد کی بابت صرف ایک ہی راستہ ہے اور وہ یہ کہ جو پھی رسول صادق حضرت پنج برگنے وی بار یکیوں کو بچھنے سے قاصر ہے لہذااس کی بابت صرف ایک ہی راستہ ہے اور وہ یہ کہ جو پھی رسول صادق حضرت کی محداقت کا کے حوالہ سے ہمیں بتایا ہے اس کی تقدر بی کریں کیونکہ عقلی دلائل سے اسی راستہ کے جو نے اور آئحضرت کی صداقت کا شوت ماتا ہے۔

اور جہاں تک ان عقلی وروحانی نعمتوں وعذاب کا تعلق ہے جوٹنس کے ایچھے اخلاق یا برے اخلاق وعادات سے متصف ہونے کی وجہ سے اسے حاصل یا لاحق ہوتے ہیں یا ایچھے و برے حالات واحوال سے متصف یا دو چار ہونے کے سبب پیدا ہوتے ہیں کہ بیتمام احوال واستعدادت ان فتیج یا

حسن صورتوں کی وجہ سے ہیں جونفس میں یائی جاتی ہیں یااس پرعارش ہوتی ہیں یعنی اپنی اصل حقیقی صورتوں کے ساتھ (خواہ وہ صورتیں اچھی ہوں یابری) صفح نفس پر ظہور پذیر ہوتی ہیں کنفس ان میں سے اچھی صورتوں سے متنعم (لطف اندوز) ہوتا ہے بشرطیکہ ذاتاً سعاد تمند ہواور بری صورتوں سے معذب (پریشان واذیت کا شکار) ہوتا ہے خواہ ذاتاً سعاد تمند ہویاشقی و بد بخت! اگروہ برے اخلاق وعادات نفس میں راسخ نہ ہوں اور ذا تااس سے ہمرنگ نہ ہوں تو یقیناایک وقت ایسا آئے گا کہوہ ان سے چھٹکارا یا لے گااوروہ عادات وبرے اخلاق ختم ہوجا سی کے کیونکہ اس طرح کی جبری وعارضی کیفیات کثیراوردائی نہیں ہوتیں بلکہ زوال پذیر ہوتی ہیں اور بیلنس جو کہ ذاتا سعاد تمند ہے اور ان نامطلوب وزوال پذیر بری وشقاوت آمیز عادات واخلاق سے دو چارہو چکا ہے ان سے نجات پالے گامثلاً گناہ کا ارتکار بکرنے والے مؤمنین کے نفوس! تو وہ یقینا شقاوت آمیز کیفیتوں سے چھٹکارا یالیں گے،لیکن اگر بری عادات واخلاق نفس میں رائخ موجا نمیں یہاں تک کنی صورتیں یا نئ صورتوں کی مانند ہو جائیں تو اسے ایک جدید نوع میں ڈھال دیں گی جیسے' دبخیل انسان' کہ' دبخل' اس طرح اس کی انمانیت کی ایک صورت بن جاتا ہے جیسا کہ ونطق" اس کی حیوانیت کے ساتھ اس کی ایک صورت و بڑے ہے کہ اس کے حواله سے وہ 'حیوان' کی ایک مخصوص نوع وقتم (انسان) قرار پایا ہے اس طرح ' ' بخیل انسان' بھی''انسان' کی ایک مخصوص نوع ونشم بن گیا، ( جس طرح ' محیوان' کے مفہوم میں انسان اورغیرانسان شامل تنصے اور ' نطق' 'کی وجہ سے انسان کو ''حیوان ناطق'' کہا گیا جس سے وہ غیرانسان سے مختلف ہوکر''حیوان'' کی ایک خاص قسم بن گیا ای طرح'' انسان'' کے مفہوم میں بخیل اور غیر بخیل شامل مصلیکن ' بخل' کے عارض ولاحق ہونے کی وجہ سے ' بخیل انسان' کے نام پر'' انسان' کی ایک قسم بن گئی که د بخل ، جس کی پیچان اور ذات انسانی کا حصه بن گیا) اوراب بیشم بمیشدا پنی مستقل وجودی حیثیت کی حامل رہے گی لہذا وہ سب کام جونفس میں راسخ نہ ہوتے ہوئے جری طور پراس سے سرز د ہوں گے وہ ان سے متالم ہوگا کیونکہ وہ سب اس کی مخصوص نوع ( بخیل انسان ) کی بنیاد پر وجود میں آتے ہیں نہ کہ سی اور عامل کے نتیجہ میں!اس لئے جب تک وہ بنیادموجود ہوگی اس سے اس طرح کے امور وافعال سرز دہوتے رہیں گےجن سے وہ متالم ہوگا، ایسے تحض کی مثال کہ جواینے بی اندر پائی جانے والی وجودی صورت کے سبب الم انگیز امور کے وجود میں آنے سے متالم ہوتا ہے اس مخف جیسی ہے جو "مالیخولیا" اور ہمیشہ خیالات کی ونیا میں گم رہنے کے مرض کا شکار ہوتا ہے کہ ہروقت اس کی قوت خیال سے الیم ہولناک صورتیں لکتی رہتی ہیں جن سے وہ متالم و پریشان ہوتا ہے اور ایسے تصورات اس کے دماغ پر چھائے رہتے ہیں کہ وہ ہرآ ن این آپ کوان کے اثرات کی زدمیں سمجھتے ہوئے مثالم ومعذب ہوتا ہے اور بیسب اس کے نفس ہی کی کار آرائیاں ہیں اس میں کسی بیرونی عامل کے جبر کا کوئی دخل نہیں کیونکہ اگروہ صورتیں اس کے بیار مزاج سے ہمرنگ نہ ہوتیں تو وہ بھی انہیں وجود میں ندلاتا۔ بنابرایں و وضح اگر چیان صورتوں کی بابت اس لیے متالم نہیں ہوتا کدان کی شبت اس کی طرف ہے اور ان کے وجود میں آنے کاسرچشمہ وہ خود ہی ہے بلکہ وہ اس لئے متالم ہوتا ہے کہ فقاب ایک ایس چیز ہے جس سے ہرانسان فطری طور پرنفرت كرتا ہے اور جب اس ميں مبتلا ہوجاتا ہے تو اس سے نجات پانے كاخوا مال رہتا ہے، بيربات بعينه ان خوفاك امور

اور ہولناک و ناپندیدہ صورتوں کی بابت صادق آتی ہے جن سے عالم آخرت میں شقی و بد بخت انسان دو چار ہوگا کہ وہ سب خوداس کی ابنی کار آرائیوں کے نتائج ہیں اور انہیں''عذاب''سے تعبیر کیا جاتا ہے، لہٰذابہ ثابت ہوا کہ ذا تاشقی و بد بخت انسان ہمیشہ اور بھی ختم نہ ہونے والے''عذاب'' میں مبتلا ہوگا۔

اس مقام پرچنداعتراضات بیش کئے گئے ہیں جو کہ واضح طور پر غلط و نا درست ہیں ، ذیل میں وہ اعتراضات اور ان کے جوابات ذکر کئے جاتے ہیں ملاحظ فر مائیں: م

يبلااعتراض:

خداوندعالم نہایت وسیع رحمت والا ہے،اس کی رحمت کی کوئی حدوا نتہا نہیں تو اس وسیع ولامتنا ہی رحمت کے ہوتے ہوئے یہ کیونکرممکن ہے کہ وہ ایک الیم مخلوق پیدا کر ہےجس کا انجام کار ہمیشہ کا عذاب ہو؟

دوسرااعتراض:

''عذاب''ای صورت میں عذاب ہوتا ہے جب وہ طبیعت کے ناموافق ہواوراس سے ہمرنگ نہ ہو کہ اس صورت کو''قسر'' (جبر) کہاجا تا ہے اور چونکہ جبر کو دوام حاصل نہیں ہوتا اس لیے ہمیشہ کے عذاب کا تصور کیونکر ممکن ہے؟ تیسر ااعتراض:

بندہ جو گناہ بھی کرتا ہے اس کی حدوا نتہا ہوتیہ ہے ،کوئی گناہ لامحدود وغیر متنا ہی نہیں ہوتا ،للہذا ریکوئرمکن ہے کہ اس کی سز ادائمہ ولا متنا ہی ہو؟ ......

چوتھااعتراض:

عالم جستی کے نظام میں اہل شقاوت و معصیت کارلوگوں کی خدمات اہل سعادت واطاعت گرار حضرات سے کم نہیں کہ اگروہ (اہل شقاوت) نہ ہوں تو اہل سعادت اس وسیج نظام کا نئات میں سعادت کی منزل تک نہیں پہنچ سکتے ، تو ایی صورت حال کے پیش نظران کا بمیشہ کے عذاب سے دوچار ہونا کس طرح ممکن ہے؟

يانجوال اعتراض:

"غذاب" در حقیقت معصیت کاراور خدا کے احکامات اور اوامر و نواهی کی نافر مانی کرنے والوں سے انتقام کی ایک صورت ہے اور" انتقام" اس نقصان کی تلافی کے لیے ہوتا ہے جومعصیت و نافر مانی کرنے والا انتقام لینے والے طاقتور کو پہنچا تا ہے جبکہ خدائے قدوس کی بابت اس طرح کا سوچنا ہرگز درست نہیں کیونکہ وہ غنی مطلق ہے، ہر چیز اور ہرایک سے بے پہنچا تا ہے کہ وہ کسی کو نیاز ہے، اسے کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتا اور اس کے خزانہ قدرت میں ہرگز کوئی کی نہیں آ سکتی تو یہ کیونکر ممکن ہے کہ وہ کسی کو عذاب میں بنتا کرے۔۔اس سے انتقام لے اور اپنی کی وثقصان کی تلافی کرے۔۔اور وہ بھی ہمیشہ کا عذاب؟

یہ پانچ اوراس طرح کے دیگراعتراضات' میشہ کے عذاب' کی بابت پیش کئے گئے ہیں لیکن' وائی' اور ہمیشہ کے عذاب کی بابت ہم جووضاحت کر چکے ہیں اس کی روشی میں ان تمام اعتراضات کا نادرست ہونا ثابت ہوجا تا ہے کیونکہ

"ميشه كاعذاب" (العذاب الخالد) دراصل شقاوت كي صورت كأبيك اثر ونتيجه بي جوشقي انسان كي لوح نفس يرشب بهوجاتي ہے لہذا جب کوئی انسان ذا تأشقی ہوجائے تواس کی ذاتی شقاوت اس میں پائی جانے والی وجودی صلاحیتوں کی بنیاد پرالی عملی صورتوں کی شکل میں ظاہر ہوتی ہے جواس سے ہمرنگ ہوں اور اس کی سٹٹے استعداد کے مناسب ہوں ، بنابرایں بیروال بیجا ہے کہاں کی ذاتی شقادت کے ملی آثار کیوں ظاہر ہوئے اور وہ ان آثار کے نتائج سے کیوں دوچار ہوا کیونکہ اس کی ذات میں یائی جانے والی شقاوت اس کی وجودی صلاحیتوں کے امتزاج سے جن آثار کوجنم دیتی ہے وہ ان سے ہرگز اپنا دامن نہیں بچا سكا بلكدوه ان آثارونا رجي مرحال مين اور برمورومين دوجار بوكا كيونكدان كاسر چشماس كي قوت اختيار بادرييصورت حال بعینہ اس طرح ہے جیسے کسی انسان کے بارے میں اس وقت ریسوال کیا جائے جب اسے انسانی صورت حاصل ہو چکی ہو ("انسان" ہو) كماس سے انساني افعال كيوں مرز دہوتے ہيں؟ پيسوال ہرگزمعقول نہ ہوگا اى طرح ذاتى شقاوت كے آثار و نتائج کہ جن میں سے ایک'' ہمیشہ کا عذاب'' بھی ہے کی بابت بھی بیسوال درست نہیں کیونکہ وہ (ہمیشہ کا عذاب) ذاتی شقاوت کہ جس کی بازگشت انسان کے اپنے ' اختیار' کی طرف ہے کا نتیجہ اور اس کالازی امر ہے، اس لیے وہ تمام اعتراضات جود ہمیشہ کے عذاب'' (العذاب الخالد) کی بابت پیش کئے گئے ہیں وہ نا درست ہیں۔

ببرحال بيهان ياخ اعتراضات كاجمالي وجامع جواب،اب برايك كاتفصيلي جواب ملاحظه موا

يهلياعتراض كاجواب:

جہاں تک خداکی رحمت کا تعلق ہے تواس کی بابت عرض ہے کہ جب " رحمت" کی نسبت خدا کی طرف ہواور کہا جائے کے "خدار حت والا ہے" تواس میں" رحت" سے مرادر حمد لی اور زم مزاجی نہیں ہوتی کیونکہ بید رحمہ لی وزم مزاجی ) مادہ و جسم سے تعلق رکھنے والے امور ہیں جبکہ خداوند عالم مادہ و مادیات اورجسم وجسمانیات سے پاک ومنزہ ہے بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ وہ ہر محض میں پائی جانے والی ذاتی صلاحیتوں اور استعداد واہلیت کی بناء پراسے فیض پہنچا تا ہے لینی جس میں جنتی اہلیت وصلاحیت ہوتی ہےاس کےمطابق اسے اپنی عنایتوں سے نواز تا ہے کیونکہ ہر مخص اپنی استعداد واہلیت اور بھر پور صلاحیتوں کی بنیاد پریہ چاہتا ہے کہ اسے اس کی استعداد وصلاحیت کےمطابق عطا کیا جائے لہذاوہ زبان حال ہی سےعنایات الہیہ کا طالب ہوتا ہے گویااس کی وجو دی صلاحیتیں در رحمت الہی پرآ کرعطائے فیوضات کی التجاکرتی ہیں اور خداوند علم کی طرف سے اس پرعنایتوں کی بارش ہوتی ہےاوراسے وہ سب پچھل جاتا ہے جواس کی استعددادواہلیت کے مطابق ہو۔

يهال بدامرقابل توجه بے كو ورحت كى دوتشميں ہيں: (١) عام رحمت ، (٢) خاص رحت ، عام رحمت سے مراد ہر چیز کواس کی استعداد اور اہلیت کے مطابق نعت وجود وہتی عطا کرنا ہے اور خاص رحمت سے مراد ہر چیز کواس کی استعداد و اہلیت کےمطابق نعت ہدایت وسعادت (ہدایت بسوئے توحیداورسعادت تقرب البی) عطا کرناہے،اور جہاں تک کسی کو صورت شقاوت عطا کرنے کا تعلق ہے کہ جس کالازمی اثر ونتیجہ بمیشہ کاعذاب ہے توریجی انسان کی اس بھر پوراستعداد کی وجہ

سے ہوتا ہے جواس نے حاصل کی ہواس لیے اسے صورت شقاوت عطا کرنا خدا کی عام رحمت کے منافی نہیں بلکہ اس کا حصہ ہے لیکن جہاں تک خاص رحمت کا تعلق ہے تواس کی بابت ہرگز بیہ مقول نہیں کہ وہ اسے حاصل ہو جواس کے حصول کی صلاحیت نہیں رکھتا بلکہ اس کے دائر ہ عمل سے باہر ہے ۔ بنا برایں بیہ کہنا درست نہیں کہ دائمی عذاب رحمت کے منافی ہے کیونکہ اگر رحمت سے عام رحمت مراد لی جائے اس سے ہرگز منافی نہیں بلکہ اس کا ایک مصداق ہے اور اگر خاص رحمت مراد لی جائے اس صورت میں بھی اس کے منافی نہیں کیونکہ اس سے شقاوت و عذاب کا کوئی تعلق و ربط ہی نہیں بلکہ اس کا مورد ہی بھی اور ہے ۔ اس کے علاوہ اگر اس اعتراض کو حق و درست تسلیم کر بھی لیا جائے تو بیصرف دائمی عذاب ہی سے خصوص نہیں ہوگا بلکہ عارضی وختم ہوجانے والے عذاب بلکہ دنیا وی عذاب پر بھی وارد ہوگا۔

#### دوسرے اعتراض کا جواب:

#### تيسر \_ اعتراض كاجواب:

''عذاب' در حقیقت ان ناپند یده آثار سے عبارت ہے جوابیخ مسلم حقیق دواقعی موضوعات پر متر تب ہوتے بیل بعنی بار بارگناه ومعصیت جو کہ یقینا محدود بین کاارتکاب کرنے سے قس میں ایک صورت شقاوت پیدا ہوجاتی ہے گویاوہ محدود محصیتیں ہی دراصل اس صورت شقاوت کے وجود میں آنے کی ملتیں ہیں اور پھراس صورت شقاوت کے نتیجہ میں ایسے ناپند یده آثار اللی صورت شقاوت کے نتائج ہیں جوشقی انسان ناپند یده آثار اللی صورت شقاوت کے دجود میں آنے کی علتیں اور کی لوح ذات پر شبت ہو پھی ہوتی ہے نہ کدان محصیتوں کے آثار کہ جواس صورت شقاوت کے دجود میں آنے کی علتیں اور محدود ہیں البند اللی سوال کی گئوائش ہی باقی نہیں رہتی کہ محدود و متناہی محصیتوں کے آثار دنتائج لا محدود و المتناہی کیونکر ہو سکتے ہیں؟ جیسا کہ صورت انسانیت کی بابت بھی بہی بات صادق آتی ہے کیونکہ چندم قررہ محدود علتیں ''مادہ'' کے صورت انسانیت طاہر ہوتے ہیں واجود ہیں آجا تا ہے تو اس سے ہمیشہ کے لیے آثار انسانیت طاہر ہوتے میں ذھل جانے کا سبب بنتی ہیں اور جب'' انسان' وجود میں آجا تا ہے تو اس سے ہمیشہ کے لیے آثار انسانیت طاہر ہوتے ممکن نہیں کہ علت تو باقی ہوئیکن معلول باقی نہ ہولہذا جب تک صورت انسانیت موجود ہوگی اس کے آثار تاریک موجود و باقی رہیں گار سے ممکن نہیں کہ علت تو باقی ہوئیکن معلول باقی نہ ہولہذا جب تک صورت انسانیت موجود ہوگی اس کے آثار تاریک موجود و باقی رہیں؟

### چوتھاعتراض کاجواب:

جہاں تک خدمت وعبودیت کاتعلق ہے تو رحت کی طرح اس کی بھی دوشمیں ہیں: عام عبودیت اور خاص عبودیت!
عام عبودیت سے مراد سرچشمہ و جودوہ ستی ( ذات پر ور دگار ) کے حضور و جودوہ ستی کے حوالہ سے خضوع اور قبول صورت و جودی ، اور خاص عبودیت سے مراد اقرار توحید کے بعد تعلیمات الہید کاعملی اتباع ہے، اور ان دونوں عبودیت جو کہ نظام ہتی میں مناسب و موزوں برناء مقرر ہے اور ہرایک کا نتیج بخصوص رحمت سے عبارت ہے اور وہ یوں کہ عام عبودیت جو کہ نظام ہتی میں انجام دی جائی جائی ہوں کہ عام عبودیت ہوں کہ دونوں عام رحمت کا حصہ ہیں جبکہ خاص عبودیت کی جزاء خاص رحمت ہے جو کہ اخروی نفست اور بہشت بریں سے عبارت ہے، بنابرایں اگراس کا حصہ ہیں جبکہ خاص عبودیت کی جزاء خاص رحمت ہے جو کہ اخروی نفست اور بہشت بریں سے عبارت ہے، بنابرایں اگراس اعتراض کو درست تسلیم کرلیا جائے تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ معصیت کاروں کے لیے ند دنیا میں کوئی عذا ب بے نہ آخرت میں اور نہی کارض عذا ب بے نہ آخرت میں اور نہی ماضی عذا ب بے نہ آخرت میں اور نہی دنیا واقع خردائی عذا ب بی نو کہ ہوجائے اور نہی دنیا واقع خردائی عذا ب بی نوی موائے اور نہی عارضی عذا ب بے نہ دائی ! جو کہ ہرگر شیحے نہیں۔ ( لینی دنیا واقع خرت دونوں میں عارضی وغیردائی عذا ب کی نفی ہوجائے گیں)

## يانچويں اعتراض كاجواب:

دائی عذاب کی بابت آپ آگاہ ہو چکے ہیں کہ اس کی نسبت اس صورت شقاوت کی طرف ہے جوانسان میں پیدا

ہوجاتی ہے اور خدا کی طرف اس کی نسبت اس حوالہ سے ہے جوتمام موجودات عالم کے وجود کی ذات احدیت کی طرف نسبت کا حوالہ ہے نہ کدا نقامی طور پر اور دل کی نشفی کے لیے، جو کہ خدا کی بابت ناممکن ہے! البتہ اگر انقام سے مرادوہ سخت سز ااور مشقت آمیز کیفر کر دار ہو جو مولا و آقا اپنے غلام کو نافر مانی وسرکشی کے ارتکاب اور تھم عدولی و تمرد کی بناء پر دیتا ہے تو یہ بات خدائے قدوس کی بابت درست ہے کہ وہ اپنے سرکش و نافر مان بندول کو سخت ترین سزاد ہے گا اور اس طرح کی سزا کو ''انقام'' یا بدلہ لینانہیں کہا جا سکتا، بنابرایں اگر اس یا نچویں اعتراض کو درست تسلیم کرلیا جائے تو اس سے دنیا و آخرت کے دائی وغیر دائی جمر مذاب کی فی ہوجائے گی ، جو کہ ہرگر صحیح نہیں۔

# قرآن واحادیث کے حوالہ سے ایک بحث (سابقہ بحث کا تکمیلی حصہ)

واضح رہے کہ' دائمی عذاب' پر کیے جانے والے اعتراضات کے جوابات میں جوبنیا دقائم کی گئ ہے اور جواسلوب وروش اختیار کی گئی ہے اس کی اصل واساس قرآنِ مجید اور احادیث وروایات میں موجود ہے، مثال کے طور پر درج ذیل آیت مبارکہ ملا خطہ ہو:

سورهءاسرى آيت • ٢:

"مَنْ كَانَ يُرِيْدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَالَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَنْ ثُرِيْدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ "يَصْلَمْهَا مَلْمُومًا مَّلُمُومًا صَّلَحُومًا ۞ وَ مَنْ آبَادَ الْأَخِرَةَ وَ سَلَى لَهَا سَعْيَهَا وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فَاوَلَبِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَكُومًا ۞ كُلَّائُمِنَّ لَمَؤُلَا ءِ وَ هَوُلَا ءِ مِنْ عَطَآءِ مَرْبِكَ \* وَ مَا كَانَ عَطَآءُ مَرْبِكَ \* وَ مَا كَانَ عَطَآءُ مَرْبِكَ مَحْطُومًا "--،

(جود نیا ہی کا انعام چاہے گاتو ہم اسے اس میں سے جو چاہیں گے اور جسے چاہیں گے جلدی دے دیں گے پھر ہم اس کے لئے جہنم مقرر کریں گے جس میں وہ ذلت وخواری کے ساتھ پیچار گی کے عالم میں داخل ہو گا اور جو شخص آخرت کی جزا چاہے گا اور اس کے حصول کی بھر پورکوشش کرے گا جبکہ وہ باایمان ہوتو ایسے لوگوں کی کوشش قابلِ تشکر ومقبول ہوگی ، اور ہم ان کی مدد بھی کرتے ہیں اور یہ تیرے پروردگار کی عطاء وعنایت ہے کہ ہم ان کی بھی مدد کرتے ہیں اور تیرے رب کی عطاو عنایت کا دروازه کسی پر بندنیس (کوئی اس کی عنایت سے محروم نیس)

اس آیت میں عذاب، اور تفکر (ثواب) دونوں کو عطیہ ورحمت الہی سے تعبیر کیا گیاہے اور یہ بیان کیا گیاہے کہ ان دونوں کا وجود میں آنا بندوں ہی کے ارادہ وکوشش پر موقوف ہے، اور یہ بعینہ وہی اسلوب وروش ہے جے ہم نے زیر نظر اصل مسئلہ اور اس پر ہونے والے اعتراضات کے جوابات میں اختیار کیاہے،۔

بہر حال اس موضوع سے تعلق رکھنے والی اور اس اسلوب وطرز تفکر کے بیان پر مشمل متعدد دیگر آیات بھی موجود ہیں جن کی بابت ان کے موزوں مواردومقامات پر بحث و گفتگو کی جائے گی انشاء اللہ تعالیٰ۔

## آيات ۱۲۸ تا ۱۷۱

- آيَّةُ عَاالتَّاسُ كُلُوْا مِمَّا فِي الْرَسْ حَاللًا طَيِّبًا وَ لا تَتَبِعُوا خُطُوتِ الشَّيُطْنِ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال
  - واتَّمَايَأُمُرُكُمُ بِالسُّوْءِ وَالْفَحْشَاءِ وَ أَن تَقُولُوْا عَلَى اللَّهِ مَا الاتَّعْلَلُوْنَ @
- وَاذَا قِنْكُ لَهُمُ التَّبِعُوامَا آنُوزَ لَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُمَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ ابَاءَنَا اللهُ عَالُوا بَلْ نَتَبِعُمَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ ابَاءَنَا اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ ابَاءَنَا اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ ابَاءَنَا اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ ابَاءَ نَا اللهُ عَلَيْهِ ابْرَاءَ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ
- وَ مَثَلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَا عَ
   وَ مَثَلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَا عَ
   وَذِنَ آعً صُمُّ اللَّمُ عُنِي فَهُمُ لَا يَعْقِلُونَ @

## تزجمه

۰ (۱۲۸) اسے لوگواز مین میں جو چیز میں موجود ہیں ان میں سے جوطال اور پاک ہے اسے کھا وَ اور شیطان کے نفش قدم پر نہ چاو کہ وہ تہمار اواضی و شمن ہے''۔

۰ (۱۲۸) ۱۰ (ترغیب ولا تاہے) جو بر ہے اور فتیج و غلط ہیں اور (تم سے کہتا ہے کہ) تم جس بات کا علم نہیں رکھتے ہو اس کی نسبت خدا اور فتیج و غلط ہیں اور (تم سے کہتا ہے کہ) تم جس بات کا علم نہیں رکھتے ہو اس کی نسبت خدا کی طرف دے دو''

۰ (۱۲۹) ۱۹۲۵ ۱۹ میں کہ جو کچھ خدا نے نازل فر بایا ہے اس پر عمل کروتو وہ کہتے ہیں کہ تم تواسی رستہ پر چلیں گے جس پر ہم نے اپنے باپ وادا کود کھا ہے، آیاان کے آبا وَ واجدادا لیے نہیں کہ کہ نہ تو پھی تھے ہو جور کھتے ہیں اور نہ ہی ہدایت یا فتہ ہیں'' (آیا اگران کے باپ دادا ناسمجھ و گراہ بھی موں تب بھی وہ ان کی ہیروی کریں گے؟)

۱ (۱۷۱) ۱ سے ہے جسے کوئی شخص جانورں کے پیچھے ذور زور سے چانا ہے مگروہ اس کی آ وازاور چلا کر ہو لئے کے سوا پچھٹیں سنتے ، وہ (کفار) بہرے، گو نگے اور اندھے ہیں، وہ عقل اس کی آ وازاور چلا کر ہو لئے کے سوا پچھٹیں سنتے ، وہ (کفار) بہرے، گو نگے اور اندھے ہیں، وہ عقل اور کھی ہو جھئی نہیں رکھتے۔

# تفسيروبيان

حلال وپاك اشياء كهانے كاحكم

نَّ يَا يُنَهَا النَّاسُ كُلُوا مِنَّا فِي الْرَّنُ ضِ حَلْلًا طَيِّبًا لَهِ الْحُنْ (اللهُ عَلَيْبًا لَهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى الل

اس آیت مبارکہ اور اس کے بعد والی آیتوں میں چند الفاظ ایسے ہیں جن کے معانی کی وضاحت و بیان پہلے ضروری ہے مثلاً حلال، طیب، خطوات وغیرہ:

علال: ید و حرام " کے مقابل میں آتا ہے کہ جس کا انجام دیناممنوع ہوتا ہے (لہذا حلال سے مراد جائز عمل ہے)۔

حِلْ: بير حرمت كمقابل مين بجس كامعنى ممانعت ب(لبذا حل كامعنى جواز بوگا)

یں استعالی میں آتا ہے کہ جس کا معنی اعبادت گاہ ہے۔ اور بیر (حل) بمقائل 'عقد' بھی استعا ل ہوتا ہے کہ جس کا معنی گرونگانا ہے اس وقت ' حل' کا معنی گرہ کھولنا ہوتا ہے۔

بہرحال تمام موارد میں اس سے مراد کئی چیز کے عمل واثر میں آزادی وعدم ممانعت ہے، مثلاً عملِ حلال اس کام کو کہا جا تا ہے جسے انجام دینے کی آزادی وعام اجازت ہواور 'حل' اس جگہ کو کہتے ہیں جو 'دحرم' ' یعنی عبادت گاہ یا مقدس مقام کی حدود وقیو دسے باہرو آزاد ہو۔

طیب: یہ 'خبیث' کے مقابل میں ہے کہ جس کا معنی ابری چیز و برائی ہے۔ بنابرای ' طیب' کا معنی انچھی چیز و انچھائی ہوگا، تا ہم اس سے مرادموافق ،موزوں ومناسب چیز ہے مثلاً '' کلام طیب' لیعنی انچھی بات یا انچھا بیان اسے کہتے ہیں جو سننے کے قابل اور قوت ساعت کو بھلا گئے اور ' عطر طیب' لینی انچھی خوشبو یا انچھا عطراسے کہتے ہیں جو سو تکھنے کے قابل اور قوت شامہ کو بھاجائے ، اسی طرح '' مکان طیب' انچھی جگہ یا انچھا گھراسے کہتے ہیں جور ہنے کے قابل اور رہنے والوں کے شایان شان ہو،۔

خطوات: پہلے رف (خ) اور دوسرے رف (ط) پر پیش ( م) کے ساتھ "خطوة" کی جمع کا صیغہ ہے کہ جس کا

معنی ہے ایک قدم کا فاصلہ، یعنی جب کوئی فخص چلتا ہے تواس کے دوقد موں کے درمیان جوفاصلہ ہوتا ہے اسے "خطوہ" کہتے ہیں، تا ہم اسے (خطوات کو) تے اور لیے پرزبر کے ساتھ بھی پڑھا گیا ہے جو کہ "خطوہ" کی جمع ہے کہ جس کا معنی "ایک قدم" ہے

جملہ دخطوات الشیطان 'سے مرادوہ تمام امور ہیں جن کا تعلق ونسبت شیطان کے ہدف ومقصد یعنی گمراہی وشرک سے ہوادر پینست وتعلق بعینہ اس طرح کی نسبت وتعلق جبیبا ہے جو کسی راستہ چلنے والے کا اپنے مقصد ومنزل مقصود سے ہوتا ہے بعنی وہ اس کی طرف قدم بڑھا تا ہے۔ بنا برایں خطوات الشیطان لینی شیطان کے قدموں سے مرادوہ سب کام ہیں جو شیطان کے مقصد ومطلوب یعنی شرک اور خدائے قدوس سے دوری کا سبب بنتے ہیں۔

امر: (عم) اس سے مرادیہ ہے کہ تھم دینے والا اپناارادہ اس شخص پر مسلط کرے جے وہ تھم دیتا ہے تا کہ وہ شخص اس کے ارادے کو عملی جامہ بہنائے (کسی شخص کا دوسرے کو ''حکم'' دینا اپنی مراد و مقصود کو اس کے ذریعے علی صورت دینے سے عبارت ہے ) اور جہاں تک شیطان کے امر (عکم) کرنے کا تعلق ہے (جسے آیت میں ان الفاظ میں ذکر کیا گیا ہے '' إِنَّهَا يَا مُرُ كُمْ بِالسَّوْءِ وَ الْفَحْشَاءِ الْح'') تو اس سے مرادیہ ہے کہ وہ لوگوں کے دلوں میں وسوسے ڈالتا ہے اور اپنی کر فرموم مقاصد کو انسان کی نگا فی فرکے سامنے نہایت خوبصورت بنا کر پیش کرتا ہے تا کہ اس کا دل ان کی طرف راغب ہو اور وہ انسان پر مسلط کردیتا ہے۔

اور وہ ان مقاصد کی تحمیل میں عملی اقدام کرے اس طرح وہ اپناارادہ انسان پر مسلط کردیتا ہے۔

سوء: اس چیز کو' سوء' کہتے ہیں جس سے انسان نفرت کرے اور اسے معاشرے میں فتیج و بری سمجھا جائے، اس فتیج ونفرت انگیز چیز کواس وقت' فحشاء' کہا جاتا ہے جب وہ برائی اور قابل نفرت ہونے میں صدسے بڑھ جائے اس لیے زنا کوفیشاء کہتے ہیں۔

معمولی بھی نہیں تھی کہ اہل ایمان اسلام لانے کے بعدا پنی سابقہ عادات ورروایات کو کمل طور پر کیوں ترک نہیں کر پائے سے (کیونکہ عام طور پر مروجہ معاشرتی عادات رفتہ رفتہ زائل ہوتی ہیں اور اسلام نے سابقہ ادیان وقوا نین کو یکسر منسوخ کر دیا اور تمام تو می ومعاشرتی رسوم وعادات کو باطل کر دیا جو کہ اس کا فطری تقاضا بھی تھا) کیونکہ ہر نیااصول وقا نین ہوتے ہیں کہ خواہ وہ دینی ہویاد نیاوی جب وہ کی قوم ہیں ظہور پذیر ہوتا ہے توسب سے پہلے اس کا ہدف قدیم اصول وقوا نین ہوتے ہیں کہ وہ انہیں ہڑسے کا دیا تاہے اورا گروہ جدید آئین وضابطہ مضبوط ہوجائے اور اپنی جڑیں پختہ کر لے جو کہ حسن تربہت وحسن قولیت پر منصر ہے۔ تو دو سرے مرحلہ ہیں قدیم اصولوں وقوا نین کی فروعات اور شاخوں کو کا فا ہوا سکے بعد دیگر نے انہیں ختم کرتا چلا جا تا ہے کہ کیان اگر ایسانہ ہو سکے اور جدید اصولوں وقوا نین کی فروعات اور شاخوں کو کا فا ہوا ہے بعد دیگر نے انہیں ختم ہوتا ہوتا ہے کہ معاشر سے ہیں تا ہے کہ جس میں پھے قدیم اور خلاوں وعادات کا امتزاج عملی صورت اختیار کرلیتا ہے اور پھر ایس کی مرکب مجون وجود میں آجا تا ہے کہ جس میں پھے قدیم اور پھے جدید اصول شامل ہوتے ہیں جو کہ نہ پورے طور پر قدیم ہوتا ہے اور نہوں اور خرافات و بے بنیا دہا توں کی وجہ سے بلا وجہ کوئی چیز اپنے لیے حرام قرار نہ کیا کہ تمام لوگ جو پچھ بھی زیمن میں ہے اس کھا کیں اور خرافات و بے بنیا دہا توں کی وجہ سے بلا وجہ کوئی چیز اپنے لیے حرام قرار نہ دیں۔

آیت میں 'وکا تا گُوُلُوَّا' ذکر ہوا ہے' 'اکل' عربی زبان میں چبا کرنگل لینے کے معنے میں آتا ہے اور بھی ''اکل'' (کھانے) کا لفظ اموال میں ہر طرح کا تصرف کرنے کے لیے بھی بطور کنامیاستعال کیا جاتا ہے کیونکہ''اکل'' (کھانا) ہی انسانی افعال میں بنیادی حیثیت رکھتا ہے اور اس پر انسان کی زندگی کا انحصار و دارومدار ہے گویا وہ حیات انسانی کے لیے بنیادی ستون ہے، جیسا کہ خداوند عالم نے ارشاوفر مایا ہے:

سوره ونساء، آیت ۲۹:

"كَ تَأْكُلُوْاا مُوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا اَنْ تَكُوْنَ تِجَامَةً عَنْ تَرَاضٍ" (تم الني اموال آپس من ما جائز طريق سے ندکھاؤ مريد كه باجى رضامندى كاسودا بو)

اس آیت میں ''اکل' (کھانے) سے اس کا وسیع وجا مع معنی مراد لینے میں بظاہر کوئی مانع دکھائی نہیں دیتا بلکہ اس کی تا ئیر ملتی ہے کیونکہ ''لو تا گئائی ا'' (نہ کھاؤ) کسی قید وشرط کے بغیر ذکر ہوا ہے للہٰذا سیکہا جا سکتا ہے کہ آیت کا معنی ایوں ہے:
اے لوگو! زمین نے جو نعتیں خدا کے تھم سے تمہارے لیے مہیا کی ہیں ان نعمات خداوندی سے لطف اندوز ہواور ان سے ہمر پور استفادہ کرو کہ انہیں خداوند عالم نے تمہارے اختیار میں قرار دیا ہے، حلال و جائز اور پاک و پاکیزہ طور پر انہیں استعال کرولیعنی انہیں کھانے میا آئی میں لانے سے نہ تو تمہاری طبیع قوں اور نہ طبیع زمین کی طرف سے کوئی مانع در پیش ہے، تمہاری طبیع مزاجی انہیں کھانے اور انہیں استعال میں لانے سے ہرگز نہیں روکتی اور نہ ہی وہ الی ہیں کہ انسانی مزاج ان استفادہ کرنے ہیں کہ استعال میں لانے اور کھانے کو پہند نہ کرتا ہو، گو یا نہ تو وہ الی ہیں جنہیں تمہاری طبع تا لیند کرے اور نہ ہی تمہیں ان کے استعال میں لانے اور کھانے دور نہیں کھانا تا لیند کرتا ہو، گو یا نہ تو وہ الی ہیں جنہیں تمہاری طبع تا لیند کرے اور نہ ہی تمہیں ان کے استعال میں لانے اور اخیر استفادہ کرنے میں کوئی مانع در پیش ہے۔ البتہ طبع انسانی (طبع سلیم) اس صورت میں انہیں کھانا تا لیند کرتی ہے جب وہ (غیر استفادہ کرنے میں کوئی مانع در پیش ہے۔ البتہ طبع انسانی (طبع سلیم) اس صورت میں انہیں کھانا تا لیند کرتی ہے جب وہ (غیر

شرعی اور) نا جائز طریقه سے دستیاب ہوں۔

بنابراي جمله، "كُلُواْمِيًّا فِي الْأَرْسُ صَللًا طَيِّيًّا" مِن بريز كم باح بوف اوراس استعال كرف كاجوازسي قیدوشرط کے بغیر ثابت ہوتا ہے یعنی میر کہ جو کچھ بھی زمین میں ہےاہے کھاؤاور حلال وجائز طور پراسے استعال کرواس سے بهر پوراستفاده كروليكن اس كے بعدوالے جملہ ''وَّلا تَتَبِعُوْا خُطُوٰتِ الشَّيْطِنِ '' معلوم ہوتا ہے كہ چھ چيزي اورامور ايسے بھی ہیں جنہیں "خُطُوٰتِ الشَّيْطُنِ" (شيطان كے قدم) كہا گيا ہے كہ جن كاتعلق حلال و پاك كھانے ہى سے ہان سے دور رہنے اور ان کی بیروی نہ کرنے کا تھم دیا گیا ہے اور وہ دوطرح سے قابل تصور ہیں: ایک بیر کہ نعمات اللی کے کھانے ے اجتناب کیا جائے ریجی شیطان کا تباع ہے اور ومرا یہ کہ انہیں کھایا اور استعال میں لایا جائے (نا جائز طریقے ہے)، پیر بھی شیطان کی پیروی کی ایک صورت ہے، اس کے بعد ایک قاعدہ کلیہ اور عام ضابطہ و دستوریہ بیان کیا گیا کہ "خُطُوٰتِ الشَّيْطُنِ" يَنَى شيطان ك قدم در حقيقت "سوء"، "فشاء" اور" خدا پر افتراء پروازي" سے عبارت بين (إنَّمَا يَأُمُو كُمْ بِالسُّوِّءُ وَالْفَحْشَآءِ وَأَنْ تَقُوْلُوْا عَلَى اللهِ مَالا تَعْلَمُونَ )، بنابراي جس طرح بعض چيزوں اور نعمات الهي كهانے ئے اجتناب کرنا جبکہ خدانے اس (اجتناب کرنے) کا حکم نہ دیا ہوجائز نہیں اس طرح اس کی عطا کر دہ نعتوں ہے اس کی اجازت وحكم كے بغيراستفاده كرنانجى جائز نه ہوگا للبذا كھانا اورنعتوں سے استفاده كرنا خدا كے اذن واجازت پرموقوف ومخصر ہے اور زمین میں یائی جانے والی کوئی نعمت اس وقت تک حلال وجائز ندہوگی جب تک کداس کے کھانے اور استعال کرنے کا تحكم يا اجازت خدادند عالم نه دے اور خدانے اى آيت مباركه (زير بحث آيت) ميں تمام نعمات الى سے استفادہ كرنے كا عام اذن صادر فرمادیا ہے اور اس طرح کی دیگر آیات میں زمین میں موجود تمام نعتوں کے کھانے اور استعال میں لانے کی عام اجازت ذكر كى كئ بصوائ ان اشياء وموارد ك كهجن كا تذكره خاص طور پرمستقل آيات ميس كيا كيا بي مثلاً "إنَّهَا حَدَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَاللَّهَم .... الخ " (تم پرمرداراورخون حرام كيا كيا ہے... ) كه جس كي تفيراس كاصل مقام میں ذکری جائے گی۔

بہرحال زیر بحث آیت مبارکہ کامعنی پیہوگا کہ: اے لوگو! وہ تمام نعمتیں کھاؤجوخدانے تمہارے لیے زمین میں پیدا کردی ہیں کہ خدانے وہ سب تمہارے لیے حلال و پاک قرار دی ہیں اور ان میں سے بعض نعمتوں کو ہلاوجہ اپنے لیے حرام و ممنوع قرار نہ دو اور ان سے استفادہ کرنے اور انہیں کھانے سے اجتناب نہ کرو کہ ایسا کرنا ''سوء'' ''فشاء'' اور خدا پر افتر اء مردازی ہے جو کہ تمہارے لیے روانہیں کیونکہ وہ شیطان کی پیروی اور اس کے تشن قدم پر چلنے کا دوسرانام ہے۔

زیر بحث آیت کی بابت اب تک جومطالب ذکر کیے جاچکے ہیں ان کی روشیٰ میں درج ذیل چندا ہم نکات سے آگاہی حاصل ہوتی ہے:

ا۔ ہرچیز اور ہر کام حلال وجائز ہے سوائے ان اشیاء وامور کے کہ جن کی بابت متعقل دلیل موجود ہوکہ خداوندِ عالم نے انہیں حرام وممنوع قرار دیا ہے کیونکہ جس طرح ہرچیز اور ہر کام کوجائز قرار دیئے کاحق خدا کو حاصل ہے اس

طرح حرام ومنوع قراردين كاحق بجى استحاصل بـ

۲۔ جس چیز کوخداوندعالم نے حلال قرار دیا ہے اسے بلا وجداور بغیر دلیل کے حرام قرار دے کراس سے اجتناب کرنا جائز نہیں۔ اجتناب کرنا جائز نہیں۔

سر شیطان کے تقش قدم پر " چلئے" سے مراد یہ ہے کہ انسان اپنے لیے ان چیزوں یا کاموں کو لازم قرار دے جب کی بابت خدانے اذن و حکم نہیں دیا، کچھ چیزوں یا کاموں کو اپنے لیے حرام قرار دے کران سے اجتناب کرے جبکہ خدانے ان سے منع نہ کیا ہو۔ ور شخداوند عالم نے اصل راستہ چلنے کی ہرگز ممانعت ہیں فرمائی بلکہ اس طرح راستہ چلنے کی ممانعت کی ہے کہ انسان شیطان کے قدم بقدم چلے اور اس کا چلنا شیطان کے ماتھ چلنا کہلائے کہ اسے شیطان کا پروکاراور اس کے تقش قدم پر چلنے والا کیا جائے ، اس سے یہ مطلب بھی معلوم وواضح ہوجاتا ہے کہ آیت " اِنّہا یَامُورُکُمْ، . . " سے بظاہر یہ بوت ملتا ہے کہ ہر طرح سے شیطان کی پیروی ممنوع ہے تو اوقعل اور انجام دینے میں ہو یا ترک اور انجام نہ دینے میں! بغیر بغیر می کے کوئی کام انجام دیا جائے یا بغیر علم کے کوئی کام ترک کیا جائے دونوں شیطان کی پیروی کے باب میں آتے ہیں لیکن آیت " گُلُوْ اُوسٹا فی اُلا کی خطوات لیکن آیت " گُلُوْ اُوسٹا فی اُلا کی خطوات کیکن آیت " گُلُوْ اُوسٹا فی الزا کہ ہوا ساتا ہے کہ اُلا ایک ہوا ساتا ہے کہ اللہ یہ اور ای سے ممانعت و نہی کی گئی ہے الہذا ایہ ہوا جا ساتا ہے کہ اس آیت میں صرف ای شیطان کی پیروی کی جیز میں شیطان کی پیروی کی مارت کے بیٹ شیطان کی پیروی کو فعل انجام دینے کو بھی! اگر چہ یہ بھی شیطان کی پیروی کی گئی ہے الہذا ایہ ہوا گیا۔ کہ اس آیت میں صرف ای شیطان کے پیچھے قدم برقدم چلنا" نہیں کہا گیا۔

# شيطان كى كارستاني

° اِنَّمَا يَأْمُرُكُمُ بِالسُّوْءِ وَالْفَحْشَاءِ وَ أَنَّ تَقُولُوْا عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ

(وہ تہیں برائی وفشاءاور اللہ پرافتراء پردازی کا حکم دیتاہے)

اس آيت ميس تين چيزين ذكري من بين:

(۱) سوء

(۲) فحشاء

(٣) تول بغيرمكم (خدا پرافتراء پردازي)

پہلی دو (سوءاور فحشاء) کا تعلق فعل وعمل سے ہے جبکہ تیسری بولنے اور کہنے سے مربوط ہے، اس سے بیثابت ہوتا ہے کہ شیطان جس چیز کا بھی حکم دیتا ہے وہ صرف وہی افعال ہیں جو''سوء''اور' فحشاء'' کا مصداق ہیں اور وہی گفتار وہیان ہے جو''قول بغیر علم'' سے عبارت ہے۔

## خدا کی پیروی کی بجائے آباءوا جداد کی پیروی

"وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ اللَّهُ عُواْ مَا آنُوْلَ اللَّهُ قَالُوْا بَلُ نَتَيِعُ مَا ٱلْفَيْنَا....الخ" (اورجبان سے کہا گیا کہم اس کی پیروی کروجو خدانے نازل کیا ہے توہ کتے ہیں: بلکہ ہم اس کی پیروی کرتے ہیں جس پرہم نے اپنے آباء کو پایا)

'الْفَيْنَا' الْفاع سے باس كامعى بإنا، تو ''الْفَيْنَا عَلَيْهِ ابْآءَنَا' سے مراديه وگا ' وجانا عليه آبائنا' يعنى جس پرہم نے اپ آباؤوا جدادكو پايا، يآيت اس مطلب كى تصديق كرتى ہے جو سابقة آيت ميس '' خُطُوٰتِ الشَّيْطُنِ '' كمعى ومرادكى بابت ذكر كيا جاچكا ہے۔

# جابل وكمراه آباء كااتباع

O" اَوَلَوْ كَانَ ابَا وَهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَ لا يَهْتَارُونَ "- (خواهان كَ آباعِلم اور بدايت سے ببره بى كيوں فدموں؟)

یہ جملہ درحقیقت کفار کی اس بات کے جواب میں ہے جس میں انہوں نے کہا تھا کہ ہم توا ہے باپ دادا کے کردارو گفتار اور قول وقعل کی پیروی کرتے ہیں، قرآن مجید نے اس جملے میں ان کی بات کا جواب دیے ہوے اس حقیقت کو واضح طور پر بیان کیا کہ ان کی بات عقل کے منافی ہے اور یہ 'قول بغیر علم " (جا ہلانہ بات ) کا مصدات بھی ہے کو تکہ ان کا یہ کہنا کہ' ہم ای چیز کی پیروی کرتے ہیں جس پر ہم نے اپ باپ دادا کو پایا ' مطلب یہ ہے کہ وہ اپنی اور خواہ وہ جس حال میں بھی سے اور جو بھی بھی کرتے سے پیروی کرتے ہیں اور خواہ وہ بھی نے اور جو بھی کرتے سے پروی کرتے ہیں اور خواہ وہ بھی نے اور خواہ وہ جس حال میں بھی سے اور جو بھی کرتے سے پروی کرتے ہیں اور خواہ وہ جس حال میں بھی سے اور جو بھی انہوں نے کیا وہ حق اور حج ہے! یہ بات ' قول بغیر جانے اور نہ ہدایت یا فتہ سے بالاتر یہ کہا س طرح کی بات جائل تو جائل کوئی تھا نہ بھی نہیں کرسکتا بشر طیکہ وہ اس کی اصل حقیقت و معنی میں خور کرے ہاں اگر وہ اپ آ باء واجداد کی پیروی ان چیز وں میں کرتے جن کی بابت وہ علم و آگائی کے حامل اور ہدایت یا فتہ سے قوان کی پیروی ' دعلم و ہدایت' کی بنیا دیر ہوتی کہ جے جا ہلا نہ اتباع نہ کہا جا تا۔

ال بیان سے ضمنا یہ جی معلوم ہوتا ہے کہ خداوندعالم کا بیار شاوگرا می '' لا یکٹیڈ کُون شکیاً وَ لا یکٹیڈ کُون ''ک' دو کھی جھی نہیں جانے اور نہ بی ہدایت یا فتہ ہیں' کسی مبالغہ پر ہنی نہیں جیسا کہ بعض حضرات گمان کرتے ہیں کہ یہ بات مبالغہ آرائی ہے کونکہ بیکہنا کہ'' دو کچھ بھی نہیں جانے ہی ہے بلکہ ارائی ہے کونکہ بیکہنا کہ'' دو کچھ بھی نہیں جانے ''سرے سے ان کے علم وآگا بی کی نفی ہے جبکہ دو کچھ تو جانے ہی ہے بلکہ این زندگی میں کئی چیزوں کو جانے ہے ،اس جملہ کا مبالغہ پر مبنی نہ ہونا یوں ہے کہ بیہ بات فرض وقصور کے طور پر کی گئی ہے اور

### كافرول كےحواله سے ایک مثال

' وَ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَهُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنِهَ آءً''-( كفراختيار كرنے والوں كى مثال ال فخص جيس ہے جواسے آواز ديتا ہے جوسواتے بلائے جانے كى آواز اور پاركے پي نيس سنا)

لفظاد ومنثل "كامعنى بهكماوت مقوله اور ضرب المثل ، اور مجى صفت وحالت كمعنى مين بهي آتا ب حيسا كه ارشاد

البی ہے:

سوره وفرقان آيت ٩:

" أَنْظُرْ كَيْفَضَرَبُوْ الكَالْرَامُثَالَ فَضَلُّوا فَلا يَسْتَطِيْعُوْنَ سَبِيلًا"...

(دیکھوانہوں نےکیسی مثالیں تیرے لیے ذکری ہیں پس وہ گمراہ ہو گئے ہیں ابوہ سیدھاراستہیں پاسکتے)۔
' ' نعیق''، چرواہ کی اس آ واز کو کہتے ہیں جووہ اپنی بھیڑ بمریوں کی سرزش اور آئیس ڈرانے کے لیے تکالاً ہے۔ چنانچہ کہا جاتا ہے: ''نعق الراعی بالغندرین عیقا' (چرواہے نے بھیڑ بکریوں کوآ واز دی سخت چلایا) یاس وقت کہا جاتا ہے جب وہ جانوروں کوزورزورہے آ واز دے اور نیس ڈرانے کے لیے چیخ چلائے۔

''نماء' مصدرے نادی بنادی مناداۃ ''سے، (نادی اس نے بلایا' ینادی: وہ بلاتا ہے، مناداۃ : بلاتا)،
یدلفظ (نماء) لفظ' دعاء' سے زیادہ خاص معنی کا حال ہے کہ اس میں بلند آواز سے بلانے یا پکارنے کامعنی پایا جاتا ہے جبکہ
''دعاء' میں ایسانہیں کیونکہ اس میں صرف' بلانے' کامعنی پایا جاتا ہے، بنابری آیت مبارکہ کامعنی یہ دوگا:''تیری مثال ان
کافروں کودعوت جن دینے ۔ حق کی طرف بلانے ۔ کے حوالہ سے اس شخص کی ہے جوچو پایوں کو بلند آواز سے پکارتا ہے مگروہ
اس کے چیخے اور چلانے سے پھے بھی نہیں سنتے سوائے ایک آواز اور پکار کے، اور وہ جو ل بی اس کی آواز سنتے ہیں تو مجلد کئے
ہیں اور خوفردہ ہوکررک جاتے ہیں گویا کہ وہ بہرے ہیں جنہیں پھے سائی نہیں دیتا اور جو بات ان کے لیے فائدہ مند ہے وہ
اسے من ہیں سکتے، گوئے ہیں اورکوئی اچھی ومفید بات کرنہیں سکتے اور اند سے ہیں کہ انہیں پکے دکھائی نہیں دیتا، خلاصہ یہ کہ

وہ کچھ بھنے سے قاصر میں کیونکہ فہم وادراک اور تعقل کے تمام راستے ان پر بند ہو چکے ہیں۔

مذکورہ بیان سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ آیت میں مذکور مثال میں ایک طرح کا الث پلٹ (جے اصطلاح میں دو قلب ' کہتے ہیں) یا اس سے مثابدا مر پایا جا تا ہے اور وہ یوں کہ ارشاد ہوا: کا فروں کی مثال اس شخص جیسی ہے جو پکار کر ۔ چا کر ۔ بلار ہا ہے مگراس کی آ واز اور پکار کے سواکوئی کچھ نہیں سنا، تواس میں پکار نے والے کی مثال جے واہے کے ساتھ دی گئ ہے نہیں سنا) جہ نہ کہ کا فروں کی ، (پکار نے والے کواس جے واہے جیسا ذکر کیا گیا ہے جس کی پکار اور صرف آ واز کے سواء کوئی پھے نہیں سنا) جہ نہ کہ آیا ہے کہ کا فروں کی مثال اس شخص جیسی ہے جو پکار رہا ہے مگرکوئی اس کی بات سوائے اس کی پکار کے نہیں سنتا، حالانکہ پکار نے والا رسول خدا ہے جو کا فروں کو تی کی طرف بلاز ہا ہے لیکن جو تین اوصاف مثال کے نتیجہ کی صورت میں ذکر کیے گئے ہیں (بہرے، گونگے ، اندھے) چونکہ وہ کا فروں سوائے اس کی آ واز اور پکار کے مئے دوہ ایسے ہیں کہ جنہیں کوئی شخص حق کی طرف بلاتا ہو اور وہ اس کی بات نہ سنتے ہوں سوائے اس کی آ واز اور پکار کے مذکہ اس شخص کی مثال جو انہیں بلار ہا ہے ۔ بنابرایں بیکہا جا سکتا وروہ اس کی بات نہ سنتے ہوں سوائے اس کی آ واز اور پکار کے مذکہ اس شخص کی مثال جو انہیں بلار ہا ہے ۔ بنابرایں بیکہا جا سکتا ہو کہتے ہیں اس کے بیٹ الٹ پلٹ جیسی صورت یائی جاتی ہوں گی ہو آئے ہے۔

# روايات پرايك نظر

بیٹے کے ذک کرنے کی قشم

کتاب تہذیب میں عبد الرحمان سے منقول ہے انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ اس شخص کے بارے میں فرما نحیل جس نے اپنے بیٹے کوؤن کے کرنے کی قسم کھائی ہوامام نے فرمایا: بیہ ''خطان تِ الشّیطان '' کے باب سے ہے۔

طلاق بعتق اورنذر کی قشم

منصور بن حازم سے منقول ہے کہ مجھ سے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: آیا تونے طارق کا واقعہ سنا ہے؟ طارق مدینہ کا ایک بردہ فروش مخص تھا ایک دفعہ وہ ابوجعفر (امام محمد باقر) کی خدمت سے حاضر ہوااور کہنے لگا کہ میں نے طلاق، عتق (غلام آزاد کرنے) اور نذر کی قسم کھائی ہے اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ امامؓ نے فرمایا: اے طارق یہ سب " \* خُطُوتِ الشَّیْطُنِ " (شیطان کے قدموں اور اس کی پیروی) کے باب سے ہے۔ تفسیر''عیاش'' میں امام ایوجعفر محمد ماقر علیہ السلام سے منقول ہے آئے نے فرماما: خدا کے سواجس کی قسم بھی کھائی

تفیر''عیاشی'' میں امام ابوجعفر محمہ باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے فر مایا: خدا کے سواجس کی قسم بھی کھائی جائے وہ'' خُطُوٰتِ الشَّیْطِنِ'' کے باب سے ہے۔

مسی کام کے ڈک کرنے کی شم

''کافی'' میں امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: جو محض کسی چیز کے ترک کرنے کی قسم کھائے جبکہ اس کا انجام دینا اس کے ترک کرنے سے بہتر ہوتو اسے چاہئے کہ اس کام کو انجام دینا اس کے ترک کرنے سے بہتر ہوتو اسے چاہئے کہ اس کام کو انجام دے کہ جو بہتر ہے اور اس پر سات سم کا کوئی کفارہ نہیں، کیونکہ اس طرح کی قسم کھانا'' خُطُوتِ الشَّیْطُن '' ۔ شیطان کے قش قدم پر چلنے کے باب سے

تبصره وتوضيح:

ندکورہ بالا احادیث وروایات سے۔جیسا کہ آپ نے ملاحظ کیا۔ یہ ثابت ہوتا ہے کہ ''خُطُوتِ الشَّیْطُنِ '' سے مرادوہ اعمال ہیں جو بظاہر قربۂ الی اللہ کی نیت سے انجام دیے جا عیں جبکہ وہ قرب اللی کے موجب نہ ہوں کی ونکہ شریعت میں ان کی کوئی حیثیت نہیں (شرعی لحاظ سے انہیں قرب اللی کا موجب قرار نہ دیا گیا ہو) جیسا کہ '' وَّ لَا تَلَیَّعُواْتُ الشَّیْطُنِ '' کی تشیر میں بیان ہوچکا ہے، اور جہاں تک طلاق وغیرہ کے باطل ہونے کا تعلق ہے تو اس کی ایک اور وجہ ہاور وہ یہ کہ جو طلاق قسم پر مشتمل ہووہ معلق و مشروط ہوتی ہے جبہ علم ادب وقواعد میں واضح طور پر ذکر کیا گیا ہے کہ انشاء میں ہرطر ہی قید و شرطاس کے منافی ہوتی ہے لہٰذاطلاق جیسے امور کو مشروط نہیں کیا جاسکتا کیونکہ طلاق عقد نہیں بلکہ انشاء ہاس لیے اسے مشروط اور کسی چیز سے مقید و معلق نہیں ہونا چاہیے ور نہ وہ باطل ہوگی، بہر حال یہ فقہی مسئلہ ہاس کی مزید وضاحت علم فقہ میں ذکور اور کسی چیز سے مقید و معلق نہیں ہونا چاہیے ور نہ وہ باطل ہوگی، بہر حال یہ فقہی مسئلہ ہاس کی مزید وضاحت علم فقہ میں ذکور ہے، خدا کے علاوہ کسی کی قسم کھانا کوئی شرعی حیث ہیں رکھتا لہذا ' وغیر اللہ کی قسم خدا نے نہیں کھائی اور نہ بی ان کی کوئی عظمت و اس پر شرعی احکام لا گو کیے جا بھی یا ان چیزوں کی قسم کھانا مراد ہے جن کی قسم خدا نے نہیں کھائی اور نہ بی ان کی کوئی عظمت و حدت ہے۔

تمثيل كى واضح تشريح

تفیر "مجع البیان" میں آیت " وَ مَثَلُ الَّذِیْنَ كَفَهُ وَا كَمَثَلِ الَّذِیْ يَنْعِقَ . . . . . الخ" كی تفییر میں حضرت امام محمہ باقر علیه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فر مایا: اس سے مرادیہ ہے کہ اے میرے نی!ان كافروں كى مثال تیرى دعوت حق وايمان كے حوالہ سے الى ہے جیسے چروا ہا اپنے ریوژ کو آ واز دیتا ہے مگروہ اس كی آ واز سننے كے علاوہ کی مثبیں مجھتے۔

# ایک اخلاقی ومعاشرتی بحث مسمبیل سکینی میساند. میرز پایلید تا بدین قبرهه ۲۰

انسان کے عقائد ونظریات دوطرح کے ہوتے ہیں:

ایک: وہ جو صرف فکرونظر سے تعلق رکھتے ہیں اوران کاعمل سے براہ راست کوئی تعلق نہیں ہوتا جیسے ریاضیات، طبیعیات اور ماوراء الطبیعہ سے تعلق رکھنے والے مسائل۔

دوسرے: وہ جوبراوراست عمل سے تعلق رکھتے ہیں جیسے علم فقدواخلاق سے تعلق رکھنے والے مسائل کہ جن میں سے

بحث ہوتی ہے کہ کیا کرنا چاہے اور کیانبیں کرنا چاہے،

پہلی قتم کے عقائد وآراء کی بنیاد صرف علم ویقین کی پیروی ہے کہس کا سرچشمہ عقلی وحی (طبیعی) ولائل ہیں، اوردوسری قسم کی بنیاد عمل کاانسان کی سعادت وخوش بختی کے حصول کی راہ میں مؤثر ہونااوران چیزوں سے دوری اختیار کرنا جوانسان كى بديختى وشقاوت اورسعادت سےمحرومیت كاسب ہوں،للنداوہ عقائدونظر مات جن كى بنیادکم ویقین نہ ہو (پہلی تشم میں )اورای طرح وہ کہ جن میں انسان اپنے لیے خیروشراور نفع ونقصان کاعلم نہ رکھتا ہو( دوسری قتیم میں )انہیں خرافات و ب بنیا داعتقادات کہاجائے گا،اور چونکہانسان کے عقائد ونظریات کی بنیا دوسرچشمہاس کے فطری تقاضے ہیں کہ جواسے ہر چیز کی علت وسبب سے آگاہی کے حصول کی ترغیب ولاتے ہیں اور عملی طور پراس کی طبع وجوداسے اس کے حقیقی کمال کے حصول کی دعوت دیتی ہے لہذاوہ ہرگزئسی بے بنیادنظریے اور جہالت پر بنی اعتقادات وآراء کوتسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں ہوتا البتہ تہمی ایبا ضرور ہوتا ہے کہ نفسانی جذبات و باطنی احساسات کہ جنہیں اس کی قوت خیال برا پیختہ کرتی ہے۔ بالخصوص خوف و امید۔اس امر کاسب بنتے ہیں کہ وہ بعض امور میں بے بنیا دنظریات وخرافات پر مبنی آ راء وعقا کدا پنالیتا ہے اور وہ یوں کہ توت خیال بعض خوف الگیزیا امید بخش صورتیں اس کے آئیندنگاہ میں ثبت کردیتی ہے کہ جن کی وجہ سے خوف یا امید کی حس بھڑک اٹھتی ہے اور ان صورتوں کواپنے دامن احساس میں چھپالیتی ہے اور انہیں خوفز دہ یا پرامید نفس سے ہرگز جدانہیں ہونے دیتی بلکہ ہرلمحہ انہیں نگاونفس کے سامنے رکھتی ہے مثلاً تبھی ایسا ہوتا ہے کہ انسان کسی تاریک اورخوفناک ووحشت انگیز جنگل و بیابان میں پھنس جاتا ہے اور تنہاو بے یارومدد گارہوتا ہے کوئی اسے تسلی وسہارا دینے والانہیں ہوتا اور نہ ہی اسے کوئی ایسا وسیلہ و ذریعہ دکھائی دیتا ہے کہ وہ روشنی وغیرہ کی مدد سے خوفنا ک و پرخطر جگہوں یا چیز وں کی پیچیان کر کے ان سے چ سکے تو اس حالت میں اس کی قوت خیال اپنا کام شروع کرویت ہے اور جومشکل بھی اس کے سامنے آتی ہے اسے بیب تاک صورت میں اس كسامن جسم كردي بيال تك كدوه يتجهف الكتاب كديد جيزات بلاك كرنا جامتى بياكوني روح بجواس كو ا پنی لپیٹ میں لینا چاہتی ہے بلکہ اس سے بالاتر بیکہ اس کی قوت خیال الین شکلیں وصور تیں اس کے سامنے جسم کرتی ہے کہ

وہ انہیں چلتا پھرتاء آتا جاتاء آسان کی طرف اڑتا اور زمین پراتر تامحسوں کرنے لگتا ہے اور وہ گونا گوں وعجیب وغریب حالتوں میں اسے دکھائی دیتی ہیں اور اس طرح اس کی لوح فکر وتصور میں ثبت ہوجاتی ہیں کہ جب بھی وہ اس جیسے ماحول میں ہوتا ہے تو وہ تمام صورتیں اس کے سامنے مجسم ہوجاتی ہیں اور اس پرخوف دوحشت کی حالت طاری ہوجاتی ہے، پھروہ ان تمام حالتوں کو جب کسی دوسرے محض کے سامنے بیان کرتا ہے تو اس میں بھی ای طرح کے خیالات وتصورات اور احساسات وجود میں آ جائتے ہیں یہاں تک کہ یکے بعد دیگر ہے اور رفتہ رفتہ بیا حساسات ایک بے بنیا دعقیدہ اورخرا فی نظریہ کاروپ دھار لیتے ہیں اورلوگول میں پھیل جاتے ہیں، اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ اس کی دفاعی حس حرکت میں آجاتی ہے اور اسے ایسے اعمال انجام دینے كى ترغيب دلاتى ہے جن سے وہ اس خيالى چيز كے شرسے في سكے لہذا وہ پھر خرافات و بے بنيا د كاموں كى لپيٹ ميں آ جا تا ہے اورمن گھٹرت نظریات پر جنی اعمال انجام دیتا ہے اور دوسروں کو بھی ان کی تعلیم دیتا ہے کہ جورفتہ رفتہ ایک مستقل باطل عقیدہ و اوہام پرتی کے نظرید کی صورت اختیار کر لیتے ہیں، حقیقت یہ ہے کہ انسان قدیم زمانہ سے اوہام پرسی کی لعنت کا شکار ہوتا چلا آرہا ہے اور اب تک میصورت حال باقی ہے اور ایسا بھی نہیں۔ جیسا کہ بعض حضرات مگان کرتے ہیں۔ کہ بیاوہام پرستی اور باطل خیالی نظریات صرف مشرق کے باسیوں میں پائے جاتے ہوں بلکہ اہل مغرب بھی اوہام پرستی میں اگر مشرق والوں سے زياده مبتلانه بهول توئم بھی نہيں ہیں۔ تا ہم ہرقوم کے اہل دانش وصاحبان علم اور بزرگان ومصلحان ملت گونا گوں وسائل وذرائع کو بروئے کارلا کراورمؤیژ انداز میں نصیحتوں اور لطا کف الحیل کے ذریعے ان ٹرافات وباطل نظریات اور اوہام پرتی کے ب بنیادعقا کدور جانات کوختم کرنے اوران کی نیخ کی کے لیے کوشاں رہتے ہیں جو عوام الناس میں تھیلے ہوئے ہیں اور لوگوں کے دل و ماغ میں گھر کر چکے ہیں لیکن افسوں صدافسوں کہ اس مہلک بیاری نے معالجوں کو تھکا دیا ہے اور وہ ابھی تک انسانی معاشرے میں سرطان کی مانند پھیلی ہوئی ہے کیونکہ انسان ایک طرف تو عقائد ونظریات اور حقائق سے آگاہی کی بابت دوسرول كى تقليدو پيروى سے بے نياز و بے بہره نہيں اور دوسرى جانب احساسات ونفسانى جذبات وغواطف اس كا دامن نہيں چھوڑتے لہذاعلاء مصلحین کی تمام تر کوششوں کے با وجوابھی تک اس تباہ کن بیاری کا کوئی علاج مؤثر ثابت نہیں ہوا ، اورسب سے عجیب بات یہ ہے کہ موجودہ ترقی یا فتہ دور میں بھی علوم جدیدہ کے ارباب حقیق اور متمدن دانشور یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ "أت كاعلم حس وتجربه كى نبياد پرقائم باورجو چيز حس وتجربه ك ذريع قابل ادراك نبيس اسدر دكرتا ب اورتهذيب وتدن کی بنیاد بھی معاشرتی کمالات کے حصول کی کوشش ہے جہاں تک بھی حصول کمال ممکن ہواور افراد معاشرہ کی تربیت کا نظام بھی ای پر قائم ہے''۔ان دانشوروں نے اپنے اس نظریہ کی بنیاد پر سیجھ لیا ہے کہ اس سے خرافات واوہام پرتی کا خاتمہ ہو گیا ہے جبكه حقيقت سيب كدان كالينظر بيبدؤات خودخرافات كاتباع سعبارت بي كيونكه علوم طبيعي كادائرهمل موجودات استى كى طبيعى خصوصيات واحوال سے بحث كرنے تك محدود باور دوسر فظوں ميں بيك مادى علوم مميشد" مادة "ك اسرارو خصوصیات سے پردہ اٹھاتے ہیں اور اس سے مربوط احوال داوصاف کو بیان کرنے تک محدود ہیں اور جہاں تک غیر مادی امور كاتعلق بتوبيعلوم ان كي في يا ثبات كى بابت كوئى كردار ادا نبيس كرسكت للذاجو چيزهس وتجربه كى دسترس سے باہر ہو توسمى

دلیل کے بغیراس کی نفی اورموجود نہ ہونے کا عقیدہ رکھنا بذات خودسب سے واضح خرافات ہے، اس طرح بیکہنا کہ تہذیب و تمدن کی بنیا دمعاشرے کاحصولِ کمال ہے خرا فات ہے کم نہیں کیونکہ اس طرح معاشرے کاحصول کمال وسعادت عام طور پر بعض افراد کے اپنی زندگی اور انفرادی سعادت سے محرومی کا سبب بنتا ہے مثلاً کوئی شخص اپنے وطن کے دفاع و قانون کی یاسداری وغیرہ کے لیے اپنی جان کی قربانی دے اور اپنی سعادت کومعاشرے کے وقار وسربلندی پر قربان کر دیے تو اس طرح نی شخصی وانفرادی محرومیتوں پرکوئی شخص راضی نہیں ہوسکتا سوائے اس کے کہ وہ ان کوایپنے لیے'' کمال''سمجھتا ہو حالا نکہ حقیقت میں بیمحرومیتیں اس کے لیے'' کمال''نہیں بلکہمحرومی ہی محرومی ہے اور اگرنہیں کمالات مان بھی لیا جائے تو وہ حقیقت میں معاشرے کے لیے کمالات ہوں گے کہ جنہیں اس نے اپنے لیے کمالات مجھ لیا ہے اور انفرادی و تخصی محرومیت کو اپنے ليے كمال كانام دے ديا ہے جوكدانتهائي غيرمعقول بات اور خرافات ہے كيونكه عدم اور محروميت كوكمال كا درجة نہيں ديا جاسكتا، اور پھر بیکدانسان معاشرے کواپے لیے جاہتا ہے نہ کہ خود کومعاشرے کے لیے!۔ بنابریں یہ تمام موارد جوذ کر کیے گئے ہیں اشتباه، غلطفهی اور بے بنیا دنظریات وخرا قات کے سوا کیچینیں کہ انفرادی محروی کو' دکمال' کا نام دے دیا جائے ، چنانچہ اکثر و میصنے میں آیا ہے کہ لوگوں کو معاشرے میں گونا گوں طریقوں سے دھوکہ دیا جاتا ہے اور انہیں انفرادی محرومی کو قبول کرنے کی ترغیب دلانے کے لیےمثلاً یہ کہاجا تا ہے کہ انسان فداکاری وجانبازی اور اپنی جان کا تذرانددے کرنیک تامی اور تاریخ میں ہمیشہ کے لیے اپنانام وقد کرہ زندہ وجاوید کرسکتا ہے اور اس طرح اسے دائی سعادت وابدی حیات ال سکتی ہے وغیرہ وغیرہ توبیہ باتیں در حقیقت خرافات ہیں کیونکہ اس طرح کی باتیں کرنے والے پہلے تو خود اس بات کے قائل نہیں کہ مرنے کے بعد کوئی زندگی ہےاوردوسری بات بیکداس طرح مرفے اور فنا ہوجانے کے بعد کون سی معاشرتی زندگی ہے کہ جے ہم "زندگی" کہتے بين، آيابيدا يك فرضى وخيالي چيزنبين كهجس مين كوئي حقيقت نبين يائي جاتي؟

اس مقام پرایک بات کی طرف اشارہ ضروری ہے جو کہ مذکورہ مطلب کی طرح خرافات کے سوا پھنہیں اوروہ بید کہ کہا جاتا ہے کہ انسان کو چاہیے کہ اجرائے قانون کی تنخی کہ جس کے سبب اس کی ذاتی خواہشات پوری نہیں ہو سکتیں اوروہ شخصی محرومیوں کا شکار ہوجاتا ہے اس پر مبر کرے تا کہ معاشرے کا تحفظ ہو سکے اوروہ (معاشرہ) ''کمال'' پائے ، گویا ہیں جھے لے کہ معاشرے کا کمال ہی اس کا کمال ہے۔

آیا یہ بات خرافات نہیں تو کیا ہے؟ کیونکہ معاشرے کا کمال اس صورت میں اس کا کمال ہوگا جب وہ دونوں کمال کی ہوں کہ ہوں کہ ہوں کہ کہ ہوں کہ کہ ہوں کہ کہ ہوں ہوں کا کمال نوروہ فردا ہے ''کمال'' کو معاشرے کا کمال کو فردیا قوم خواہ طافت وظلم کے ذریعے ہی ہی اپنے مقاصد وخواہشات کو پالے تو وہ فردا ہے ''کمال'' کو معاشرے کا کمال کے اور مرف نیک نامی کے خیالی کمال کے پیش نظرا ہے اصلی وحقیقی اور وہ قوم اپنے اصلی وحقیقی کمال سے کیوں محروم ہو؟ جیسا کہ قوموں کے طاقتورا فراد کا طریقہ 'کار بمیشہ سے کہی چلا آرہا ہے کہ وہ کمزوروو نا توان طبقہ کو اپنا غلام بنا کران کی زندگیوں سے فائدہ اٹھاتے ہیں اور انہیں ہر طرح کی ذلت وخواری سے دو چار کر کے اپنے مقاصد کی

بحیل کے لیے انہیں استعال کرتے ہیں اور انہیں ان کی زندگی سے محروم کردیتے ہیں، آیا نیک نامی اور معاشرے کی بقاء کے لیے قربانی کے نام پر کسی فردیا قوم کی محرومی کواس کا کمال قرار دیا جاسکتا ہے؟ بیٹر افات نہیں تو کیا ہے؟

لیکن اس سلسلے میں جوروش قرآن مجید نے اپنائی وہ یہ ہے کہ انسان عقائد ونظریات کے باب میں صرف اس بات کو تسلیم کرے جوخدا نے ارشاوفر مائی اور نازل کی ہے (ماائزل الله) اور اس کے علاوہ کوئی بات علم ویقین کے بغیر قبول نہ کرے اور نداس کا قائل ہو، اور عمل کے باب میں بھی صرف احکام اللی کی پیروی کرے اور خداسے ہی اپنے اعمال کے اجرکا خواہاں ہو کہ اگر ان کے ذریعے اس کی نفسانی خواہشات اور آرزوں کی تحکیل ہوجائے تو اس میں اس کی دنیاوی واخروی سعادت ہے اور اگر مادی لذتوں سے محروم ہوتو خداوند عالم کے پاس اس کا اجرمخوظ ہے جو کہ ہر اجرو کمال سے زیادہ بہتر اور ہمیشہ باتی رہنے والا ہے۔

یہاں ایک اور بات بھی ملاحظ فرما نمیں کہ علوم حسی کے دلدادہ اور حس وتجربہ کو ہر چیز کی اصل واساس قرار دینے والے حضرات کہتے ہیں کہ دین کی بیروی ایک طرح کی تقلید (کیرکا فقیر ہونا) ہے جو کہ علم کی روسے درست نہیں اور علم اس سے منع کرتا ہے اور اس طرح کی تقلیدیں دراصل ان چار دورانیوں میں سے دوسر ہے دورانیہ کے خرافات کا حصہ ہیں جو تخلیق بشر سے اب تک حیات انسانی میں آئے ہیں (یا در ہے کہ چار دورانیوں سے مراد بیز مانے ہیں: داستانوں اور قصہ و کہانیوں کا دور ، فلفہ کا دوراور خرافات کو دور چھینک دور ، فلفہ کا دور ، ور مادر ترافات کو دور کہتس میں انسان زندگی بسرکر رہا ہے علم کا دور اور خرافات کو دور چھینک دیے کا زمانہ ہے )

یہ ہے ان حضرات کا نظریہ! جو کہ بذات خود جاہلانہ اور علم سے عاری بات اور خرافات پر مبنی عقیدہ ہے تفصیل ملاحظہ ہو:

(۱) وه کېتے بین که درین کی پیروی ایک طرح کی تقلید ہے '۔

ان کی بیہ بات سرے ہی سے غلط ہے کیونکہ ''دین' ایک جامع آ کین ورستورحیات ہے کہ جس میں مبداءومعاد (سرچشمہ وجودومنزلِ مقصود) یعنی خدااور قیامت سے مربوط معارف وحقائق اور معاشر تی قوانین واحکامات مثلاً عبادات ومعاملات جو کہ بذر بعہ وحی وبوسیلہ نبی و پینیبرہم تک پنچے ہیں، اور اس طرح کے دیگر امور پائے جاتے ہیں اور سے مسلمہ حقیقت ہے کہ مبداءومعاد (خداوقیامت) سے تعلق رکھنے والے عقائد کی بنیا دکم ویقین اور عقلی دلائل ہیں اور عبادات ومعاملات کے قوانین واحکام بھی چونکہ وحی کے ذریعے اور بوسیلہ نبی کہ جس کی صدافت واضح و نا قابل اٹکار علمی دلائل سے ومعاملات کے قوانین واحکام بھی چونکہ وحی کے ذریعے اور بوسیلہ نبی کہ جس کی صدافت واضح و نا قابل اٹکار علمی دلائل سے ثابت ہوئی، حاصل ہوئے ہیں لہذا وہ بھی علم ویقین پر جنی ہیں اور ان کی بیروی حقیقت میں علم کی بیروی تقلید نہیں بلکہ ق و تبیان فرمائی ہے اسے تسلیم کرنا اور اس پر عمل کرنا عقلی فیصلہ اور علم کا تباع ہے ۔ بنابرایں دین کی بیروی تقلید نہیں بلکہ ق و تبیان فرمائی میں تھ تسلیم کرنے سے عیارت ہے،

بېرمال تقليد كى بابت سورة بقره بى كى آيت ٢٦ (وا ذقال موسى لقومه ان الله يأمر كم ان تذبحو ا

بقوة . . . ) كي تفسير مين تفصيلي مطالب ذكر كيے جا چكے ہيں ، رجوع فر ما تيں۔

(۲) تجب کی بات بہہے کہ دین کی پیروی کو تقلید کا نام ان لوگوں نے دیا ہے جوخود اپنے اصول زندگی و معاشرتی رسم و رواج اور معمولات حیات مثلاً کھانے پینے ، پہنے ، رہنے سہنے ، منا کحت وغیرہ تک کے مسائل میں اندھی تقلید اور نفسانی خواہشات کی اندھا دھند پیروی کا شکار ہیں ، البتہ انہوں نے جو بہت بڑا کارنا مہرانجام دیا ہے وہ یہ کہ تقلید کا نام بدل کراسے ایک ایسے نام سے موسوم کیا ہے جس میں اندھی تقلید کی اصل روح پوشیدہ ہے لیتی ' ترتی یا فتہ دنیا کے رسم ورواج کو اپنانا'' ، بیہ ایک ایسے نام جوانہوں نے تقلید کی نیخ کئی کے لیے فتی و تبویز کیا ہے کہ جس کے نتیجہ میں تقلید کا نام توختم ہوگیا گراس کی حقیقت ہوگئی اور لفظ مٹ گیا گرم عنی باتی رہ گیا ، تقلید کے لفظ کا استعال ترک کردیا گیا گراس کے معنی و مفہوم اور حقیق روح کو اپنالیا گیا ، اور ' دوسروں جیسے ہوجا و'' کا نعرہ لگا کر اسے کمی و ترتی یا فتہ و متمدن رنگ دے دیا گیا ورقر آئی نعرہ ' و لا گیا ۔ ایک و پنالیا گیا ، اور خرافات قرار دے کرنظرا نماز کردیا گیا۔

گی ۔ ) کو دین تقلید اور خرافات قرار دے کرنظرا نماز کردیا گیا۔

(س) انہوں نے حیات انسانی کے چار دورا نیے ذکر کیے ہیں یہ بھی جھے نہیں بلک نہایت بے بنیا دبات ہواور تاریخ اور یان و فلسفہ اس کی تکذیب کرتی ہے اور یہ درست نہیں کہ فلسفہ کا دور دین و فد ہب کے دور کے بعد تھا۔ کیونکہ دین ابرا بیٹی کا ظہور اس وقت ہوا جب ہندوستان و معروکلدان میں دو افلسفہ نم چکا تھا اور دین عیسی عہد فلسفہ نیونان کے بعد ظہور پذیر ہوا اور آفا ہدیہ کے عرف ہواء ظا صدید کہ عبد فلسفہ ظہور دین پر زمانی کے عہد سے پہلے تھا اور فلسفہ کے عرف کا دورانید ین و فد ہب کے عرف سے بہت پہلے تھا اس لیے فلسفہ کو طور دین پر زمانی تقدم حاصل ہے جبکہ ان حضرات نے اپنے چار دورانیوں میں عہد فد ہب کو عہد فلسفہ سے پہلے ذکر کیا ہے، اور یہ بات بار ہاؤ کر ہوچکی ہے کہ دین تو حید عہد و زمانے کے لحاظ سے دیگر تمام ادیان سے مقدم و پہلے ہے۔ اور جہاں تک حیات انسانی کی تاریخ کی بابت قرآنی بیانات کا تعلق ہوان کے مطابق اس کے دود درانے بین ایک عہد وحد سے اقوام واتحادام اور عصر سادگی اور دوسرا عہد میں و مادہ، اس موضوع کی بابت تفصیلی تذکرہ آ سے مبارک : ''کان النّائس اُ مَّنَةً وَّاحِلَ اَنْ شَبَعَتُ اللّٰک سادگی اور دوسرا عہد میں و مادہ، اس موضوع کی بابت تفصیلی تذکرہ آ سے مبارک : ''کان النّائس اُ مَّنَةً وَّاحِلَ اَنْ شَبَعَتُ اللّٰک سادگی اور دوسرا عہد میں و مادہ، اس موضوع کی بابت تفصیلی تذکرہ آ سے مبارک : ''کان النّائس اُ مَّنَةً وَّاحِلَ اَنْ شَائس اُ مَّنَةً وَّاحِلَ اَنْ سَام اللّٰک اللّٰ اللّٰک اُسْ اللّٰم اُسْک کے تفسیر شل میں اللّٰد تعالی ،

# آيات ١٢٦٢ تا٢١

- يَاكَيُهَا الَّذِينَ امَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَتِ مَا مَا ذَقْنَكُمْ وَاشْكُرُوا بِتِهِ إِنْ كُنْتُمُ
   إِيَّا لُاتَعُبُدُونَ ﴿
- إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَا الْهِلْبِهِ لِغَيْرِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَا عَلْمَا عَلَيْ اللّهِ عَلَا عَلَا عَلَا اللّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللل
- إِنَّا الَّذِيْنَ يَكْتُنُونَ مَا آنْزَلَ اللهُ مِنَ الْكِتْبِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنَا قَلِيلًا لَا اللهُ مِنَ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ يَوْمَ الْقَلِيمَةِ وَ لا يُزَكِيهُم اللهُ يَوْمَ الْقَلِيمَةِ وَ لا يُزَكِيهُم اللهُ يَوْمَ الْقَلِيمَةِ وَ لا يُزَكِيهُم اللهُ عَذَا اللهُ عَنَا اللهُ اللهُ عَنَا اللهُ عَلَيْ عَلَا اللهُ عَنَا اللهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْ عَلَا عَلَاع
- أوليَّكَ الَّذِينَ اشْتَرَوا الضَّللَةَ بِالْهُلَى وَالْعَنَابَ بِالْمُغْفِرَةِ ۚ فَيَا اَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّامِ
   أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّامِ
- ذلك بِاَنَّا اللهَ نَزَّل الْكِتْبَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِيْنَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتْبِ لَغِيُ
   شِقَاتٍ بَعِيبُ ﴿

#### ترجمه

"ا الله اليان! بم في جو ياك رزق تمهين ديا الله كاست حدوج وابو كها واورالله كا شکرادا کرواگر صرف ای کی عبادت کرتے ہو۔" (121)"الله في مرمردار، خون ، خزير كا كوشت اورجوجانور غير الله كي ليا دن كيا كيا موسب حرام کیے ہیں، پس جو خص حالت اضطرار و مجوری میں ہو کہنہ تو ظالم وسرکش ہواور نہ حدسے تجاوز کرنے والا ہوتوان چیزوں کے کھالینے میں اس پر کوئی گناہ نہ ہوگا، خدا تو گناہ معاف کرنے والانہایت مہریان (12m) "جولوگ ان احکام کو چھیاتے ہیں جو ضدا وند عالم نے کتاب میں نازل کیے ہیں اوراس کے بدلتھوڑی ی قیت وصول کرتے ہیں (اپناس مل کودنیا کے نہایت ناچیز مال سے بیتے ہیں) ایسے لوگ این شکم میں جہنم کی آ گ کے سوا کھنہیں ڈالتے ،خدا قیامت کے دن ان سے بات ہی نہیں کر نے گا ورندانہیں اس گناہ سے یاک کرے گا بلکہ ان کے لیے در دناک عذاب مقرر ہے۔'' O "انبی لوگول نے گراہی کو ہدایت کے عوض اور عذاب کو مغفرت کے بدلے میں خریداہے بیہ لوگ آتش جہنم پر کتنے بے باک وجری ہیں۔" (140) O "بیسبال لیے ہے کہ خدانے کتاب کو برحق اور حق کے ساتھ نازل کیا ہے اور جن لوگوں نے كتاب اللي مين اختلاف كياوه يقينانهايت يراكندگي و مرابي مين بين." (IZY)

# تقسيروبيإن

پاک وطیب رزق کھانے کا حکم

" آيَايُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّلْتِ مَا رَزَقُنْكُمْ... " (اكايمان والواتم الله إكرزق كالأجوبم في تهيس عطاكيا ب

اس آیت میں خداوندعالم نے خاص طور پریؤمنین کو خاطب کر کے بات کی ہے جبکہاس سے پہلے آیت (۱۲۸) مين بالعموم سب لوگول كوخاطب كياتها، اوربيربيان كاايك مخصوص انداز يرجيم علم البيان مين "انتزاع المخطاب من الخطاب" كهاجاتا عال كامطلب يدي كم بات كرنے والااس المسلم و بيان من اپن مخاطب افراد كے بجائے كى اور کو ناطب کر کے بات کرنے لگے، گویا پہلے خاطب کیے گئے افراد کے بارے میں وہ پیجسوں کرتا ہے کہ وہ سب اس کی بات پر کان دهرنے والے نہیں اس لیے اپناروئے تخن ان میں سے ان چندا فراد کی طرف کرتا ہے جن میں تو جداور عملی اقدام کا جذبہ د کھتا ہے۔ چنانچدان دوآیتوں(۱۷۸ اور ۱۷۲) میں بھی یہی نظر آتا ہے کہ خداوند عالم نے پہلے بالعوم تمام انسانوں کو خاطب كرك (لَيَاكَيُّهَا الَّذِيثِيُ) كهدكربات كى اورجب ويكها كدبيسباس كفرمان پرعمل نبيس كري كي توايخ بيان كارخ ان افراد کی طرف کردیا جواس پرایمان رکھنے کی وجہ سے اس کی بات پر توجہ دیتے ہیں اور عمل کرتے ہیں، لہذا تخاطب کی تبدیلی كسبب بيان مين بهي تبديلي آسكي اور پہلے بيان مين عام لوگوں كو خاطلب كركے يون فرمايا " كُلُو اوساً في الأسم ضاللًا بِيبًا '' ( کھا وَزین کی نعبتوں میں سے جوحلال و پاک ہے ) لیکن دوسرے بیان میں الفاظ تبدیل کرکے یوں ارشا دفر مایا كُلُوْامِنْ طَيِّبْتِ مَا مَا ذَقْنَكُمْ" (كماوَاس ياك رزق سے جوہم في مهيں ديا ہے) ية تديل اس ليے كى كرخدا پرايمان رکھنے والوں سے اس تھم پڑمل کرنے کی توقع وامیدتھی اور اس کے ساتھ ساتھ انہیں خدائے بکتا کے حضور شکر گزاری کی ترغیب ولا نابھی مقصود تھا کیونکہ وہی اس پراوراس کی تو حید پرخالص ایمان رکھتے ہیں اوراس کے سواکسی کی پرستش نہیں کرتے ال لي "مارزقتم (جو كهتمين رزق ديا كيام) يا "ما في الارض" (جو كهزمين ميس م) وغيره جيد الفاظ كي بجائے بیفرمایا" کَمَامَ ذَ قُلْکُمْ" (جو کچھ ہم نے تمہیں رزق عطا کیا ہے) کیونکدان الفاظ میں اس امر کا اشارہ یا ثبوت ملتا ہے كدوه افراد (مؤمنين) خداوندِ عالم كواچچى طرح بيجاينة اوراس كي معرفت ركھتے ہيں اوراپئے قريب بيھتے ہيں كه اب انہيں نام یا دولانے کی ضرورت ہی نہیں بلکہ ریے کہنا کافی ہے کہ' ہم نے تہمیں رزق دیا ہے' اوروہ ریجھی جانتے ہیں کہان کا پروردگار ان پرنہایت مہر بان وشیق ہے۔

ايك ادبي نكته سايك المم مطلب كي طرف اشاره

اس مقام پرایک اہم مطلب قابل توجہ ہے اوروہ یہ کہ جملہ: "مِن طَیّب مَا اَرْ قَائْمُ" میں صفت کی اضافت موصوف کی طرف ہے نہ کہ صفت موصوف کی قائم مقام ہے کیونکہ دونوں صورتوں میں آیت کا معنی فیلف ہے پہلی صورت (صفت کی اضافت موصوف کی طرف) میں آیت کا معنی بیہ ہوگا: "کلوا من رزقنا الذی کله طیب" (کھاء مارے رزق سے کہ دوسب پاک و پاکیزہ ہے) جبہ دوسری صورت میں آیت کا معنی بیہ ہوگا "کلوا من طیب الوزق معارض خبیشه" (پاک رزق سے کھاؤنہ کہ ناپاک رزق سے) ، دونوں معنوں میں فورکیا جائے تو معلوم ہوجائے گا کہ پہلا معنی ابرکل اور مقام وموقعہ کے مناسب وموزوں ہے کیونکہ یہ تقرب وعنایت اور مہر بانی ومرحمت کا مقام ہے اس لیے بیہ کہنا ہجا ہے کہ" ہمارے رزق میں سے کھاؤ کہ وہ سب پاک و پاکیزہ ہے" ، جبکہ دوسرا معنی اس مقام سے ہرگر موزوں نہیں خاص طور پر جب مقصد رہے کہ لوگوں کے من گھڑت اصولوں اور ان جا ہلانہ نظریات جن کی بنیا د پر خدا کے پاک و پاکیزہ رزق میں سے پر جب مقصد رہے کہ لوگوں کے من گھڑت اصولوں اور ان جا ہلانہ نظریات جن کی بنیا د پر خدا کے پاک و پاکیزہ رزق میں سے بعض چیزوں سے اجتناب کیا گیا اور انہیں جرام قرار دے دیا گیا تھا کی نئی کرتے ہوئے خدا کے پاک و پاکیزہ رزق میں سے استفادہ کرنے کی راہ میں یائی جانے والی ہر رکاوٹ دور کر دی جائے۔

# عطائے ربانی پرادائے شکر کا تھم

ن وَ اشْكُرُوا لِلهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّالُا تَعْبُدُونَ "- (اورتم الله كالشراء الرواكرتم صرف الى كى بندكى كادم بحرت مو!)

اس آیت میں "واشکو والنا" (تم ہماراشکراداکرو) کی بجائے ارشاد ہوا "وَاشْکُرُ وَالِلّٰهِ" (اللّٰد کاشکرادا کرو) تا کہ خدا تعالیٰ کی وحدانیت کا واضح ثبوت فراہم ہو کیونکہ ذات کردگار کے اسم مبارک کا صرح و کر ہی توحید کی طرف متوجد کھنے کا سب سے بڑا ذریعہ ہے اور خدا پرستوں کا کمالِ معرفت بھی اس سے وابستہ ہے۔ اس لیے "وَاشْکُرُ وَالِلّٰهِ" کے بعدارشاد ہوا" اِن گُنْدُمُ إِنَّا اُو تَعْبُدُ وَنَ" (اگر صرف اس کی عبادت کرتے ہو) کیونکہ بیالفاظ دمعبود ہوئے کے خدا کے ساتھ اختصاص "کو ثابت کرتے ہیں لیمنی ان سے ثابت ہوتا ہے کہ خدا ہی معبود ہاس کے سواکوئی لائق پرستش نہیں۔ اور اگر ام ان الفاظ کی بجائے یہ کہا جاتا "ان کنت مقعبل و نه" (اگر تم اس کی عبادت کرتے ہو) تواس سے معبود یت کا خصاص ثابت نہیں ہوتا کیونکہ عین مکن ہے کہ وہ خدا کی عبادت بھی کرتے ہوں اور اس کے ساتھ کی اور کی بھی!

# حرام کی گئی اشیاء کا ذکر

" إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةَ وَاللَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنْزِيْدِ وَ مَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ"-ين مية (مردار) دم (خون) اور لم الخزير (حوركا كوشت) كو تم پر حرام قرار ديا گيا ہے، اس كے بعد ارشاد فرمايا "وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ" (اوروه بھى حرام كيا گيا ہے جوغير الله كے ليے ذرح كيا جائے) اس سے مرادوه جانور بيل جنہيں بنوں وغيره كے ليے ذرح كيا جاتا تھا۔

> اضطراری حالت میں استثنائی حکم "O" فَهَنِ اضْعُلاَ غَيْرَ بَاغٍ وَّ لَا عَادِ..." ( مَرجو حض مضطر بو مَر باغی اور حدسے تجاوز کرنے والانہ ہو)

### ما انزل الله كالحممان!

'' اِنَّ الَّذِيْنَ يَكُنْسُونَ مَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ الْكِنْبِ...الخ"-(جولوگ متمان كرتے ميں اس كاجواللہ نے كتاب نازل كى ۔۔) يہ يت الل كتاب كے بارے ميں ہے كہ بہت ى چيزيں ان پر طلال تقيس مگر ان حلال اور پاك و پاكيزہ چيزوں كو ان كے بزرگوں اور جكم انوں نے ان پر حمام كرويا اور اپنى ذاتى اغراض كى بناء پر عبادات وغيرہ ميں تحريمى احكام صادر کردیے، حالانکہ ان کے پاس جو کتاب ہے اس میں ان پاک و پاکیزہ چیزوں سے ہرگزنبی ویمانعت نہیں کی گئ اور انہوں نے کتاب میں مذکور حقیقت کو صرف اس لیے چیپایا تا کہ ابنی ریاست واقتدار، جاہ ومقام اور مالی فوائد کا تحفظ کر سکیں۔

اس کے علاوہ ہی آیت آخرت میں ''تجسّم اعمال'' کے مسئلہ کو بھی ثابت کرتی ہے اور اس بات کو واضح کرتی ہے کہ قیامت کے دن ان اعمال کے نتائج حقیقی صورت میں مجسم ہوں گے کیونکہ ابتداء میں ارشاد ہوا کہ انہوں نے احکام اللی کے کہ فیامت کے دن ان اعمال کے نتائج حقیقی صورت میں مجسم ہوں گے کیونکہ ابتداء میں ارشاد ہوا کہ انہوں نے احکام اللی کے کو نہایت کم قیمت پر نیچ کر جو کما بیا ہے وہ آگ گھانے کے سوا پھوٹیس، اس کے بعد آؤٹ او ہوا کہ انہوں نے احکام اللی کے بیان پر جس قیمت کے حصول کو ترجیح دی ہے وہ در حقیقت گراہی کو ہدایت پر اور عذاب کو مغفرت پر ترجیح دی ہے وہ در حقیقت گراہی کو ہدایت پر اور عذاب کو مغفرت پر ترجیح دی ہوال ان لوگوں ہے، پھر آیت کے آخر میں ارشاو ہوا کہ' کس چیز نے انہیں آتش جنہم کے سہ لینے کا سبق دے دیا ہے'۔ بہر حال ان لوگوں نے نظاہر جو کام کیا وہ آیات واحکام اللی کا محمان اور ان پر پر دہ ڈ النا اور اس کام پر ڈٹے رہنا تھا اور اس کی بابت گوناگوں الفاظ استعال کے گئے ہیں اور ان کے اس عمل کو خلف ذاویوں سے ذکر کیا گیا ہے (غور کریں)۔

# روايات پرايك نظر

شكارى اور چور كا استثنائي حكم

كافى من حضرت امام جعفر صادق عليه السلام مع منقول بآب في يت مبارك "فكن اضْطُرٌ غَيْرَ بَاغِوَّ لاَ عَالِم " كَنْسِير مِن ارشاد فرمايا:

(الباغی باغی الصید، والعادی السارق، لیس لهما ان یاکلا المیتة اذا اضطر االیها، هی حرام علیهما لیس هی علیهما کهاهی علی المسلمین ولیس لهما ان یقصر االصلاة)

باغی اسے کہتے ہیں جوشکار کھیلے جائے اورعادی سے مراد چور ہے ان دونوں کے لیے جائز نہیں کہ وہ مردار کا گوشت کھا نمیں جب انہیں مردار کا گوشت کھانے کی شدید مجبوری لاحق ہو، مردار ان دونوں پر جرام ہے، اس سلم یس ان میں اور دیگر عام مسلمان و بیس فرق ہے کیونکہ عام مسلمان جب شدید مجبوری سے دوچار ہوں تو ان کے لیے مردار کا گوشت کھانا جائز ہے لیکن ان دوکو بیری حاصل نہیں اور شری وہ اس سفر میں نماز قصر کر سکتے ہیں۔

## باغی اور تعدی کرنے والے کے بعض مصادیق

تفییر "العیاشی" میں امام جعفر صادق سے منقول ہے آب نے ارشاد فرمایا: باغی سے مراد ظالم اور عادی سے مراد غاصب ہے۔ (الباغی الظالمہ، والعادی الغاصب)

ممآدسے منقول ہے کہ امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا: آیت مبارکہ میں (غَیْرَ بَاغِ) سے مرادیہ کہ وہ امام سلمین سے بغاوت نہ کرنے والا ہواور (وَّ لاَعَادٍ) سے مرادیہ ہے کہ معصیت وگناہ کاار تکاب کرکے اہل حق کے راستہ سے تعدی و تجاوز اور انحراف کرنے والانہ ہو۔

## مجمع البيان كى روايت

تفییر مجمع البیان میں امام محمہ باقر اور امام جعفر صادق علیما السلام سے منقول ہے کہ 'غَیْرَ بَاغِ ' سے مرادیہ ہے کہ اس نے امام سلمین کے خلاف بغاوت نہ کی ہواور' وَّ لاَعَاٰدٍ '' سے مرادیہ ہے کہ وہ گناہ ومعصیت کا ارتکاب کر کے اہل حق کے راستہ سے شخرف نہ ہوگیا ہو۔

ندکورہ بالا روایات میں ''باغی'' اور' عادی' کے جومعانی ذکر کیے گئے ہیں وہ سب ان کے مصادیق ہیں (جن پر ان کی تطبیق ہوتی ہے ) اور اس سے اس معنی و مفہوم کی تصدیق ہوتی ہے جوہم نے ان الفاظ سے بظاہر سمجھا ہے۔

# آتش جہنم پرصبر کیونکر؟

کافی اورتغیر العیاثی میں ''فَهَا اَصْبُرَهُمْ عَلَی النَّاسِ ''کیتغیر میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے آئے نے فرمایا: اس سے مراد یہ ہے کہ یکس طرح اس کام کو انجام دیتے رہتے ہیں کہ جس کے بارے میں انہیں معلوم ہے کہ وہ انہیں آتش جہنم کی طرف لے جائے گا۔ (ما اصبر هم علی فعل ما یعلمون ان یصیر هم علی النار)

## امام جعفرصادق م کے ارشادات

تفیر مجمع البیان میں علی بن ابراہیم کے حوالہ سے منقول ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:
"فَدَا اَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّاسِ" سے مرادیہ ہے کہ بیاوگ آتش جہنم کی بابت کتنے بے باک وجری ہیں!
اس سلسلے میں ایک اور روایت میں امام جعفر صادق "سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: اس سے مرادیہ ہے کہ وہ لوگ جہنمیوں کے اعمال انجام دیتے ہیں (ان کے اعمال جہنم والوں کے اعمال جیسے ہیں )۔

ندگورہ بالا تمام روایات معنی کے لحاظ سے ایک دوسر ہے سے مشابہ ہیں کیونکہ پہلی روایت میں ''آگ پر صبر''
کرنے کی تفسیر آگ کے سبب پر صبر کرنے کے ساتھ کی گئی ہے (وہ کام انجام دیتے رہنا جو آتش جہنم کی طرف لے جاتا
ہے)، اور دوسری روایت میں اس کی تفسیر''آتش جہنم کی بابت جری ہونے'' کے ساتھ کی گئی ہے جو کہ''آگ پر صبر''کا لازمی اثر اور اس کے ساتھ میں تھی ہوتا ہے، اور تیسی روایت میں اس کی تفسیر'' جہنم والوں کے اعمال جیسے کام انجام وسیے'' کے ساتھ کی گئی ہے کہ اس کی بازگشت پہلی روایت میں فدکورہ معنی کی طرف ہوتی ہے۔ لبذا یہ تینوں روایات ایک دوسر سے سے سر المحتی ہیں۔





#### ر آیت کا کا

الشيرة والْمَعْرَبِ والْمَلْمِ الْمَعْرَبُ وَالْمَلْمِ وَمَكُمْ وَبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَالْمِنَّ الْمِرْمَنُ الْمَنْ وَالْمَلْمِ مَنْ الْمَالُ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى بِاللّهِ وَالْمَالُ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى اللّهِ وَالْمَالُ عَلَى حُبِّهِ ذَوَى الْعُرْقُ وَ الْمَالُ عَلَى حُبِّهِ ذَوَى النّهُ وَالْمَالُ عَلَى حُبِّهِ وَالنّسَاءِ لِلنّنَ وَ فِي الرِّقَابِ ﴿ وَالسّّا بِلنّنَ وَ فِي الرِّقَابِ ﴿ وَالسَّاعِلَى وَ الْمَاكِنُ وَ الْمَاكُونُ وَ الْمَالِمِينَ وَ الْمَالَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَالْمَالُونَ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

#### برجمه

۰ دنیکی صرف بینی کتم اینارخ مشرق و مغرب کی طرف کرلو بلکه نیک تو وه ہے جوخدا، قیامت کے دن ،فرشتوں ، کتاب الی اورا نبیاء پرایمان لائے اور مال و دولت سے محبت کے باوجودا سے اپنے قریع کرے ، اور نماز قریع کرے ، اور نماز قریع کرے ، اور نماز بیتیموں ، مسکینوں ، مسافروں ، سوالیوں اور غلاموں کو آزاد کرانے میں خرج کرے ، اور نماز با قاعد گی سے اداکرے ، زکو قادا کرے ، اور وہ ایسے ہیں کہ جب وعدہ و عہد کر لیتے ہیں تو اسے پورا کرتے ہیں اور ناداری و تنگدتی ، بیاری و مصیبت اور دوران کارزار صبر کرتے ہیں ، ایسے لوگ ، بی سے اور دوران کارزار صبر کرتے ہیں ، ایسے لوگ ، بی سے اور یہی متی و پر میز گار ہیں۔

# تفسيروبيان

اس آیت کے شان نزول کی بابت کہا گیاہے کہ جب بیت المقدس سے تعبد کی طرف قبلہ کی تبدیلی کا تھم نازل ہواتو لوگوں میں سخت اختلاف اور نزاع و جھگڑ اشروع ہو گیا اور وہ آپس میں شدت کے ساتھ الجھ گئے اس وقت بیر آیت نازل ہوئی کہ جس میں ان بحثوں میں الجھنے اور آپس میں لڑنے جھگڑنے سے بازر ہنے کی تلقین کرتے ہوئے لوگوں کو اصل ہدایت و نیکی کے حصول کی ترغیب ولائی گئی ہے۔

# مشرق ومغرب كي طرف رخ كرنابي نيكي نبيس

O" كَيْسَ الْيِرَّ أَنْ تُولُّوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغُوبِ "-(نَيْلَ يَهِي بَين كَمْ اليخ رخ مشرق اورمغرب كى طرف كراو \_ - ، )

اس آیت مبارکہ میں جوالفاظ ذکر کئے گئے ہیں پہلے ان کے اور ان سے مشابدالفاظ کے معانی ذکر کئے جاتے ہیں:

"بِرّ" (ب كي نيچزير كساته) نيكي واحسان مين وسعت كمعني مين ب-

"بَرِّ" (بَ پِرزبر کے ساتھ) صفت مشہ ہےاس سے مراد نیک آ دمی اور نیکی واحسان کرنیوالا مخف ہے، "قِبَلَ" (ق کے نیچے زیر اور ب پرزبر کے ساتھ) کامعنی طرف اور سمت ہے، اور "قبلہ بھی ای باب

سے ہے کیونکہ وہ ایک مخصوص سمت ہے،

" ذَو بى الْقُرْبِي " يعنى اقرباء ورشته دار،

"يتامى"يتم كى جمع بيتيم اس كهت بين جووالدس محروم مو،

"مساكين " مكين كى جمع بمكين اس كت بي جوفقير سازياده بدحال بويعنى نادارى مين فقير س

زياده برى حالت كاشكار بوء

"ابْنَ السَّبِيْلِ" اسے كہتے ہيں جواب الل وعيال اور كھروالوں سے دورو منقطع ہوجائے، "رقاب" رَقَبَهُ كى جمع كاصيغه ہے كہ كامعنى كردن اوراس سے مرادغلام ہے، "رقاب" معدر ہے جيئے 'بئوس "،اس كامعنى تحق ونادارى ہے، "بأساء "معدر ہے جيئے 'بئوس "،اس كامعنى تحق ونادارى ہے،

"ضّی اء" مصدر ہے جینے "ضر"،اس کامعنی آفت ومصیبت ہے کہ جوانسان کو کسی بیاری یا زخم یا مال واولاد سے محروم ہوجانے سے لاحق ہوتی ہے۔ محروم ہوجانے سے لاحق ہوتی ہے۔ "ہامس" کامعنی جنگ کی شدت ہے۔

# نيكى اورنيك كى اصل حقيقت

" وَلَاكِنَّ الْمِرَّ مَنْ الْمَنَ بِاللهِ . . . . . النح " و الكِنْ الْمِرَّ مَنْ الْمَنَ بِاللهِ . . . . . النح " و الكِن نيك وه ب جوايمان لائة الله ير \_ \_ . )

اس جملے میں ''بر' (ب کے بیچ زیر کے ساتھ)۔ نیکی ۔ گاتریف اوراس کی وضاحت کی بجائے''بر' (ب پر نیکی ۔)

زیر کے ساتھ)۔ نیک آدی ۔ گاتھ ریف و توصیف ذکر کی گئی ہے تا کہ ان لوگوں کی پہچان ہو سکے جواس صفت (بر نیکی ۔)

کے حامل ہیں اوران کی تمام صفات بیان ہوجا نمیں ، اور ضمنا اس بات کی طرف متوجہ کرنا بھی مقصود ہے کہ کسی فضلیت یا صفت کے معنی ومفہوم کی اس کے مصدات (جس پر وہ منظبی ہو) کے بغیر کوئی حقیقت واثر ہی نہیں ، اور بیانِ مطالب میں قرآنی طریقہ واسلوب ہی ہیہ کہ اس میں جہاں بھی صفات و خصوصیات اور فضائل و کمالات کا تذکرہ و وضاحت مقصود ہوتی ہے مال ان ان صفات کے محانی و مفاجیم کو بیان کردینے اور ان کی وضاحت و تشریح پر اکتفاء نہیں کی جاتی بلکہ اس کے ساتھ ساتھ ان صفات کے حامل افراد کا تعارف و توصیف بھی کردی جاتی ہے تا کہ کسی موضوع کے تمام پہلو اس کے مصدات کی پیچان کے ساتھ واضح ہو سکیں۔

بهر حال جملة ''وَلَكِنَّ الْمِوَّمَنَ الْمَنَ بِاللَّهِ وَالْمَنَ اللَّهِ وَالْمَيْ وَلِي اللَّهِ وَالْمَيْ وَلِللَّهِ وَالْمَيْ وَالْمَنْ فِي اللَّهِ وَالْمَيْ وَالْمَنْ الْمَنْ وَلَا مِنْ اللَّهِ وَالْمَالِ مَشْمَل بِ اورا كَى حقيقت حال كى وضاحت كرتا ب سبب ببلاان كتارف من تين چيزوں يعنى اعتقادات، اعمال اورا خلاق كو ''مَنْ اللهِ وَ '' كَ الفاظ مِن وَكُر مِن اللهِ مِن وَكُر مِن اللهِ وَ مَنْ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَلَيْ لَكُومُ اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَلَيْلِ وَاللهِ وَلَيْلِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَلَيْ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ مُنْ وَلِهُ وَلَا لَهُ وَلَا مِلْمُ وَلَا وَلِلْمُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِي اللّهُ وَلَا مِن مُن اللّهُ وَلَا مِن مُن اللّهُ وَلَا مِن اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا مُن مُن اللّهُ وَلَا مِن مُن وَلّهُ وَلَا لَا مُن مُن وَلّا مِن مُن اللّهُ وَلَا مِن اللّهُ وَلَا مِن اللّهُ وَلَا مُن مُن وَلِي اللّهُ وَلَا مِن مُن وَلّهُ وَلِي اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلّمُ الل وَلِمُلْكُولُولُولُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلّمُن اللّهُ وَلِمُنْ اللّهُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلّمُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلِمُلْمُ وَلّمُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلّ

#### ايمان واعتقاد كاذكر

سب سے پہلے نیک وصالح افراد کے ایمان واعقاد کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد حق تعالی ہوا '' مَنَ اَمَنَ اِمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ عَلَى اَللهِ عَلَى اَللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ال

ایمان واعقادر کھنے کا تھم دیا ہے، البتہ اس ایمان سے مراد کا الیمان وعقیدہ ہے کہ جس کے آثار و نتائج ہرگز اس سے جدا نہیں ہوتے، نہ دل میں اور نہ اخلاق و اعمال میں، یعنی دل میں کوئی فٹک وشبہ یا تذبذب و اعتراض یا کسی پریشانی و ناگوار حالت کے لائق ہونے سے قاراضگی و فیرہ نہیں پیدا ہوتی اور نہ برے اخلاق و عادات اور فتیج اعمال کی طرف توجہ ہوتی ہے، اس کا ثبوت کہ آیت سے مراد یہی ہے جو ہم نے ذکر کیا ہے جملہ ہے: " اُولِیْکُ الَّن بُنُ صَدَقُواْ " ( یہی لوگ سے بیں) اس جملے میں ان کے بیا ہونے کو بطور مطلق اور کسی قیدو شرط کے بغیر ذکر فرما یا ہے تو اس سے مراد یہ ہے کہ وہ ہر کھا ظ سے بیں کا سے بیں عقیدہ میں جبی اور وہی فیقی معنی میں میں کے بین اور وہی فیقی معنی میں میں اور وہی فیقی معنی میں میں اور وہی فیقی معنی میں میں اور آبیت کی خداوند عالم نے ارشاوفر مایا:

سوره ونساء، آيت ۲۵:

''فَلَاوَىَ بِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى كُنْتُمُ كَفِيْمَا مَرَبَيْنَهُمْ ثُمَّلًا وَافِيَ ٱنْفُسِهِمْ يُهَاجًا قِبَّا نُوَ بِهِ السِّلِيُمَا''۔ بها تشلِيبًا''۔

( نہیں، تیرے رب کی قتم! بیاس وقت تک مؤمن نہیں ہوسکتے جب تک کہ مخصے اپنے تنازعات و جھڑوں میں فیصلہ کرنے والا نہ بنائی اور پھر جب توان کے درمیان فیصلہ کردی تیرے فیصلہ سے اپنے دلوں میں کوئی ناراضگی ورجش نہ لائیں اور اسے اس طرح تسلیم کریں جیسے تسلیم کرنے کاحق ہے )

اس طرح وه لوگ ايمان كاس چوتهدرجه پرفائز بول عجوجم في اى سورة بقره كي آيت اسا (إذْ قَالَ لَهُ سَبُّكَ اَسْلِمُ لَا قَالَ اَسْلَمُتُ ٠٠٠) كي تغيير مين مراحب ايمان عضمن مين ذكركيا ہے-

### مهاعمال كاذكر

ايمان واعقاد كة تركره كه بعدان ك بعض المال كوذكر فرمايا: وَ إِنَّى الْمَالَ عَلَى حُيِّهِ ذَوِى الْقُرُلِي وَ الْمَالَ عَلَى وَ الْمَالَ عَلَى حُيِّهِ وَوَى الْقُرُلِي وَ الْمَالَ عَلَى وَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

ا۔مال ودولت سے محبت کے باوجوداسے

- (۱) رشتددارول
  - (ب) يتيمون
  - (ج) مسكينون
- (و) مسافرون
- (ھ) سواليوں
- (و) غلامول پرخرج کرتے ہیں،اور

- (٢) نمازقائم كرتے بين، اور
  - (٣) زكوة اداكرتيين\_

تواس میں ان کا ایک عمل نماز قائم کرنا ذکر کیا گیا ہے جو کہ ایک عبادت وفریضہ اللی ہے اور اس کے بارے میں دیگرآیات میں بوں ارشاد ہوا:

سوره عِنكبوت، آيت ۴٥:

The series of th

'' إِنَّ الصَّلُولَا تَنَهُمَى عَنِ الْفَحْشَاءَ وَ الْمُنْكُرِي، (يقيينانماز فحشاء ومحرر \_ برائيوں اور غلط كاموں \_ \_ سے روكتى ہے) سورہ ءطہ آیت ۱۴:

> " وَ أَقِمِ الصَّلُوةَ لِنِ كُمِ يُ "-(مير \_ ذكر ك لي نماز قائم كرو)

اوراس کے بعد زکوۃ اداکرنے کا ذکرہے جو کہ ایک مالی عبادت اور معاشرے کی معاشی بہتری کا ذریعہ ہے، ان دو ایشی نماز اور زکوۃ سے پہلے مال دینے وخرج کرنے کا ذکر ہوا جو کہ نیکی پھیلانے اور احسان و بھلائی کرنے سے عبارت اور غیر واجب مالی عبادت ہے جس سے ضرورت مندول کی حاجت روائی واقتصادی ڈھارس ہوتی ہے۔

### اخلاقي صفات كاذكر

عُقَائد واعمال كا ذكركرنے كے بعد خداوندِ عالم نے ان كى چند اخلاقى صفات بيان فرمائيں: ''وَ الْمُوْفُونَ بِعَهْٰ بِهِمْ إِذَاعْهَدُ وَالصَّدِرِيْنَ فِي الْبَاسَاءَوَ الضَّرَّ آءِ وَجِيْنَ الْبَاسِ'، يعنى وه:

- (۱) جب وعدہ وعہد کرتے ہیں تواہیے عہد و پیان کو پورا کرتے ہیں۔
- (۲) تکلیفول،مصیبتول، پریشانیول اورشدت کارزار کے وقت صبر کرتے ہیں۔

'' عہد''کا مطلب کی چیز کواپے ذمہ میں لے لیٹا اور اس کا وعدہ کر لیت ہے، اس آیت میں ''عہد'' بطور مطلق ذکر مواہ ہوا ہے لیکن اس کے باوجود اس میں ایمان اور اس سے مربوط احکام کا وُعدہ اور انہیں اپنے فرمہ میں لیٹا شامل نہیں ۔ جیسا کہ بعض حضرات کا خیال ہے۔ کیونکہ '' اِذَا عُهَلُوْا'' کے الفاظ سے ثابت ہوتا ہے کہ اس سے مرادوہ عہدو پیان اور وعد برونت اور بین جو ''بھی فیڈ انجام دیئے جاتے ہیں جبکہ ایمان اور اس سے تعلق رکھنے والے احکام کا عہدو پیان ایسانہیں بلکہ وہ ہرونت اور ہرلے باقی ہوتا ہے اس کے لیے کی وقت اور حالات کی کوئی قیدوشر طنہیں اس لیے یہاں' عہد'' سے مراد ۔ ایمان اور اس سے تعلق رکھنے والے احکام کے علاوہ۔ ہروہ وعدہ اور عہدو پیان ہے جو انسان کرے ، اس پر پابند ہونے اور عمل کرنے کا ذمہ تعلق رکھنے والے احکام کے علاوہ۔ ہروہ وعدہ اور عہدو پیان ہے جو انسان کرے ، اس پر پابند ہونے اور عمل کرنے کا ذمہ تعلق رکھنے والے احکام کے علاوہ۔ ہروہ وعدہ اور عہدو پیان ہے جو انسان کرے ، اس پر پابند ہونے اور عمل کرنے کا ذمہ تعلق رکھنے والے احکام کے علاوہ۔ ہروہ وعدہ اور عہدو پیان ہے جو انسان کرے ، اس پر پابند ہونے اور عمل کرنے کا ذمہ تعلق کے لیے کہ میں ضرور فلال کام انجام دوں گایا فلال کام ضرور ترک کروں گا (ہرگز انجام نہ دوں گایا فلال کام ضرور ترک کروں گا (ہرگز انجام نہ دوں گا) تو یہ

عہد یا معاہدہ ووعدہ کہلاتا ہےاوراس معنی میں وہ تمام عقو دجومعلا ملات ولین دین وغیرہ میں انجام پاپتے ہیں شامل ہیں۔ ''صبر'' سے مراد بختیوں،مصیبتوں،تکلیفوں، پریشانیوں، نا گوار حالتوں،اور میدان جنگ میں مذمقائل کے سامنے استقامت و پائیداری اور ثباتِ قدم اختیار کرنا ہے۔

بہرحال یہ دوسفتیں بینی وفائے عہداور صبراگرچی تمام اخلاقی فضیلتوں کی جامع نہیں لیکن ان کی اہمیت وہمدگیری کا بیما میں ہور سے کہ جب بیددوکسی شخص میں پائی جائیں تو ان کی وجہ سے دیگر تمام اخلاقی صفات خود بخوداس میں وجود پالیتی ہیں، اور بین تاہم ہے کہ جب بیددوکسی شخص میں پائی جا کمیں تو اور دوسری میں بین جن میں سے ایک میں سکون اور دوسری میں حرکت پائی جاتی ہے، وفائے عہد، حرکت ہے اور صبر، سکون سے تعلق رکھتا ہے لہذاان دوسفتوں سے متصف ہونے کا خاص طور پر دکر کرنے کا مقصد بیرے کہ وہ لوگ (مومنین) ایسے ہیں کہ جب کھے کہتے ہیں تو اس پر عمل کرتے ہیں اور ہرگز اپنے کہ کی خلاف ورزی نہیں کرتے ہیں اور ہرگز اپنے کہ کی خلاف ورزی نہیں کرتے۔

## صدافت وسجإئي كاذكر

پہلے مرحلہ میں اعتقادات، اعمال اور اخلاق کا تذکرہ کرنے کے بعد دوسر ہے مرحلہ میں خداوند عالم نے ان کی توصیف ان الفاظ میں کی: ''اُوللِکَ اَلَٰنِ بُنَ صَکَ قُوْا '' ( یہی لوگ ہے ہیں )، صدافت در هیفت علم عمل کی تمام فضیاتوں کی جامع صفت ہے مثلاً عفت و پاکدامنی، شجاعت و بہادری، حکمت و دانائی اور عدل و انساف اور ان کے فروعات و غیرہ تمام صفات کی بنیاد یہی ہے کیونکہ انسان تین چیزیں رکھتا ہے ( ا ) اعقیدہ و ایمان ( ۲ ) تول و گفتار ( ۳ ) عمل و کردار، اور جب وہ صدافت اپنا ہے تو بہتنوں یکجا ہوجاتی ہیں یعنی وہی کرتا ہے جو کہتا ہے اور وہی کہتا ہے جو عقیدہ دکھتا ہے، اس کا کمل اس کے قول کے مطابق اور اس کا تول اس کے عقیدہ کے مطابق ہوتا ہے، اور چونکہ انسان فطری طور پر حق کو تول کر نے والا اور باطنی طور پر میں کہتا ہے اور اس کا گفتار اس کے تول کو لیا ہے تو الا ایم کہتا ہے اور ہی کا مکر کیوں نہ ہو جائے ) البذا جب حق کودل سے سے سلیم کر لیتا ہے اور اس میں ہوا ہی ہوتا ہے تو اس کی گفتار اس کے تقیدہ کے مطابق اور اس کا عمل و کردار اس کے قول کے سے سلیم کر لیتا ہے اور اس میں ہو بھی ہوتا ہے جس کا عقیدہ رکھتا ہے اور وہی کا م کرتا ہے جو کہتا ہے، اس سے سالی کو با کردار اس بین جاتا ہے، اس سے سالی کو با کردار ایس بین جاتا ہے، اس کے متاب کے خال میں مقابل ہو جاتی ہو اتی ہو اس کی مقابل مؤمن، پاکیزہ و صفات کرتا ہے جو کہتا ہے، اس سے حقال کو با کردار اس بین جاتا ہے جانا چوارشاد حق بی جاتا ہے، اس کے حقال کو باکر دار اس بین جاتا ہے جو کہتا ہے، اس سے جو کہتا ہے، اس کے دیا کیوار شاد حق بالی دور اس کی تعابل ہو جاتا ہے، اس کو بان کہل ہو جاتا ہے، اس کو باکہ کرتا ہے جو کہتا ہے، اس کی تو اس کی بین ہو جاتا ہے، اس کو باکہ کرتا ہے جو کہتا ہے، اس کی تو اس کی تو باکر دار اس بین جو اس کی تو اس کی تو باکر دار اس بین ہو جاتا ہے، اس کی تو باکر دار اس بین ہو جاتا ہے، اس کی تو باکر دار اس بین جو اس کی تو باکر دار اس بین ہو جاتا ہے ہو تو باکر دار اس بین ہو جاتا ہے بینا کیوار شاد تو باکر دار اس بین ہو جاتا ہے باکر دار اس بین ہو جاتا ہے باکر دار اس بین کی تو باکر دار اس بین ہو باکر دار ا

سوره ءتو بهءآيت ۱۱۹:

" يَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُوااتَّقُوااللَّهَ وَكُونُوُا مَعَ الصَّدِ قِينَ"-(اسائل ايمان! تقوائے اللي اختيار كرواور يچوں كے ساتھ ہوجا وَ (سچوں كے ساتھ رہو)

بنابراي "أُولِيكَ الَّذِينَ صَدِيعُولً "من جوصريايا جاتا ہے اس سے" سچمؤمن" كى پچان كاقرآنى اساس

واضح موجاتی ہے اور ان کی مذکورہ بنیادی صفات کی تائید ہوتی ہے۔اس طرح ''اُولِیّا کَا اَّذِیْنَ صَدَقَوُا'' کامعیٰ فواللہ اعلم سیہوگا کہ''اگرتم سچوں کودیکھنا چا ہوتو وہی نیک وصالح افراد ہیں'۔

تقویٰ و پر ہیزگاری کا ذکر

تیسر کے مرحلہ میں خداوند عالم نے ان کی پیچان اس طرح کروائی: ''اولیّا ک هُمُ الْمُتَّقُونَ'' ( بی لوگ متق و پر میزگار ہیں )، اس جملے میں بھی حقر سے مقصود یہ ہے کہ ان لوگوں کے کمال کو بیان کیا جائے کیونکہ جب تک براورصد ق نیکی وسچائی۔ درج بر کمال کونہ پینچیں اس وقت تک حصول تقوی کی پیمیل نہیں ہوسکتی، گویا تقویٰ کا حصول اور اس کا کمال مصداقت، نیک اعمال بحالانے اور نیکی اختیار کرنے پر موقوف و مخصر ہے۔

یادرہے کہ بیصفات جوخداوند عالم نے سیچے مؤمنین وابرار (نیک افراد) کے لیے اس آیت میں ذکر فرمائی ہیں کئ دیگر آیات میں بھی ان کا تذکرہ ہواہے مثلاً:

سوره ود هر، آیات ۵ تا ۱۲:

"إِنَّ الْاَبْرَا مَيَشَمَ بُونَ مِنْ كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُونَ الْ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفَجِّرُ وْنَهَا تَفْجِدُونَ الْآلَانُ مِرَاجُهَا كَانَ شَرُّ لاَ مُسْتَطِيْرًا ۞ وَيُطْعِبُونَ الطَّعَامَ عَلْ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيُعْجِدُونَ الطَّعَامَ عَلْ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَقَحِدُونَ الطَّعَامَ عَلْ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَقَعِدُونَ الطَّعَامَ عَلْ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَقَعِدُونَ الطَّعَامَ عَلْ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَقَعِدُونَ الطَّعَامَ عَلْ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَقَعَلَمُ اللهُ عَنْ مَنْ اللهِ لا نُرِيْدُ مِنْكُمْ جَزَآءً وَلا شُكُومًا ۞ إِنَّا نَحَافُ مِن مَّ بِنَا يَوْمًا وَيَتَعِيمًا وَاسْدُونَ الطَّعَامَ عَلَى مُنْ مَنْ اللهُ عَمْ فَلَا اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقُمْهُمْ نَضْمَةً وَسُمُومًا اللهُ وَجَذِيهُمْ اللهُ شَمَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقُمْهُمْ نَضْمَةً وَسُمُومًا اللهُ وَجَذِيمًا مَنَهُمُ وَالْمَا وَاللهُ اللهُ عَمْ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَمْهُمْ نَضْمَةً وَسُمُومًا اللهُ وَمَا مَنْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَالِهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْكُومُ وَلَقُهُمْ اللهُ عَلَامُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَالَهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَالَهُ اللهُ عَلَالِهُ اللهُ الل

(نیک وصالح افراداییا جام نوش کریں گے جس میں کا فور کی آمیزش ہوگی۔ وہ ایسا چشمہ ہوگا جس سے اللہ کے خاص بندے ہی پئیں گے کہ جے وہ ہر طرف روال دوال کردیں گے۔ وہ ایسے ہیں کہ جواپئی نذرکو پورا کرتے ہیں اور اس دن کا خوف دلول میں رکھتے ہیں جس کی سختی سب پر چھائی ہوئی ہوگی۔ اور وہ کھانا کھانے کی طلب و چاہت کے باوجو ڈسکینوں، بنیموں اور قید یوں سے کہتے ہیں کہ) ہم تمہیں صرف رضائے الجی کے بنیموں اور قید یوں سے کہتے ہیں کہ) ہم تمہیں صرف رضائے الجی کے لیے کھلاتے ہیں تم سے ہرگز کسی جز ااور شکریہ کے طالب نہیں ہیں۔ ہم اپنے پروردگار سے اس دن کا خوف رکھتے ہیں جونہایت سخت ونا گوار ہوگا۔ اس اللہ انہیں اس دن کی سختی سے بچالے گا اور انہیں تازگی وخوشحالی اور خوشی ومسرت عطا کرے گا۔ اور انہیں ان کے مہر کے وض میں بہشت اور ریشم و حریر سے نوازے گا)۔

ان آیات مبارکہ میں خدااور قیامت کے دن پرایمان، رضاء الی کے لیے انفاق، وفائے عہداور صبر کا تذکرہ کیا گیا ہے، ایک اور آیت میں یوں ارثا وجوا:

### سوره عطففین ء آیت ۲۸:

٥ كُلَّ إِنَّ كِتُبَ الْابْرَامِ لَفِي عِلِيِّيْنَ أَوْ وَمَا اَدْلَىكَ مَا عِلِيَّوْنَ أَ كُتُبُّ عَلَى تُومٌ أَنْ الْابْرَامَ لَفِي عِلِيِّيْنَ أَوْ وَمَا اَدْلَىكَ مَا عِلِيَّوْنَ أَنْ كَتُبُّ عَلَى تُومٌ أَنْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الل

(ہرگزابیانہیں، بلکہ حقیقت بہے کہ نیک وصالح لوگوں کی کتاب (نامہ اعمال) علیین میں ہے۔آپ کو کیا معلوم کے علیمین کیا ہے؟ وہ ایک لکھی ہوئی کتاب ہے۔ کہ جسے بارگاہ اللی کے مقربین دیکھتے ہیں۔ نیک وصالح افر اونعتوں سے بہرہ ورہوں گے۔۔۔۔۔۔ انہیں ایسی خالص و پاک شراب بلائی جائے گی جوسر بمہر ہوگی ۔۔۔۔ وہ ایک ایسا چشمہ ہے جس سے مقرب بندے ہی بیئیں گے۔۔۔۔۔)

ان آیات کی سابقہ آیات موازنہ وظیق کریں تو نیک وصالح افراد (ابرار) کی صفات واوصاف اور انجام خیر سے آگاہی ہوجاتی ہے اور ان میں غور کرنے سے ان کی حقیقت حال واضح ہوتی ہے، ان آیات میں خداو تدعالم نے ان کی توصیف' عباداللہ' (بندگان خدا) اور' مقربین' کے عنوان سے کی ہے اور ان دونوں (عباداللہ مقربین) کے بارے میں دیگر آیات میں یوں ارشاد ہوا:

سوره وجمر،آیت ۲۴:

انَّ عِبَادِی لَیْسَ لَكَ عَلَیْهِمْ سُلُطْنُ ''۔
 سندوں پرتو ہر گز کوئی تسلط واختیار نہیں رکھتا)

ية يت "عبادالله" كي توصيف ميس ب،مقربين كي توصيف مي يوس ارشادفرمايا:

سوره ءوا قعه، آيت آا:

O وَالسَّيِقُونَ السَّيِقُونَ شَّ أُولَلِكَ الْمُقَرَّبُونَ شَّ فِي جَنَّتِ النَّعِيْمِ ( ) \*

(اطاعت ونیکیوں میں دوسروں پر سبقت لے جانے والے ہی توسب سے مقدم ہیں وہی مقربین ہیں کہ جونعتوں سے بھرے ہوئے باغات میں ہوں گے )

بنابرایں جو دنیا میں اپنے پروردگار کی طرف سبقت اختیار کرتے ہیں وہی آخرت میں اس کی نعتوں کی طرف سبقت پائیں گے، بہر حال اگراسی طرز پردیگر آیات میں غور وفکراور تدبر وتفکر سے کام لیں توان مقربین وصالحین کے بارے میں عظیم حقائق سے آگاہی حاصل ہوگی۔

مذکورہ بالاتمام مطالب سے بینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ صالحین وابرارایمان کے بلندترین درجہ ومرتبہ پر فائز ہیں جو کہ ایمان کا چوتھامر تبدومقام ہے کہ جس کا تفصیلی ذکر پہلے ہو چکا ہے،انہی کے بارے میں خداوندعالم نے ارشادفر مایا:

سوره ءانعام، آیت ۸۲:

° اَلَّذِيْنَ اَمَنُوْاوَلَمْ يَكْلِسُوَّا إِيْهَا نَهُمْ بِظُلْمِ أُولِلِكَ لَهُمُ الْآمَنُ وَهُمْ مُّهُتَكُوُنَ (جولوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کوظم وستم سے آلودہ نہ کیاوہی حقیق معنی میں امن وامان میں ہوں گے اور وہی ہدایت یا فتہ ہیں)

تكليفول ميں صبر كرنے والے!

٥ والصَّيرِينَ فِي الْبَاسَآءِ..."-

(ادروه تکلیفول میں صبر کرنے والے ہیں)

اس جملہ میں 'الصابرین' مقام مدح میں ہونے کی وجہ سے منصوب ذکر ہوا ہے (اسے اعراب کے لحاظ سے نصب دی گئی ہے) اوراس کی وجہ صفت صبر کی عظمت کو بیان کرنا مقصود ہے، علم القواعد کے ماہرین میں سے بعض حضرات کا کہنا ہے کہا گئی ہے ) اوراس کی وجہ صفت صبر کی عظمت کو بیان کر کی جا سکتی تو پھے اوصاف مدح و ذم درمیان میں ذکر کی جا سکتی کہا گرکسی کلام میں کیے بعد دیگر سے صفات و اوصاف ذکر کیے جا سمیں تو پھے اوصاف مدح و ذم درمیان میں ذکر کی جا سکتی اور ان کا اعراب رفع (پیش) اور نصب (زبر) سے حوالہ سے مختلف ہوسکتا ہے۔ (لہذا ''الصابرین' جو کہ حالت نصب میں ہے تو اعد لغت و ادب کے منافی نہیں )۔

# روايات پرايك نظر

ايمان كى تكميل كاذريعه

حفرت بغيراسلام معمنقول م مخضرت في ارشادفر مايا: (من عمل بهن الآية فقد استكمل الايمان) "جو فخض اس آيت (١٤٤) پر عمل بيرا مواكوياس في النائمل كرليا-"

آ مخضرت کے ارشادگرامی کا بنیادی فلفہ ہمارے سابقہ بیانات اور ندکورہ مطالب سے بخو بی واضح ہوجاتا ہے اور جس اساس و بنیاد پر ایمان کے کامل ہونے کا ذکر آپ نے فر مایا اس سے آگا ہی حاصل ہوتی ہے لیکن ' ' زجانج '' اور' فرائے'' کے حوالہ سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ بیآ بیت صرف انبیاء معصومین سے خصوص ہے کیونکہ اس میں جوصفات واوصاف ذکر ہوئی ہیں وہ سب سوائے پیغیران الٰہی کے کسی میں بیجانہیں ہوسکتیں اور کوئی شخص پورے طور پر۔ کماحقہ '۔ ان کا حامل

نہیں ہوسکتا، گرایسامعلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے آیات شریفہ کی بابت اچھی طرح غور وفکر اور تدبر سے کام نہیں لیاجس کی وجہ سے روحانی مراتب ودرجات میں مغالطہ کا شکار ہوگئے اور ان کے درمیان تمیز نہ کرپائے ورندان آیات سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ ان میں مذکورہ صفات انبیاء البی سے خصوص ہیں اور ان کے علاوہ کوئی بھی پورے طور پران کا حال نہیں ہوسکتا، اس کے ساتھ ساتھ سورہ و جرکے شان نزول سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ بیائل بیت رسول کے بارے میں نازل ہوا ہے اور اس میں خداوند عالم نے آبیں ''ابراز' کے نام سے موسوم فر مایا ہے جبکہ وہ (الل بیت رسول ) انبیاء نہیں ہے، اور جہال تک ''ابراز' کے مقام و مرتبہ کا تعلق ہے تو وہ نہایت عظیم و بلند ہے یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے اُولُوا الْاَ لٰبَابِ '' رصالحین ) کے مقام و مرتبہ کا تعلق ہے تو وہ نہایت عظیم و بلند ہے یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے اُولُوا الْاَ لٰبَابِ '' رصاحبان عقل و فکر کی توصیف میں پہلے ہے ارشاو فر مایا کہ وہ اللہ کوقیام وقعود۔ اٹھتے بیٹھتے اور لیٹے ہرحال میں یاد کرتے ہیں اور وہ زئین و آبیان کی خلقت و آلم نیش میں غور و فکر کرتے ہیں ، اس کے بعدار شاوفر مایا کہ وہ خدا سے استماء والتجا کرتے ہیں کہ وہ آئیس' 'ابراز' (نیک وصالحین ) کے ساتھ میں کہوت دے۔ کی دعاکر تے ہیں۔

اوروہ زئین و آبیان '(ایراز کی صالحین ) کے ساتھ مائی کر دے اور ''تو گوٹنا مَعَ الْاَ اُبْرَابِ '' (سورہ ء آل عمران ، آیت ہیں۔ اور ایک ہیں صالحین وابرار کے ساتھ ہی موت دے۔ کی دعاکر تے ہیں۔

ظامروباطن میں یکسانیت

تفیر''ورمنثور''میں حکیم ترمذی کے حوالہ سے ابوعامراشعری سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ بیس نے حضرت پیغیر خداسے پوچھا: (ما کہال البر) نیکی کا کمال کیا ہے (کامل نیکی کیا ہے)؟ آپ نے ارشا وفر مایا: (ان تعمل فی السر ما تعمل فی العلانیة) ہیکہ چھپ کربھی وہی کام کروجوظا ہر بظاہر کرتے ہو! (اپنے ظاہر وباطن میں یکسانیت برقر اررکھو)

ذوى القرني كون بين؟

تفیر' جُمَع البیان' بین امام ابوجعفر محمد باقر اورا ما جعفر صادق علیه السلام سے منقول ہے انہوں نے ارشاد فرمایا کہ ا سیت مبارکہ بین '' ذَوِی الْقُرْنی '' سے مراد حضرت پنجبرا کرم کے اقرباء (قرابتدار) ہیں۔ (فوی القربی قو ابقالنبی) بیر حدیث'' ذَوِی الْقُرْنی '' کے مصداق کے بیان پر مشتل ہے جیبا کہ آیت ۲۳ سور م شوری میں'' ذَوِی الْقُرْنی '' سے مراد پنجبر کے اقرباء ہیں۔ الْقُرْنی '' سے مراد پنجبر کے اقرباء ہیں۔

فقير مسكين اوربائس كمعانى

کتاب الکافی میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشادفر مایا: "فقیر" اسے کہتے ہیں جو کسی کے سامنے دست سوال در از نہ کر ہے، "مسکین" اسے کہتے ہیں جو مالی لحاظ سے فقیر کی نسبت زیادہ تنگذی کا شکار ہواور "نبائس" اسے کہتے ہیں جو "فقیر" اور "مسکین" دونوں سے زیادہ مالی طور پر بدحال ہو۔ (الفقیر الذی لا یسسئال

والمسكين اجهدامنه والبائس اجدهم

ابن السبيل كاجامع معنى

تفیر'' مجمح البیان' میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشا وفر مایا کہ' ابن السبیل' اسے کہتے ہیں جس کا ہرایک سے رابطم نقطع ہوچکا ہو۔ (ابن السبیل المدنقطع به)

غلام کی آزادی کاشری حکم

کتاب "تهذیب "میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے بوچھا گیا کہ اگر "مکا تَب" مقررہ رقم ادانہ کرسکے جبکہ اس نے بچھر قم اداکردی ہوتواس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ امام نے ارشاد فرمایا: صدقہ کے مال سے اس کی بقایار قم اداکی جائے گی کیونکہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے: "وَفِي الرِّقَابِ" (غلام آزاد کرنے میں)،۔

یا در ہے کہ ''مکائب''اس غلام کو کہتے ہیں جس نے اپنے مالک سے معاہدہ کیا ہو کہ اسے وہ پینے دے کرآ زاد ہو جائے گا'' مال المکاتب''اس قم کو کہتے ہیں جس کی بنیاد پر معاہدہ کیا گیا ہو۔

صراورصابرین کے بارے میں!

تفیر فی میں ہے کہ وَالصّٰیرِینَ فِی الْبَاسَاءِ وَالصَّرَّ آءِ "کَ تفیر میں امامٌ نے ارشا وفر مایا: اس سے مرادیہ ہے کہ وہ بھوک: پیاس اور خوف کے وقت مبراختیار کرتے ہیں، اور "حیین الْبَاسِ" کے بارے میں ارشا وفر مایا کہ اس سے مراد جنگ کی شدت ہے۔



## آيات ۸ کا و ۹ کا

و وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ عَلِو اللهُ الْهَ الْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ اللهُ لَبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ اللهَ

#### تزجمه

○ "اے اہل ایمان! مقتولین کی بابت تصاص کا تھم تہمارے لیے لکھ دیا گیا ہے۔ اور وہ یوں کہ۔ آزاد کے بدلے آزاد، غلام کے بدلے غلام اور عورت کے بدلے ورت رکول کیا جائے گا۔ اور اگر کسی کواس کے مؤمن بھائی کی طرف سے کچھ معاف کر دیا جائے (مقتول کے وارث تصاص کاحق معاف کر دیں) تو دیت کے سلسلے میں معقول وموزوں راستہ اختیار کیا جائے (حدسے تجاوز نہ کیا جائے) اور دیت کی ادائیگی میں نیک روش وحسن سلوک اپنایا جائے، یہ (دیت کا تھم) تمہارے پروردگار کی طرف سے نرمی و آسانی اور رحمت کے طور پر ہے لہذا جو تحض اس کے باوجود حدسے تجاوز کرے اور ناانصافی اختیار کرے تواس کے لیے وروناک عذاب ہوگا۔"
 ○ "اور تمہارے لیے قصاص ہی میں زندگی ہے اے صاحبان عقل! تا کہ تم تقی ہوجاؤ"

# تفسيرو بيإن

قصاص كاواضح تحكم

O" يَا يُهَا الَّذِينَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلُ الْحُرُّ بِالْحُرِّ بَ "- (اكايمان والواتم بِرَقل مِن تَصاص واجب كرديا كيا ہے، آزاد كے بدلے آزاد ـــ)

اس آیت میں خاص طور اہل ایمان کو خاطب کیا گیا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ بیت کم قصاص صرف مسلمانوں کے لیے ہادر جہاں تک غیر مسلموں یعنی کفار ذمی وغیرہ کا تعلق ہے توان کے بارے میں بیر آیت خاموش ہے، بہر حال بیر آیت سورہ ما کدہ کی آیت سورہ ما کدہ کی آیت سورہ ما کدہ کی آیت سورہ ما کہ ہی آیت سورہ ما کدہ کی آیت سورہ ما کہ بیت سورہ ما کہ کی آیت سورہ کی تائے ہے اور اس میں مذکور تکم اب منسوخ ہوگیا ہے اس لیے کسی آزاد کو غلام کے بدلے میں اور مردکو عورت کے بدلے میں قصاص کے طور پر قرآن نہیں کیا جاسکتا۔

بہر حال لفظ '' قصاص' مصدر ہے' قاص، بقاص' کا،اور ''قص آثر کا'' کامعنی ہے' اس نے اس کی پیروی کی،
اس کے پیچے چلا' اس لیے واقعات و حکایات بیان کرنے والے کو 'قصاص' کہاجا تا ہے کیونکہ وہ گزرے ہوئے لوگوں
کے پیچے جا تا ہے اور ان کے آثار کو ڈھونڈ تا ہے، زیر بحث مقام میں قاتل کوئل کے بدلے تل کرنے کاعمل' تصاص' سے
موسوم کیا گیا ہے اس کی وجہی اصل معنی کی مناسبت ہے اور وہ یہ کہ قاتل ہی کی پیروی میں (اس کے پیچے چل کر) اس کے
ساتھ وہی سلوک کیا جا تا ہے جواس نے دوسرے کے ساتھ کیا (قتل )۔

ويت كأقانوني حق

0° فَمَنْ عُفِیَ لَهُ مِنْ أَخِيْهِ شَیْءٌ "-(گر جے اس کے بھائی کی طرف سے پھی معانب کردیا جائے۔۔) اس جملے میں "مَن" (فَمَنْ) اسم موصول ہے اس سے مرادقاتل ہے اور اسے "عفو" (معاف) کرنے سے مراد یہ ہے کہ مقول کے وارث قصاص کی بابت اسے معاف کر دیں اور اسے بطور قصاص قتل کر دینے کے اپنے مسلم حق سے دستبردار ہوجا تھیں،

دوهی "سے مرادی قصاص ہاوراسے (شی کو) بصورت کرہ وذکر کرنے کا مقصداس کی عمومیت کا بیان ہے لینی خواہ وہ جق پورے کا پورا معافی کر دیا جائے۔ قصاص خراہ وہ جق پورے کا پورا معافی کر دیا جائے۔ قصاص خراہ وہ جوں اور پچھ معاف کر دیا جائے۔ قصاص خرارت میں قصاص خبیں ہوگا بلکہ دیت (خوں بہا) ہوگ، بنابرایں آیت کا معنی یہ ہوگا کہ جب قاتل کو اس کے مسلمان بھائی کی طرف سے قصاص کا پچھ حق معاف کر دیا جاتے تو اس مورت میں قصاص (قبل کرنے) کا تھم جاری نہیں ہوگا بلکہ اس پر واجب ہوگا کہ وہ دیت دے، ضمنا یہ کتہ قابل توجہ ہے کہ یہاں" وئی دم" یعنی مقتول کے وارث کو قاتل کا "اخ" (بھائی) کے نام سے موسوم کرنے کی وجہ بحبت ونری اور عفو و مدارات کے احساس کو برا پیخنہ تکرنا ہے اور اس امری طرف اشارہ و توجہ دلا نامقصود ہے کہ عفو و درگذر ہر حال میں پہند یدہ صفت ہے باخصوص قصاص کے وقت!

## نيك سلوك واحسان كاحكم

O" فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُونِ وَادَآءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ"-

میہ جملہ مبتدائ "ہاں کی خبر محذوف ہے بعنی "علیہ"۔اس کا معنی بیہے کہ: جب مقتول کا وارث قصاص کے قل سے دستبردار ہوجائے اور معاف کردیت تواس پر لازم ہے کہ دیت (خون بہا) کا مطالبہ کرنے میں معقول وموزوں اوراچی روش اپنائے ،اس طرح قاتل پر بھی لازم ہے کہ دیت اداکرنے میں اپنے بھائی (مقتول کے وارث) کے ساتھ نیک سلوک کرے اور ادائیگی میں کوتا ہی وستی کا مظاہرہ کرکے اسے رنجیدہ خاطر نہ کرے۔

#### خدا کی طرف سے زمی ورحمت

0" ذٰلِكَ تَخْفِيْفٌ مِّنْ ثَّابِئُكُمْ وَمَاحْمَةٌ "-

(بیتمهارے دب کی طرف سے زمی ورحت ہے)

اس سے مرادیہ ہے کہ قصاص کے حکم کودیت کی ادائیگی میں بدل دینا تمہارے پروردگار کی طرف سے تم پرزی ورحمت سے عبارت ہے اوراس میں دوبارہ کوئی تبدیلی نہیں آسکتی، بنابرایں معاف کردینے کے بعد مقتول کے وارث کو قصاص کرنے کاحق حاصل نہیں ورنہ بیزیا دتی ، ظلم اور حدسے تجاوز کرنا ہوگا اور جو فخض اس زیادتی کا مرتکب ہو کر قصاص کرے۔ جبکہ پہلے معاف کرچکا ہو ۔ تووہ خداکی طرف سے در دناک عذاب کا شکار ہوگا۔

## قصاص میں زندگی ہے

وَلَكُمُ فِي الْقِصَاصِ حَلِوةٌ يَّاولِ الْالْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقَوْنَ " (اورتهارے لیےقصاص میں زندگی ہے اے صاحبان عقل! تا کتم متی ہوجاؤ)

یہ جملہ محکم قصاص کی بنیادی حکمت کو بیان کرتا ہے اور اس سوال کا جواب بھی ہے جوبعض لوگوں کے ذہنوں میں پیدا ہوسکتا ہے کہ''معاف کر دیٹا اور خوں بہالے لیٹا قصاص کرنے سے بہتر ہے کیونکہ اس سے (عفو اور دیت کے ذریعے) معاشرے میں نرمی ورحمہ لی اور مدارات کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور عفو و درگذر کرتا لوگوں کی صلاح و بہتری کا ضامن ہے'۔

اس جملے میں اس مطلب کو بیان کیا گیاہے کہ عفود درگذر کرنا اگر چدر حمد کی وزمی کے جذبہ واحساس کوجنم دیتا ہے لیکن جہال تک تمام افراد معاشرہ کی بہتری کا تعلق ہے تو وہ صرف قصاص کے ذریعے ممکن ہے اس کے بغیر اجتماعی زندگی کی بقاء کی صفانت نہیں دی جاسکتی اور عفوو درگذر اور دیت وصول کرنے وغیرہ سے اس طرح کی صفانت نہیں مل سکتی ، اور یہ مسلّمہ حقیقت ہے کہ ہرصا حب عقل وشعور اور اہل فکر ونظر اس کی تصدیق کرتا ہے۔

"لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ "حَم قصاص كَى علت (وہدف) كے بيان پر شمل ہاس كامعنى يہ ہے كہ ثايد (يا تا كه) تم قصاص كے پيش نظر تل كار تكاب سے رك جاؤ۔

ص قتل البعض احیاء للجمیع و قتل البعض احیاء للجمیع و آثر التحاص اسب و زندگی دینا ہے )

المجھوفی و آثر و القتل لیقل القتل و القتل القتل و القتل القتل القتل التحال القتل التحال و التحال

اورسب سے زیادہ مرغوب ورکش جملہ جمے وہ اپنی نصاحت وبلاغت کاعظیم شاہ کار سجھتے تھے ہیہے: "القتل انفی للقتل" (قل (قصاص) ہی قبل کاراستہ روکتا ہے)

لیکن جب بیآ یت نازل ہوئی توان تمام جملوں پر غالب آگی اوران کی فصاحت و بلاغت کو مات دے گی اوروہ سب ایوان فراموثی کے سپر دہو گئے کیونکہ '' و کُلگم فی الْقِصَاصِ حَلَیو قَان ' تمہارے لیے قصاص ہی میں زندگی ہے ) کم الفاظ اور آسان تلفظ کے ساتھ ساتھ جن بلند پا بیر معانی و حقائن کا حامل یہ جملہ ہے اس کی مثال کس کلام میں نہیں ملتی اور کوئی الفاظ اور آسان کی نظر پیش نہیں کر سکتا چیا نچاس کے المیازات میں سے ایک بیر ہے کہ اس میں قصاص کومعرفہ (القصاص) اور حلی ہ کو کری و (حلی ق) اس (قصاص) سے کوگرہ (حلی ق) کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے تا کہ بیٹا بت ہو سکے کہ اس کا نتیجہ (لیخی حیات و زندگی) اس (قصاص) سے زیادہ بہتر و ہمہ گیراور شبت و عظیم نتائج کا حامل ہے اور بی آبیت ای نتیجہ اور حکم قصاص کے بنیادی مقصد یعنی حیات کے بیان پر مشتمل اور اس کی غرض و غایت کی کمل و واضح تغیر پیش کرتی ہے کیونکہ ''قصاص'' ہی کے ذریعے بی عظیم مقصد یعنی زندگی کا مصور ممکن ہے نہ کہ ذریع ہے اس لیے آبیت میں لفظ '' ترکیا گیا ہے جبکہ نہ کورہ جملوں اوراد یہوں کے کلام میں اس کے بجائے ''فقل'' کا لفظ ذکر کہا گیا ہے جبکہ یہ ایک نا قابل الکار حقیقت ہے کہ ''فلل سے جبکہ نہ کورہ جس میں مصول حیات کی روثن نظر آتی ہے بہتر قصاص '' سے زندگی ملئی عبکہ کی کورکہ '' کورکہ کی گیا ہے جبکہ نہ کی کہتر کی بناء پر انجام پائے تو اس میں زندگی ملئی کورکہ تصاص'' سے بیتر قصاص '' سے زندگی ملئی کے جبکہ نہ کورکہ کی بناء پر انجام پائے تو اس میں زندگی ملئی کورکہ کورکہ کورکہ کی بناء پر انجام پائے تو اس میں زندگی ملئی کے جس میں مصول حیات کی روثن نظر آتی ہے۔

اس کےعلاوہ'' قصاص'' کے خمن میں جن دوسری چیزوں کوذکر کیا گیا ہےوہ سب حصول حیات کا سبب ہیں مثلاً قتل کے علاوہ قصاص کی دیگر اقسام ، کیونکہ'' قصاص'' کامفہوم''قتل'' کے مفہوم سے زیادہ وسیج و ہمہ گیرہاس میں وہ تمام اقسام شامل ہیں جن سے انسانی معاشرہ کی اجتماعی زندگی وابستہ ہے۔

اس آیت کی ایک اوراد فی وعلمی امتیازی خصوصیت بیہ کہ اس میں ابتاع و پیروی کے معنی ومفہوم کوجس خوبصورت انداز میں لفظان قصاص 'کے ذریعے بیان کیا گیا ہے وہ اپنی نوعیت میں بے مثال ہے جبکہ الفتل انفی للفتل 'کے جملہ میں حصول حیات کے اس سبب یعنی اتباع و پیروی کا دورسے اشارہ بھی نہیں ملتا۔

یہ ہے لفظ '' قصاص'' کے حوالہ ہے آیت کی امتیازی حیثیت، اس کے علاوہ لفظ '' حیوا ق'' کے بصورت کرہ ذکر کرنے میں جوا ہم ترین راز پوشیدہ ہے وہ جبتی اور تلاش مطلوب کے جذبہ کو براہ گیختہ کرنے سے عہارت ہے کیونکہ اس لفظ سے ایک باقدرہ قیمت اور باعظمت زندگی کے وجود کی نشا ندہی ہوتی ہے کہ جوافر ادبشر سے مخصوص ہے اور وہ اس کی بابت غفلت کا شکار ہو چکے ہیں لیکن ان کے لیے اس کا حصول ناگریز ہے اس لیے انہیں چاہیے کہ وہ اسے پانے کی بھر پورکوشش کریں، بیای ' مطرح ہے جیسے آپ کس سے کہیں: تیرے لیے فلاں جگہ یا فلاں شخص کے پاس مال ودولت رکھی ہوئی ہے، تو ظاہر ہے کہ اس کے دل میں اس کے حصول کا جذبہ موجزن ہوجائے گا اور وہ اس کے لیے اپنی تمام تر توانا ئیاں بروئے کار لائے گا تا کہ اس

ے محروم ندہو۔

ندکورہ بالاتمام امتیازی خصوصیات کے علاوہ اس آیت مبارکہ کے الفاظ میں انداز بیان کی جومنفر دصورت موجود ہے اس سے اس امر کا وضح ثبوت ماتا ہے کہ بات کرنے والاصرف اپنے مخاطب افراد کی بہتری وفائدہ اور بھلائی چاہتا ہے اسے اس میں ذاتی وشخصی کی نفع کا حصول مقصود نہیں اس لیے اس نے ارشا وفر مایا ''لکم'' (تمہارے لیے .....)۔

بیبین اس آیت شریفه کے چندامتیازی علی وادبی پہلواورلطیف نکات!ان کے علاوہ کی دیگر خصوصیات بھی ذکر کی اس جن بین اس آیت شریفہ کے چندامتیازی علی وادبی پہلواورلطیف نکات!ان کے علاوہ کی دیگر خصوصیات بھی ذکر کی جن جن سے آگاہی حاصل کرنا آیت کے الفاظ ور تیب اور ترکیب ومعانی کی بابت مزید خور کرنے پرموقوف ہے، تاہم اجمالی طور پریہ کہا جا سکت کہ اس آیت کی بابت جس قدر زیادہ تدبر ونظر سے کام لیا جائے اس کے حسن و جمال کی تجلیات اور اس کی معنوی نورانیت کے جلوے زیادہ دکھائی ویں گے یہاں تک کہ انسان ان حقائن کا شیفتہ وفریفتہ ہوکراس کے دریائے عظمت میں غرق ہوجائے گا، ایسا کیوں نہویہ تو کلام اللی ہے اور "کلمة الله ھی العلیا "خداکی بات ہی بڑی ہے۔

# روايات پرايك نظر

قصاص كاايك عملي ببهلو

تفیر "العیاش" میں "الحربالح" کی تغیر میں صرت امام جعفر صادق سے متقول ہے آپ نے ارشاد فر مایا:

(لا یقتل الحر بالعبد ولکن یضرب ضرباً شدید و یغرم دیة العبد وان قتل رجل امر الافار اداولیاء البقتول ان یقتلولا ادوا دیته الی اولیاء الرجل)

آزاد محض کو فلام کے بدلے میں قرابیں کیا جائے گا بلکہ اسے خت (تازیانے) مارے جاس کے اوراس سے عبد (فلام) کی دیت بھی وصول کی جائے گی، اوراگر کی مردنے ورت کول کیا اور مقتول کے وارث است قصاص کے طور پر قل کرنا جائیں اس مرد (قاتل) کے وارث کول دیت اداکرنی پڑے گی۔

آيات احكام كي تفسير

کتاب الکائی میں طبق سے متقول ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے دریافت کیا کہ اس آیت سے کیا مراد ہے ''فہن تصل قب کے فعار قال ہُ''امام نے ارشاد فر الیا: اس سے مراد ہے کہ جس قدراس نے معاف کردے گا، اور میں نے اس آیت کی بابت پوچھا اس سے کیا مراد

ہے: "فَكُنُ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيلِهِ شَيْعٌ فَالِّبَاعٌ بِالْمَعُرُ وَفِ وَ أَدَاعٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ " امامٌ نے ارشادفر ما يا: اس سے مراد يہ ہو تحف قصاص كاحق ركھتا ہے اگروہ ديت لينے پر مصالحت كر لي اسے چاہيے كہ اپنے مسلمان بھائى كونگى و زمت ميں نہ والے اور جس محف پر حق الامكان كوتا بى و زمت ميں نہ والے اور جس محف پر حق ديت اداكر نا واجب ہوجائے اسے چاہيے كہ اس كى ادائيكى ميں حتى الامكان كوتا بى و سستى نہ برتے بلكه نيكى واجھانداز كے ماتھواس فى كواداكر و ب ، چر ميں نے امامٌ سے بود يت كو تول كر الے يا "فكن اعتبالى فك فك فك فك فك الله كائيم " امامٌ في ارشاد فر ما يا: اس سے مرادوہ فحض ہے جود يت كو تول كر لے يا معافى كردے يا مصالحت كر لے اور چرزيادتى كرتے ہوئے اس محف ( قاتل كہ جس كے ساتھ مصالحت بوچكى ہے ) كوئل معافى كردے تواس كے ليے جيسا كہ خدا نے فر ما يا ہے ورد ناكے عذاب مقرر ہے۔

مذكوره بالاروايت مين جومطالب ذكر كيے محكة بين اس طرح كے مطالب برمشمل روايات كثرت كے ساتھ موجود

بل-

# ایک علمی بحث

تاری اس امری گواہ ہے کہ جس زمانہ میں آیت قصاص نازل ہوئی اس سے پہلے بھی عربوں میں قصاص آئل کی صورت میں رائے تھا اور وہ اسے سلیم کرتے تھا البتہ اس کی بابت کی قشم کی حدو حدو داور پابندی کے قائل نہ تھے بلکہ لیکام قبائل کی طاقت یا کمزوری پر مخصر ہوتا تھا چنانچہ بھی تو مرد کے بدلے مردکوا ورعورت کے بدلے عورت کوئل کیا جاتا تھا اور اس طرح قل کی بابت عملی طور پر مساوات و برابری ہوجاتی تھی اور کھی دس آ دمیوں کو ایک آدی کے بدلے اور آزاد کو غلام کے بدلے اور مردار ورکیس کومروس کا ہیں ہوجاتی تھی کہ ایک شخص کے تل میں ہو ای تھی کہ ایک شخص کے تل کے بدلے پورے قبیلہ کونا بود کر دیا جاتا تھا۔

یہودی بھی قصاص کے قائل تھے جیسا کہ تو رات میں سفر خروج کی فصل ۲۱ اور ۲۲ اور سفر عدد کی فصل ۳۵ میں مذکور ہے اور قرآن مجید نے بھی اس کا تذکرہ کمیا ہے: سورہ ءما نکرہ آیت ۴۵:

" وَ كَتَبْنَاعَلَيْهِمْ فِيُهَا آنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ فِي الْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْاَنْفَ بِالْاَثْفُ بِالْأَذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ لَوَالْجُرُوْحَ قِصَاصٌ" (اورہم نے ان کے لیے تورات میں اکھدیا (واجب کردیا) کہ جان کے بدلے جان ، آنکھ کے بدلے آنکھ ، ناک کے بدلے ناک ، کان کے بدلے کان ، وانت کے بدلے دانت اور زخموں کے بدلے قصاص ہے )۔

نصاری (عیسائیوں) کے متعلق کہا جاتا ہے کہوہ قتل کی بابت عفوو درگذراور دیت کے علاوہ کسی چیز کے قائل نہیں تھے، دیگر اقوام اپنے تمام تر اختلافات اور گونا گوں طبقات میں مقسم ہونے کے باوجود اجمالاً قتل میں قصاص کی قائل تھیں اگرچہ اس کی بات کسی ضابطہ معین اصول وقانون کا آخری صدیوں تک کوئی ثبوت نہیں مل سکا۔

جہاں تک اسلام کا تعلق ہے تو اس میں قبل کی بابت ایک درمیانی راستہ اختیار کیا گیا ہے جس میں نہ تو قصاص کی سرے سے نفی ہوتی ہے اور نہ ہی اس کا تعین، بلکہ قصاص کی اجازت بھی ہے اور عفوو دیت کی گنجائش بھی! لینی مقتول کے وارثوں کو اختیار دیا گیا ہے کو تل کے بدلے قبل کرنا چاہیں توبیان کاحق ہے اور اگر محاف کر دیں اور دیت وصول کریں ہے بھی ان کے اختیار پر مخصر ہے تا ہم اسلام

نے قصاص کے باب میں قاتل اور مقول کے درمیان جنسی صنف کے لحاظ سے برابری و یکسانیت کو ضروری قرار دیتے ہوئے آزاد کے بدلے آزاد، غلام کے بدلے غلام اور عورت کے بدلے عورت ہی کو قتل کرنے کا تھم دیا ہے۔

یہ تھا تصاص کی بابت ادیان و مذاہب کا نظریاتی جائزہ لیکن یہاں جس اہم ترین موضوع کے بار ہے میں بحث کرنا مقصود ہے وہ یہ کہ بچھلوگ قصاص کو کمی بھی صورت میں درست قرار نہیں دیتے اور بالخصوص جب قتل کی صورت میں ہوتو ہرگز اسے سی نہیں بچھتے اور بھر پوراعتراض کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ جومعا شرقی قوانین ترقی یافتہ قوموں نے بنائے ہیں ان میں اس کی پختی سے ممانعت کی گئی ہے اور وہ قوانین اس دور میں قصاص بصورت قبل کے نفاذکی ہرگز اجازت نہیں دیتے۔

قصاص بصورت قل كونا درست قرار دينے والے مزيد ريكتے ہيں كه: \_

- (۱) قتل کے بدلے آل ایسی چیز ہے جس سے طبع انسانی نفرت کرتی ہے اورانسانی شعورا سے نتیج و مذموم قرار دیتا ہے بلکہ ضمیرانسانیت اسے کسی بھی صورت میں قبول نہیں کرتا اورا سے ممنوع قرار دیتا ہے۔
- (۲) اگر پہلاقتل ایک شخص کے ضائع ہونے کا سبب ہوا ہے تو قصاص میں قاتل کو قل کر دینے سے ایک اور شخص کی جان ضائع ہوجائے گی لہٰذا اس سے'' نقصان پر نقصان' (ایک نقصان کے بدلے دوسرا نقصان) ہوگا جو کہ مجھے نہیں۔
- (۳) قصاص بصورت قل قساوت قلب وسنگدلی اورانقام پندی ہے اوراس طرح کی بری صفتوں کولوگوں کی فکری تربیت کے حوالے سے قاتل کو ضرور مزادی اور کی کا میں مورت میں نہو بلکہ قیداور مشقت آمیز کا موں کی شکل ہیں ہو۔
- (۳) مجرم در حقیقت نفسیاتی مریض ہوتا ہے اور عقلی بیاری کی وجہ سے جرم کا ارتکاب کرتا ہے اس کیے اس کا معالجہ ضروری ہے اور اسے نفسیاتی بیاریوں کی علاج گا ہوں میں داخل کر کے اس کا علاج کیا جائے لہذا قتل کے مجرم کوتل کر دینا

اس کی بیاری کامداوانہیں۔

(۵) معاشر تی توانین ہمیشہ معاشر ہے کے تقاضوں کے مطابق اوراس کے حالات کے تابع ہوتے ہیں اور چونکہ انسانی معاشرہ ہمیشہ ایک ہی حال پرنہیں رہتا بلکہ بدلیّا رہتا ہے لہذا اس سے تعلق رکھنے والے قوانین بھی اس کے ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں، بنابرایں قانون قصاص کو بھی انسانی معاشر ہے کا دائی وابدی قانون قرار دیے کرموجودہ ترتی یافتہ معاشروں میں نافذ العمل نہیں قرار دیا جاسکتا اور قل کے بدلے لل کی قدیم سنت کواس دور میں بھی باقی رکھنے کا کوئی جواز نہیں بلکہ ضروری ہی ہے کہ معاشرہ اپنے افراد کے وجود سے حتی الا مکان استفادہ کرے اور انہیں زندہ رکھ کران کی توانائیوں سے فائدہ اٹھائے ، اس لیے میمکن ہے کہ قاتل مجرم کوئل کے علاوہ دوسری سزائیں کہ جونیجہ قبل کے برابر ہوں دی جائیں مثلاً عمر قید یا کئی سالوں کی قید وغیرہ کہ اس طرح دونوں حق حاصل ہو سکتے ہیں معاشر ہے کا حق بھی اور مقتول کے وار توں کا حق بھی!

یہ بیں قصاص بصورت قبل کے قانون کونا درست قرار دینے والے حضرات کے بیانات اور نظریات کے اہم ترین نکات اور بنیا دی پہلو! کیکن قرآن مجیدنے ان سب کا جواب ایک ہی جملے میں دیے کر حقیقت حال واضح کر دی اور ہر طرح کی غلط نبی کو دوکر دیا ، ملاحظہ ہو:

سوره و ما نکره و آیت ۳۲:

"مَنْ قَتَلَ تَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَسُ ضَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا ﴿ وَمَنْ أَحُيَاهَا فَكَانَّمَا ۗ آحْيَا النَّاسَ جَمِيْعًا--،

اس کی وضاحت یوں ہے کہ: انسانی معاشر ہے میں دائج تو انین اگر چہمعاشرتی بہتری کے بلند پا پیہ مقصد کے پیش نظر بنائے گئے ہیں اوران میں افراد بشرکی اجتماعی زندگی کی بھلائی طحوظ رکھی گئے ہے لیکن ان سب کی اصل واساس اور بنیا دی علت، انسان کی طبع وجود ہے کہ جو اسے طبعی کمزور یوں اور تخلیقی احتیاجات کو دور کرنے کی دعوت دیتی ہے اور ظاہر ہے کہ بیط بیع وجود نہ تو افراد بشرکی تعداد سے بارت ہے اور نہ ان کی اجتماعی ومعاشرتی وحدت سے بلکہ وہ خود انسانی معاشرے کے وجود میں آنے کا سرچشمہ ہے اور انسانی معاشرہ کا وجود اس کا شاہ کا رصنعت ہے بلکہ وہ خود انسان اور اس کی طبیعت وہستی کے سوا بچھ خبیں اس لیے ایک انسان اور ہزاروں انسانوں پر شمل معاشرہ کے افراد میں انسان ہونے کے جوالہ سے کوئی فرق نہیں پا یا جا تا بلکہ وجود وہر ہے کا ظرے سب ایک ہیں اور سب کی حیثیت برابر ہے۔

اور بیانسانی طبع وجود دا آبالی قو توں اور آلات دوسائل سے لیس ہے کہ جن کی مددسے 'عدم' کواپنے نزد میک نہیں آنے دیتی بلکہ اسے خودسے دورکرتی ہے کیونکہ اسے اپنے آپ سے مجت ہے اور اپنی ستی دوجودسے محبت کہنا اس کی فطرت کا حصہ بلکہ بنیاد ہے البذاوہ ہراس چیز سے نبردآ زماہوتی ہے جواس کی حیات کے لیے خطرہ بنے یہاں تک کداس کے لیے وہ کسی بھی ذریعہ دوسیلہ کواختیار کرنے سے دریغ نہیں کرتی بلکہ ہرممکن ذریعہ اپنا کراپنی زندگی کا تحفظ کرتی ہے خواہ اسے اس مقصد کے لیے کسی کوتل ہی کیوں ندکرما پڑے چنا نچیآپ ملاحظہ کریں کہ جب کوئی شخص کسی کوتل کرنے کے لیے اس پر حملہ کرے اور وہ اپنی جان بچانے کے لیے اس کے سواکوئی چارہ کارنہ یائے کہ حملہ ورکوئل کردے تو وہ اسے قل کرناضیح و جائز بلکہ ضروری سجھتا ہے اوراس کی فطرت اسے ایسا کرنے کی ترغیب دلاتی ہے کیونکہ اس کی حیات جملہ آور کولل کرنے کے علاوہ چے نہیں سکتی اورحفظ حیات اس کی فطرت کا بنیادی تقاضا ہے، بنابرایں بیر تی یا فتر اقوام بی ہیں جوابے استقلال وآزادی اور قومیت کے دفاع وتحفظ کے لئے خطرناک و تباہ کن جنگوں سے در لغے نہیں کرتیں یعنی وہ اپنی آ زادی وقو میت اور استقلال کی پاسداری و تحفظ کے لیے دوسروں کوتل کرنا روا جانتے ہیں تو اگر کوئی خودان کو جان سے مارنا چاہے تو آیا اسے موت کے گھاٹ اتار نے کو روانہیں قراردیں گے؟ان قوموں کا توبیحال ہے کہا ہے توانین کے تحفظ کے لیے بھی کسی توقل کرنے سمیت کسی چیز سے دریغ نہیں کرتیں اوراگران کےمفادات جنگ کے بغیر محفوظ ندرہ سکیں توبیب درینے اس میں کو دجاتے ہیں اورالی جنگ کی آگ جلاتے ہیں جو پوری دنیائے انسانیت کواپنی لییٹ میں لے کرسب کھورا کھ بنادے اورنسل انسانی کانام ونثان باقی ندر ہے، یمی وجہ ہے کہ آج بھی بیرتی یافتہ تو میں اسلحہ کی دوڑ میں ایک دوسرے پر سبقت لینے میں کوشاں نظر آتی ہیں اور ہرقوم بیہ چاہتی ہے کہاس کے پاس دوسروں سے زیادہ طاقتوراور تباہ کن اسلحہ وجنگی ساز وسامان ہو، اور بیسب پچھ صرف معاشر بے کی بھلائی اور اجھا می حیات کے تحفظ کے لیے کیا جاتا ہے جبکہ معاشرہ انسان ہی کی طبع وجود کا شاہ کارصنعت ہے تو پھرخود انسان کے وجود کے تحفظ کے لیے اسے غلط کیوں قرار دیا جاتا ہے؟ جب انسانی وجود کے ثنا ہکارصنعت یعنی معاشرہ کے تحفظ کے لیے قتل وغارت اورقوموں کوخاک وخون میں لوٹا دینا سیح وروا ہوتو خودانیان اوراس کی حیات کے تحفظ کے لیے اسے غلط و تاروا قراردینا کیونکردرست ہوسکتا ہے؟ آیا یہ بات صحیح ہے کہ جس نے ابھی قتل کاعملی اد تکاب نہیں کیا بلکہ صرف اس کی تیاری کررہا ہواسے توقل کرنے کی اجازت ہولیکن جس نے بہ جرم انجام دے دیا ہواور قل کا مرتکب ہوچکا ہواسے قصاص کے طور پرقل کر دينے كى اجازت ندہو؟ يه بات كيوكر قرين قياس موسكتى ہے كه انساني فطرت تاريخي حوادث ووا قعات ميں عكس العمل (رعمل) كَتَانُون وَكُولِي قَرْ ارد اور "فَهَن يَعْمَلُ مَنْ لَذَمَّ فِإِخْدُرُ اليَّرَةُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مَنْ لَذَمَّ وَالْأَسَادِ پر ہر عمل کے ردعمل کو قانونی حیثیت کا حامل سمجھ لیکن قل کے بدلے قتل کی بابت عمل کے ردعمل کوظلم قرار دیتے ہوئے اپنے ہی قانون کوتو ژ د ہے؟

اس کے علاوہ بیام قابل توجہ ہے کہ اسلام دنیا میں کسی انسان کی قدرومزلت کی بنیاداس کا موحد وخدا پرست انسان قدرومزلت کی بنیاداس کا موحد وخدا پرست انسان قدرومزلت کے دیندارہونا) قرار دیتا ہے، بنابرای اسلام کے نقطہ نظر میں پوراانسانی معاشرہ اورایک توحید پرست انسان قدرومزلت کے لخاظ سے یکسال ہیں اس لیے ان دونوں کی بابت اس کا تھم ایک ہی ہے لہذا جو تحض کسی ایک مؤمن کو آل کرے گویااس نے تمام انسانوں کو آل کیا ہے اور یہ بعینہ ای طرح ہے کہ جو کسی ایک انسانوں کو آل کیا ہے اور یہ بعینہ ای طرح ہے کہ جو کسی ایک

شخص کو آل کرے گویا اس نے تمام انسانوں کو آل کیا کیونکہ دونوں صورتوں میں اس کا عمل وجود وہتی کا خون کرنے کے حوالہ سے یکسال ہے، بنابرایں ترقی یا فتہ اقوام کی نظروں میں اگر دین ،عظمت ومنزلت کے لحاظ سے معاشرہ سے زیادہ نہ ہمی اس کے مساوی بھی ہوتا تب بھی وہ دین داروتو حید پرست افراد کے لیے اس معیار پر فیصلہ کرتے جس پر عام معاشرہ کی بابت سوچتے ہیں اور جس طرح معاشرہ کے تحفظ کے لیے کسی چیز سے بھی فروگذاشت نہیں کرتے اس طرح ایک مؤمن و خدا پرست کے تحفظ کے لیے کسی چیز سے بھی فروگذاشت نہیں کرتے اس طرح ایک مؤمن و خدا پرست کے تحفظ کے لیے بھی کسی وقتل کر دیناروا جانتے۔

اوراسلام كاقانون قصاص بورے عالم انسانیت کے لیے بے ندكسى خاص قوم وقبيلد يا مخصوص ومعين ملت وكروه کے لیے!اور بیر تی یا فت تو میں قصاص کے بارے میں جو منفی رائے رکھتی ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ اپنے تیک اپنے افراد کی صحیح تربیت اورا پی حکومتوں کے حسن سلوک کے یقین تصور پرا پنے ممالک میں جرائم کی شرح کونہایت کم سجھتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ ہماری صحیح تربیت کا نتیجہ ہے کہ ہمارے عوام جرائم اور قل وغارت سے نفرت کرتے ہیں اس لیے پہلے توبیعل (قتل) بہت تم انجام یا تا ہےادراگر کہیں واقع ہوبھی جائے تو اس کی سزاقل نہیں ہوتی بلکہ مقتول کے دارث اس کے علاوہ کسی سزا پر راضی ہوجائے ہیں۔ کیکن ان قوموں کی اپنے افراد، اپنی حکومتوں اور اپنے حسن تربیت کے آثار کی بابت خوش فہی یا غلط فہی پر بحث کرنے کی بجائے ہم عفو د درگز رکے بارے میں اسلامی نقط نظر کی وضاحت کرتے ہیں کہ اسلام نہ توضیح تربیت اور حسن سلوک کامخالف ہےاور نہ صحیح تربیت کے اثر ونتیجہ یعنی عفوو درگز رکا ، بلکداس کے ساتھ ساتھ وو متنول کے وارثوں کے لیے قصاص کے تن کو بھی محفوظ قرار دیتا ہے کہ اگر کسی مورد میں مقتول کے دارث قاتل کو آل کرنے کے علاوہ کسی سزا پر راضی نہوں تو انہیں ایسا کرنے سے روکانہیں جاسکتا کیونکہ ہدا نہی کاحق ہداوروہی اس کے بارے میں فیصلہ کرنے کے مجاز ہیں نہ بیک کوئی قانون انہیں اپنے اس مسلمہ وق سے دستبردار ہونے پرمجبور کرے، اور اسلام توخودین تربیت وآ کین محبت ہے اور اس میں تربیت کی بابت نہایت یا کیزہ اصول موجود ہیں چنانچائ زیر بحث آبیت میں بھی اعلیٰ تربیت کے نتائج کا تذکرہ ان الفاظ ميس ملتا ب "فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيْهِ شَيْءٌ فَاليِّبَأَعَّ بِالْمَعْرُ وْفِ وَ أَدَاعٌ إلكيه وبإحسان " ( ليس جه الين جمال كي طرف سے پچھمعاف کردیا جائے تو نیکی کے ساتھ اس کا اتباع کرنا چاہیے اور احسان وحسن سلوک کے ساتھ برتاؤ کرنا چاہیے) پیالفاظ اخلاقی تربیت کے مخصوص انداز کے حامل ہیں اوران میں عفو و درگز رکے انسانی جذبہ کی طرف توجہ دلائی گئی ہے اور بدایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ جب کسی قوم کی اخلاقی تربیت کا معیاراس قدر بلند ہوجائے کہ وہ عفو و درگز رکواییے لیے مایہ افتخار سمجھتو یقنیناً وہ کسی بھی انتقامی راہ وروش اپنانے کی بجائے مدارات ومعاف کردیئے کوتر جی دے گی کیکن اس کے علاوہ دیگراتوام کہ جواس طرح کی تربیت سے محروم ہیں ان میں عفود درگز اور مدارات کا متیجہ منفی ہوسکتا ہے جیسا کہ عام طور پر د کیھنے میں آیا ہے کہ جرائم پیشہلوگ اورفتنہ پرورافراد نہ تو قیروزندان سے خوفر دہ ہوتے ہیں اور نہ مشقت آمیز کاموں سے سبق حاصل کرتے ہیں اور شبی کوئی نصیحت ان پراٹر کرتی ہے، ان کی صورت حال کچھالی ہے کہ انسانی حقوق کی پاسداری وتحفظ کا کوئی جذبہ ہی ان میں نہیں یا یا جا تا اور قید خانوں میں آرام وآسائش کے جودسائل ان کے لیے مہیا کیے گئے ہیں وہ ان سے باہر کی ذات ومشقت آ میز زندگی کی نسبت قابل قیاس بی نہیں اس لیے جیل ان کے لیے ہر گز کسی ڈراور خوف وحشت کا

سبب نہیں بنتی بلکہ وہ اس میں آ رام وسکون کا سانس لیتے ہیں ایسے لوگوں کو ہرگز کسی سرزنش و ملامت کی پرواہ نہیں ہوتی چنا نچہ ایسے افراد کی بابت نرم گوشہ رکھنا اور قاتلوں کے لیے عمر قید وغیرہ کی سزاؤں تک محدود کرنا معاشر ہے میں جرائم کے خوفا ک اضافہ کا سبب ہے جیسا کہ موجود دور میں ہم دیکھ رہے ہیں کہ ہر طرف جرائم اور قل و غارت کا بازارگرم ہے اور ان میں روز بروز اضافہ ہور باہے ، بنا برایس بیامرنا قابل انکار ہے کہ ایک بی قانون دونوں قسم کی تو موں (صحیح تربیت پانے والوں اور اس سے محروم لوگوں) کے لیے جرائم کی راہ روکئے میں بنیا دی کر دار اوا کر سکتا ہے اور وہ ہے قانون قصاص کہ جس کے ساتھ ساتھ عنوو درگزر ان کے لیے درگزر کی گنجائش بھی موجود ہے اور اس کی عملی صورت نیتجآ یہ ہوگی کہ جوقو محیح تربیت سے بہرہ ور ہوکہ عفو و درگزر ان کے لیے موز وں وموثر ہے وہ یعینا قانون میں پائی جانے والی عفو کی گنجائش سے فائدہ اٹھ اسکیں گے اور اگر پچھلوگ اخلاقی پستیوں میں گرکر این پروردگار کی پائی جانے والی عفو کی گنجائش سے فائدہ اٹھ اسکیں گے اور اگر پول خارت کی راہ پرگامزن ہوں کہ جن کی بابت عفو و درگزر منفی نتیجر رکھتا ہے تو یقینا ان کے لیے قانون قصاص کے اجراء کے سواکوئی چارہ کارباتی نہیں۔

اور جہاں تک قصاص بصورت قل پراعتراض کرنے والوں کی اس بات کا تعلق ہے کہ انسانیت رحمت ونری اور محبت ورجہ لی چاہتی ہے جبکہ قصاص میں اس کے بربھس شقاوت وسٹکد لی پائی جاتی ہے، تو اس سلسلے میں ہم یہ کہتے ہیں کہ ہر رحمہ لی ونری درست نہیں ہوسکتی اور نہ ہی اسے انسانی فضیلت قرار دیا جاسکتا ہے بلکہ اس کے لیے بھی محل ومقام دیکھا جاتا ہے اور جو محف عادی مجرم ، شقی القلب وسٹکدل اور کسی کی جان و مال کا احترام نہ کرنے والاسرکش و بےرحم ہواس سے زی ورحمہ لی معاشرتی فظام معاشرے کے درہم برہم ہونے ، انسانیت کی تباہی اور نیکیوں واچھائیوں کی سرے سے نئی و بطلان کا سبب ہوگئ ہے۔

اوران کا یہ کہنا کہ قصاص سنگد کی وانقام جوئی کا نتیجہ ہے، یہ جی ان کی اس پہلی بات کی ماندہ کی یونکہ ہرا نقام برا
نہیں ہوسکتا مثلاً کسی مظلوم کی دادری اور حق وانسان کی خاطر کسی ظالم سے انتقام لینا ہرگز فیج و خدموم نہیں بلکہ یہ بین عدل و
انسان ہے جو کسی صورت میں خدموم و برا نہیں ہوسکتا، اس کے ساتھ ساتھ قانون قصاص میں جو اہم نکتہ مخوظ ہے وہ صرف
انتقامی پہلونہیں بلکہ ایک طرح سے اخلاقی وانسانی حقوق کے احترام کا درس ہے کہ جس کے ذریعہ آل وفساد کا راستہ دو کتا ہے۔
انتقامی پہلونہیں بلکہ ایک طرح سے اخلاقی وانسانی حقوق کے احترام کا درس ہے کہ جس کے ذریعہ آل وفساد کا راستہ دو کتا ہے
انتقامی پہلونہیں بلکہ ایک طرح سے اخلاقی وانسانی حقوق کے احترام کا درس ہے کہ جس کے ذریعہ آل وفساد کا راستہ دو کتا ہے اور قاتل چونکہ عقلی و
انتقامی پہلونہیں بلکہ ایک اس بات کا تعلق ہے کہ قتل در حقیقت نفسیاتی ہیں تالوں میں داخل کر کے اس بیاری سے نجات
دلانی چاہیے ، تو بیصرف ایک بہانہ ہے جو مجرم کو مزاسے بچانے نے لئے تراشا گیا ہے (جو کہ بظاہر خوبصورت بہانہ بھی ہے)
دلانی چاہیے ، تو بیصرف ایک بہانہ ہے جو مجرم کو مزاسے بچانے کے لئے تراشا گیا ہے (جو کہ بظاہر خوبصورت بہانہ بھی ہے)
بوجائے گا کہ اس طرح کے بہانے بھی دراصل ان تمام واقعات اور ناگوار صالات وحوادث کا سبب ہیں اور جو صفی بھی قل و
موائ کو اہاں ہوا گراس ہے کہ اس کا علاج کہ اس میں عقلی ونفسیاتی بیاری پائی جاتی ہے اور اس کا برانہ قائل قبل قبل فساد کا خواہاں ہوا گراس ہے کہ اس کا علاج کروائیں اور اس بناء پراس کے ساتھ زمی وجہ کی اور مدارات کا برتا و کیا جائے آتی آبیا

#### آیات ۱۸۰ تا ۱۸۲

- كُتِبَ عَكَيْكُمُ إِذَا حَضَىَ آحَى كُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرِ اللهُ الْوَصِيَّةُ الْوَالِدَيْنِ وَالْاَقْرَبِيْنَ بِالْمَعْرُوفِ "حَقَّاعَلَى الْمُتَّقِيْنَ أَنْ اللهُ الل
- و فَكُنُّ بَدُّلُهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَاِنَّمَا اِثْمُهُ عَلَى الَّذِيثَ يُبَوِّلُوْنَهُ اللهَ اللهَ سَيِيْعُ عَلِيْمٌ أَلَّهُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو
- فَمَنْ خَافَ مِنْ مُّوْصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَاصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ \* إِنَّ اللهُ عَفُورٌ مَّ حِيْمٌ هَٰ
   غَفُورٌ مَّ حِيْمٌ هَٰ

#### تزجمه

- "تمہارے لیے بیربات ضروری قراردی گئی ہے کہ جبتم میں سے کسی کا وقت آخر قریب ہوتو اگر کوئی اچھی چیز (مال) چھوڑے تواس کے بارے میں اپنے والدین اور قریبیوں کے لیے اچھی وصیت کرے کہ یہ پر ہیز گاروں پر لازمی امر ہے۔"
   وصیت کرے کہ یہ پر ہیز گاروں پر لازمی امر ہے۔"
- اور جو شخص وصیت من کر پھراسے بدل دے تواس کا گناہ انبی لوگوں پر ہوگا جواسے بدلیں،
   خدا توسب کچھ سننے والا، جاننے والا ہے۔''
- "اوراگر کوئی شخص وصیت کرنے والے کے بارے میں اس بات سے ڈرے (اسے اندیشہ لاق ہو) کہ کہیں اس نے انحراف یا گناہ تو نہیں کیا اور وہ وارثوں کے درمیان صلح و مصالحت کرا دے تو اس پر (وصیت) کی تبدیلی کے سبب کوئی گناہ نہ ہوگا، خدا معاف کرنے والانہایت مہر بان ہے'۔

# عدرا باللايال المعالم المعالم

# تفسيرو بيان

وصيت كاشرعى تحكم

° گُتِبَ عَكَيْكُمْ إِذَا حَضَى أَحَى كُمُ الْهَوْتُ إِنْ تَكُلَ خَيْرُ الْ الْوَصِيَّةُ ''-(تم پرواجب قراردیا گیاہے کہ جبتم میں سے کسی کاوقت آخرنزدیک ہوتو اگروہ مال چھوڑ جائے تواچھی وصیت کرے۔۔)

اس آیت مبارکہ میں بوقت احتضار وصیت کرنے کا بظاہر واجب وضروری ہونا بیان کیا گیا ہے کیونکہ ''گرتب''
( کلھ دیا گیا) کے لفظ سے ظاہرا '' و جوب ''سمجھا جاتا ہے چنا نچہ بیلفظ قر آن مجید میں جہاں بھی استعال ہوا ہے اس میں متعلقہ کام کا واجب ولازی ہونا ہی مراد ہوتا ہے اور اس کی تائید آیت کے آخر میں لفظ'' تھا'' سے بھی ہوتی ہے کیونکہ یہ بھی ''کتب'' کی طرح واجب ولازی ہونے کامعنی دیتا ہے کیکن یہاں ''حقا''کو' علی احتقین ''کے ساتھ مقید کرنے سے اس کام (وصیت) کا واجب ولازی ہونا مشکوک ہوجاتا ہے کیونکہ اگر بیکام واجب ہوتا تو ''کھیا علی النہ قومنین ' (پر ہیزگاروں پر قل لازم ہے) کی بجائے ''حقاً علی الہومنین ' (مؤمنین پرلازم ہے) کہا جاتا ،

اس آیت کی بابت سے بھی کہا گیا ہے کہ بیمبراث کی آیت کے ذریعے منسوخ ہوگئ ،اگراس رائے کو درست تسلیم کر لیا جائے تواس سے مرادیہ ہوگا کہ اس کا واجب ہوتا منسوخ ہوا ہے نہ کہ اس کا استخباب اور بذایتہ اچھاعمل ہوتا! اور شاید' حقاً'' کو' علی اُمتقین'' کے ساتھ مقید کرکے ذکر کرنا بھی اسی مقصد کے بیان کے لیے ہو کہ وہیت کرنا واجب نہیں بلکہ مستحب عمل

ہے۔ آیت میں لفظ'' خیر'' سے مراد مال و دولت ہے، گویا کافی مقدار میں مال ہونا چاہیے نہ کہ تھوڑا سا! کیونکہ تھوڑے سے مال کوکون اہمیت دیتا ہے (اوروہ بھی الیں اہمیت کہ وصیت کو ضروری قرار دیا جائے؟) ''معروف'' سے مراد نیکی واحسان اوراچھاعمل ہے۔

## وصيت مين تبديلي كاعدم جواز

O''فَكُنُ بَكُ لَهُ بَعُلَ هَا سَمِعَهُ فَالنَّمَا إِثْبُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَكِّلُونَهُ''۔
( پھر جو تحص اسے سننے کے بعد بدل دے تواس کا گناہ ان لوگوں پر ہے جواسے بدلیں )
اس جملے میں' احمہ'' کی خمیر ( ہُ ) کی بازگشت تبدیل کرنے ( بکا کَهُ ) کی طرف ہے اور آیت میں مذکور دیگر تمام ضمیریں' وصیت بالمعروف' کی طرف لوٹی ہیں چونکہ' الوصیة'' مصدر ہے اس لیے ضمیر مذکر اور ضمیر مؤنث دونوں اس کی

سنيرين وطيت بالمعروف " مي طرف نومي اين پومله الوطية مصررات اي پير مدر اور يار و ت روون اروون ار طرف لوث مکتی ہیں۔ "

یہاں ''عکن الّٰن بین بیب لِالُون کے '' فرمایا ہے جبکہ مکن تھا کہ ''علیہ ہم'' (ان پر) کہاجاتا، تواس کے دو سبب ہیں ؛ایک توبیہ کہان کے علت ووجہ لین اچھی و پسندیدہ وصیت کوتبدیل کر دینا ذکر ہوسکے اور دوسرا سے کہائ کے بعدوالی آیت کا اس سے تعلق وربط (جوفرع کااصل سے ہوتا ہے) واضح وروش ہوجائے، بنابرای آیت کا معنی سے ہوگا کہ جو

بیرون بات ما بی می توجید در بی توان تبدیلی کا گناه انبی پر ہوگا جنہوں نے اسے تبدیل کیا۔ لوگ اچھی دیپندیدہ دصیت کو تبدیل کردین توان تبدیلی کا گناه انبی پر ہوگا جنہوں نے اسے تبدیل کیا۔

## اصلاح كرنے والے كاحكم

O "فَهَنْ خَافَ مِنْ مُّوْصِ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ" - (جَوْمُ مُعَالِهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

''جنف'' کامعنی رغبت ومیلان اورانحراف و کجروی ہے، پیجی کہا گیا ہے کہ اس کامعنی دونوں قدموں کا حلقہ سے باہر کی طرف انحراف کرنا ہے جیسا کہ'' حنف'' (ح کے ساتھ) کامعنی دونوں قدموں کا حلقہ سے اندر کی طرف چلے جانا ہے، بہرحال یہاں آیت میں 'نجنف'' سے مرادگناہ کی طرف رحجان ومیلان ہے کیونکہ اس کے بعد'' اوا شما'' ذکر ہوا ہے جس سے اس بات کا اثنارہ ملتا ہے کہ' جعف'' سے مرادگناہ کی طرف میلان ہے۔

یہ آیت سابقہ آیت کا حصہ ہے اوراس کا تعلق اس آیت سے ایسا ہے جیسے فرع (شاخ) کا اصل (بڑ) سے ہوتا ہے بنابرایں اس کامعنی (واللہ اعلم) یہ ہوگا: اچھی و پہندیدہ وصیت کو تبدیل کرنے کا گناہ ان پر ہوگا جنہوں نے اسے تبدیل کیا۔ اوراس کے بعد یہ کہ جے بیاندیشہ ہو کہ وصیت کرنے والے کی وصیت گناہ یا گناہ کی طرف رغبت ولانے والے کام سے متعلق ہے وہ وارثوں کے درمیان اصلاح کے پیش نظر وصیت کواس طرح تبدیل کردے کہ اس میں گناہ کا کوئی پہلوباتی نہ رہے ایسے مخص پر وصیت کی تبدیلی کا گناہ نہیں ہوگا کیونکہ اس نے اچھی و پہندیدہ وصیت میں تبدیلی نہیں کی بلکہ صرف گناہ یا گناہ کی طرف داغب کرنے والے امریس تبدیلی کی ہا۔ گناہ کی طرف داغب کرنے والے امریس تبدیلی کی ہے۔

# روایات پرایک نظر

## وصيت سے متعلق ايك شرعي حكم

کتاب کافی ، تہذیب اور تفییر العیاشی میں محمد بن مسلم سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی: آیا وارث کے لیے وصیت کرنا جائز ہے؟ امامؓ نے ارشاد فر مایا: ہاں جائز ہے، اس کے بعد آپؓ نے بیہ

آیت الاوت فرمانی " إِنْ تَدَكَ خَيْرُ اللَّهِ الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَ الْأَقْرَبِيْنَ " (اس روايت كالفاظ تفير العياشي سے نقل كيے گئے بيں)۔

#### قريبيول كے لئے وصيت كرنا

تفیرالعیاشی بی بی که حفرت امام جعفر صادق نے اپنی پدر بزرگوار کے والد سے امیر المونین علی علیہ السلام کا یہ ارشاد گرامی ذکر فرمایا: (من لحد یوص عند موته لذوی قرابته حمن لا یوث فقد ختمہ عمله محصیة) کہ جو محض مرتے وقت اپنان قریبیوں کے لیے وصیت نہ کرے جواس سے میراث نہیں پاسکتے تو گویا اس کا خاتمہ معصیت پر ہوا۔

#### وصيت مين مقدار كانعين

تفیرالعیاشی میں حضرت امام جعفر صادق سے اس آیت (۱۸۰) کی تفیر میں معقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا:

(حق جعله الله فی امو ال الناس لصاحب هذا الامر) بیایک تن ہے جو فداوند عالم نے لوگوں کے اموال میں امام وقت کے لیے مقرر فرمایا ہے۔ (راوی نے کہا) میں نے عرض کی: (لذالك حداج دو؟) آیا اس کی کوئی عد معین ہے؟ امام نے ارشاد فرمایا: (نعم) ہاں اس کی حدمعین ہے! (راوی کہتا ہے) میں نے پوچھا: کتی ہے؟ امام نے ارشاد فرمایا: (ادنالا السدس و اکثر لا الثلث) کم سے کم چھٹا حصد (۱۱۱) اور زیادہ سے زیادہ تیسرا حصد (۱۱۲)

ای طرح کی روایت شیخ صدوق نے بھی اپنی مشہور ومعروف کتاب من لا پیچھیری الفقیہ '' میں امام جعفر صادق کے حوالہ

ے ذکر کی ہے، تو در حقیقت بیدایک دلچسپ ولطیف تکتی نجی ہے جوزیر بحث آیت مبارکداورورج ذیل آیت کے یکجا کرنے سے ہوئی ہے۔:

سوره واحزاب، آيت ٢:

° اَلنَّبِیُّ اَوْلَ بِالْمُؤْمِنِیْنَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ وَاَزْوَاجُهُ اَمَّهٰتُهُمْ ۖ وَاُولُوا الْإَنْ حَامِ بَعْضُهُمُ اَوْلَ بِبَعْضِ فِى كِتْبِ اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَ الْمُهْجِرِيْنَ اِلَّا اَنْ تَفْعَلُوَّا اِلَى اَوْلِيَلِيْمُ مَّعُرُوْفًا ۖ كَانَ ذٰلِكَ فِي الْكِتْبِ مَسْطُوْمًا

(پیغیبراسلام مؤمنوں پران کی اپنی نسبت زیادہ حق رکھتے ہیں اوران (پیغیبر) کی بیویاں ان (مومنین) کی ماعیں ہیں، اور قریبی رشتہ دار کتاب اللہ میں (احکام اللی کے حوالہ سے) دیگر مؤمنین ومہاجرین کی نسبت ایک دوسرے کے زیادہ حقدار ہیں گرید کہتم اپنے دوستوں کے لیے کوئی نیک عمل انجام دو (ان کے لیے وصیت کرو) تو یہ کتاب میں لکھ دیا گیاہے)

یہ آیت اس میم کومنسون کرتی ہے جوصدراسلام میں دین بھائیوں کے درمیان اخوت ایمانی کے تعلق کی بنیاد پر ایک دوسرے سے میراث پانے کے بارے میں تھا اور اس کی نفی کر کے قرابت داروں کے لیے اس کا اثبات کرتی ہے اور پھر آخر میں ایک استثنائی تھم کو بیان کرتی ہے جو وصیت کرنے والا اپنے دوستوں کے لیے نیک وصیت کرتے وشرعی طور پر ایسا کرتا تھے وصیت سے وصیت ہے ، اس کے ساتھ ساتھ پنج بر اسلام اور آئمہ طاہرین کو مؤمنین کے اولیاء قرار دے کران کے لیے وصیت کرنے کے پندیدہ و نیک عمل کا استثنائی تھم '' اِن تکوک خیر اس کے شرعی آرابت دار ہیں۔ (غور کریں) مقتل میں بیان کیا گیا ہے کہ وہی حقیق قرابت دار ہیں۔ (غور کریں)

## وصيت وميراث كى آيتول كاربط

اس روایت اور سابقدروایات سب کوسی وقائل عمل قراردین کا واحد طریقه بیب که بول کها جائے که آیت مبارکه میں وصیت کی بابت جوچیز منسوخ ہوئی ہے وہ اس کا وجوب ہے اور اس کا استخباب اپنے مقام پر باتی ہے، گویا بید کہ وصیت کرنا واجب نہیں بلکہ سنت ومستحب ہے (تا کہ اس کا ترک گناہ وموجب عقاب نہ ہو)۔

#### جنف كالمعنى

تفیر "مجمع البیان" میں امام ابوجعفر (محمہ باقر علیہ السلام) سے "فَدَنْ خَافَ مِنْ مُوْسٍ جَنَفًا أَوْ إِنْهَا الله "كى تفییر میں منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: (الجنف ان يكون على جهة الخطاء من حيث لا يعادى انه يجوز) "بعث" سے مرادبہ ہے كہ وہ كا مظلى سے انجام دے اور اسكے جائز ہونے سے ناآگاہ ہو۔

وصيت كى تبديلى كا جواز وعدم جواز

تفیر قتی میں مذکور ہے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشادفر مایا: جب کوئی محض وصیت کر ہے وصی کے لیے اس کی وصیت کو تبدیل کرنا جا ترخیس بلکہ اس پرواجب ہے کہ ای طرح عمل کر ہے جس طرح اس نے وصیت کی ہے گریہ کہ اس نے تعلم خدا کے منافی کس چیز کی وصیت کی ہوا اور اپنی وصیت میں گناہ ومعصیت اورظلم کا مرتکب ہوا ہوتو اس صورت میں وصی کے لیے جا تر ہے کہ اس کی وصیت کو تبدیل کر کے اسے جا تر وصیح اور وس کے مطابق قرار دے مثلاً کسی کے وارث زیادہ ہوں اور وہ اپنی وصیت میں مارہ امال چند وارثوں کے مطابق بنائے تا کہ کوئی حقد اراپ خت سے محروم نہ ہونے پائے اس لیے خدا حاصل ہے کہ وصیت کو تبدیل کر کے اسے فتی کے مطابق بنائے تا کہ کوئی حقد اراپ ختی سے محروم نہ ہونے پائے اس لیے خدا نے فرما یا ہے "جنگ اُوْ اِنْہا "، "جنگ" ہے مرادیہ ہے کہ وصیت کرنے والا بعض وارثوں کی طرف میلان رکھے اور بعض کونظر انداز کر دے اور دوں میں وصی کوئی پنچتا ہے کہ اس کی وصیت پر ہرگز عمل نہ کرے۔

اس روایت میں 'جنف'' کے معنی کی وضاحت کے بعد جملہ '' فَاصَّلَحَ بَیْنَهُمْ '' کا مطلب بھی روثن ہوجا تا ہے کہ اس سے مراد وارثوں کے درمیان وصیت کرنے والے کے' بجنف' وناانصافی کی وجہ سے رونما ہونے والے جھکڑے اور اختلافات کودورکرناہے۔

وصیت میں تبدیلی کے جواز کا سبب

کَتَابُكُنْ مِن ''محر بن سوقد'' سے منقول ہے کہ آئیں نے امام ابوجعفر محمد باقر علیہ السلام سے آیت ''فکئ بگاکہ بغدوالی آیت بغدی ما سَمِعهٔ فَانَّما َ اِثْبُهُ عَلَی الَّن بِیْنَ یُبَدِّدُو فَیْ ' کی تفییر پی کھی اور مایا: اس کے بعدوالی آیت نے اسے منسون کر دیا ہے بعی ''فکن خُاف مِن مُّوْسِ جَنَفًا آو اِثْبًا فَاصُلَحَ بَیْنَهُمْ فَلاَ اِثْمَ عَلَیْهِ ''،اس کے بعدوالی آیت بعدامام نے ارشاد فرمایا: اس سے مرادیہ ہے کہ اگروسی کو وصیت کرنے والے کی بابت بیائد بشہ ہوکہ اس نے اپنی اولاد کے بعدومیت کی ہے اس میں عم خداکی نافر مانی پائی جاتی ہے اور وہ ناحق ہے تواسے می حاصل ہے کہ اس کی وصیت کو تبدیل کرے اسے حکم خداکی مطابق بنادے اس میں وہ ہرگز گنا ہگار نیس۔

اس روایت میں امام نے جوتفیر ذکر فرمائی ہے وہ در حقیقت'' میت کی تفیر آیت کے ذریعہ'' کے باب سے ہے لہٰذااس میں'' نسخ'' ومنسوخ ہونے سے اس کا اصطلاحی معنی مرادنہیں اور ہم'' نسخ'' کی بحث میں ذکر کر بچکے ہیں کہ آئمہ اطہار علیہم السلام کے بیانات عالیہ میں لفظ'' نسے بعض اوقات اس کا اصطلاحی معنی مرادنہیں ہوتا بلکہ اسے کسی اور معنی میں استعال کیا جا تا ہے نہ کہ اس معنی میں جوعلا علم اصول کے ہاں معروف وصطلح ہے۔

الحمد العالمين و الصلوة على نبيه عمد و آله الطاهرين، خدا كاشرب كه الميز ان كى پېلى جلد كاتر و الصلوة على نبيه عمد الميز ان كى پېلى جلد كاتر جمه مورخه الم نوم ر ١٩٩٥ ء كوبوت كياره بجر پيتاليس من قبل از ظهر موزه عليه جامعة المنظر ما نجستر مين اختام يذير بوا خداياس نا چيمل كواپنى بارگاه مين شرف قبوليت عطافر ما!

العبرحسن دضاغد یری ابن مزمل حسین میثمی الغد بری





# الغديراكيري كاجم اشاعتى منصوب

ماہنامہ الغدیری مسلسل اور معیاری اشاعت کے ساتھ ساتھ ہمارے اشاعتی منصوبوں میں قرآنیات اور عقائد و
اخلاق، تاریخ، اوب، فقہ اور دعاؤں پر مشتل کتب کا معیاری طباعت کے ساتھ شائع کرنا شامل ہے۔ الحمد للداب تک ہماری
شائع کردہ کتب کوقار کین کی طرف سے بہت زیادہ پذیرائی حاصل ہوئی ہے اور ماہنامہ الغدیر بھی اعلیٰ معیار کا ابوار ؤ حاصل
کرچکا ہے۔ ہماری کوشش ہے کہ اپنی تمام مطبوعات کو اہم موضوعات کے ساتھ ساتھ طباعت کے اعلیٰ ترین معیار کا حامل قرار
دیں۔ اس مقصد کے لئے ہمیں اپنے قار کین کرام کی معاونت مطلوب ہے تاکہ ہم زیادہ سے زیادہ کتب شائع کر کے اہل
دیں۔ اس مقصد کے لئے ہمیں اپنے قار کین کرام کی معاونت مطلوب ہے تاکہ ہم زیادہ سے زیادہ کتب شائع کر کے اہل

اب تک جن حضرات نے ہمارے فالص دینی وتبلیقی اشاعتی منصوبوں میں معاونت کی ہے ہم ان کاشکر بیادا کرتے ہوئان کی مزید توفیق کے لئے دعا کرتے ہیں اورامید کرتے ہیں کہ قارئین کی طرف سے تعاون اور حوصلہ افزائی کا بیسلسلہ جاری رہا تو ہم اپنے منصوبوں کومزید وسعت دینے میں کا میاب ہوں گے۔ ہماری مطبوعات کا روباری بنیاد پر نہیں بلکہ فالص دینی جذبہ پر ہنی ہیں اس لئے ان کی قیمتوں میں اصل افزاجات سے کہیں کمتر مقدار مقرر کی جاتی ہوا تھے افزاجات ادارہ اہل فیر حضرات کے تعاون سے پورا کرتا ہے۔ ہم اپنے تمام کرمفر ماؤں سے گزارش کرتے ہیں کہ ہمارے اشاعت منصوبوں میں ہمارے ساتھ و شریک کا رہوں اوراسیخ اجرو قواب اوراسیخ بزرگوں کی بلندی درجات کے لئے دینی کسب کی اشاعت میں معاونت کریں۔

یہاں بیہات ذکر کرنا ضروری ہے کہ ہماری اولین ترجی عالم اسلام کی عظیم علمی تغییر المیز ان فی تغییر القرآن کی اشاعت ہے۔ اشاعت ہے جس کی دوجلدیں منظر عام پرآ چکی ہیں اور دیگر جلدوں کی تدوین وتر تیب اور پکیل پر تیزی سے کام جاری ہے۔ ہمیں امید ہے کہ اس مقدس سلسلہ واشاعت کو چاری وساری رکھنے اور اس میں وسعت دینے میں آپ ہمارے ساتھ بھر پور تعاون کریں گے۔

ہماری مطبوعات انٹرنیشنل سیٹنڈرڈ بک نمبرنگ ایجنسی وزارت تعلیم حکومت پاکتان اسلام آباد سے با قاعدہ رجسٹرڈ ہوتی ہیں اس نے کوئی ادارہ ہماری مطبوعات کو اپنی طرف سے ہماری اجاز نہیں اگر کسی شخص یا ادارے کی طرف سے ہماری اجازت کے بغیر کوئی کتاب شائع کی گئ تو قانونی چارہ جوئی کا حق محفوظ ہوگا اس کی وجمرف بیہ ہم اپنے معیار اور غیر منفعتی حوالہ کو محفوظ رکھنا چاہتے ہیں تا کہ جس دینی خدمت اور تبلیغی جذبہ کے تحت ہم کتب شائع کرتے ہیں وہ باقی رہے۔اللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ ہمیں اپنی خاص عنایات سے نوازے اور ہمیں اس مقدس مشن کی تحمیل کی توفیق عطافر مائے اور ہمارے ہمارے ہمارے معاونین کو اجرعظیم دے۔

سيددولت عسلى زيدى الغديراكي أكستان



#### هماري مطبوعات

ع (حضرت زینبٌ بنت علیٰ کی سیرت و تاریخ بر منفر دمعلو ماتی متند کتاب) على مولا (مولائية كيموضوع يرايمان افروز مجموعة حقائق، احاديث نبوي كي روشني مين!) صحف على المولاع كائنات حضرت على ابن الى طالب كارشادات وفرمودات كى تشري تفسير) منتان برت (تاریخی حقائق برین نهایت اجم اسلامی موضوعات کے تجویاتی تذکرہ کی حال کتاب) صحیقہ بیجین (ایمرین) (پنجتن یاک کے چودہ سواقوال زریں پرمشمل رہنمائے سعادت) اسلامی دینیات کورس ( هیئه ) ( بچال کے لئے دین معلومات پرٹی نہایت آسان عبارتوں کے ساتھ مرتب کردہ نصاب ) تخفیر المونین (روزمره کی دعاؤن اور تعقیبات بر مشتل مجموعه بمع ترجمه اردو و انگریزی) ر جمه الميز ان في تغيير القرآن (جلد 1 , 2 , 3 ) (20 جلدول پر شتمل دنيائے اسلام کی عظیم علمی تفسیر قرآن ) جباداوردبشت گردی (موضوع کی مناسبت سقر آنی آیات وتاریخی حوالول کے استناد سے مزین مجموع مقالات) تخفية الا برار (تعقيبات نمازاورا بهم دعاؤل بيشتل مخضر كتاب) ولادت امام مبدئ (امام زمانًد كى ولادت كاثبات برآيات وروايات اورتار يخى دلائل سے مزين على مجموعه) و واقعہ کر بلااور قیام امام حسین کے موضوع پر گرانقدر مقالات کا مجموعہ ) إ (علامه مفتى مزل حسين ميثى الغديري كرقلم سهوا قعات كربلاكا جمالي تذكره، قافلير مين كي مريند يروانكي في واقعات شهادت تك!) بركات استغاشه (سيّدة كائنات فاطمه زبراء سلام الله عليها سينوسل كى بركات حيملى مظاهر كالمجموعه) للمع حسينه مال، هوپ روڈ ،لوکوشير ، ہماری مطبوعات ملک کے اہم شہروں الامور - 54900 (يا كتان) اورکت خانوں ہے دستاب ہیں فون: 042-36840622 موباكل 0333-4237989

F:/ADD/ADD BOOKS